

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + Make non-commercial use of the files We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + Maintain attribution The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### About Google Book Search

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

#### Nutzungsrichtlinien

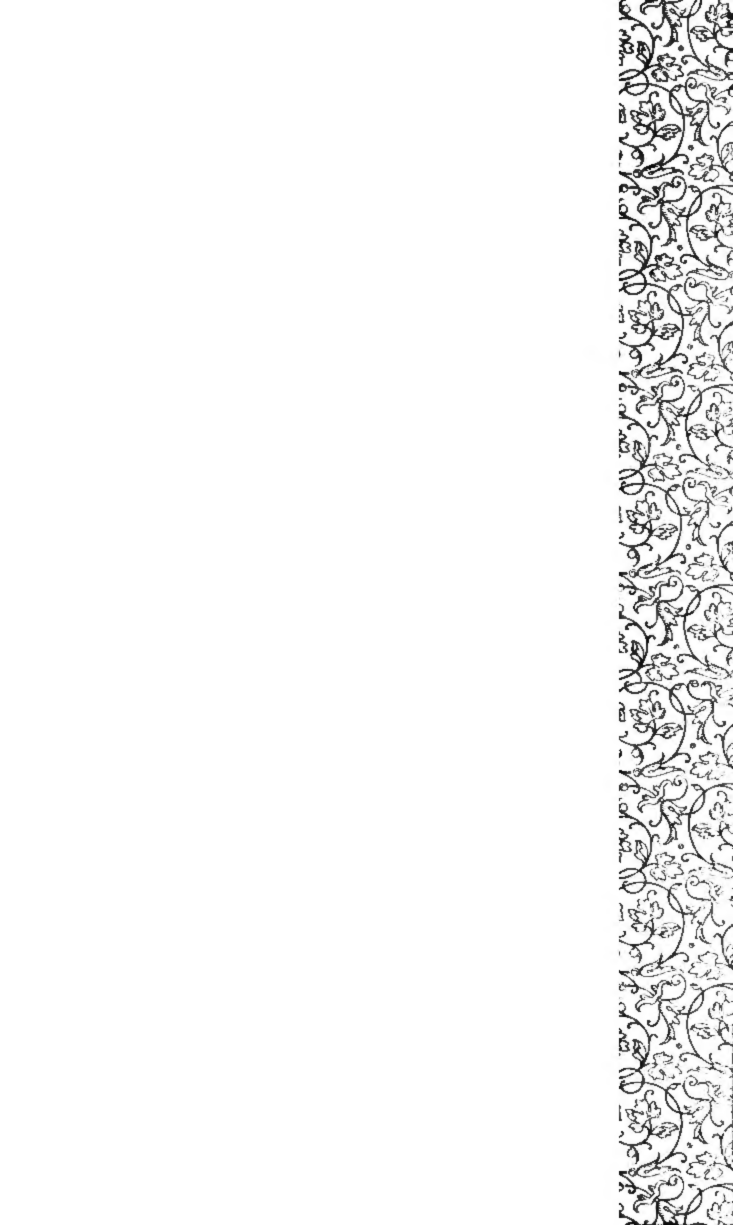
Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden,
- + Keine automatisierten Abfragen Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

### Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter <a href="http://books.google.com">http://books.google.com</a> durchsuchen.



805 P3-68

# PHILOLOGUS.

# ZEITSCHRIFT

FÜR

65355.

## DAS KLASSISCHE ALTERTHUM.

### **HERAUSGEGEBEN**

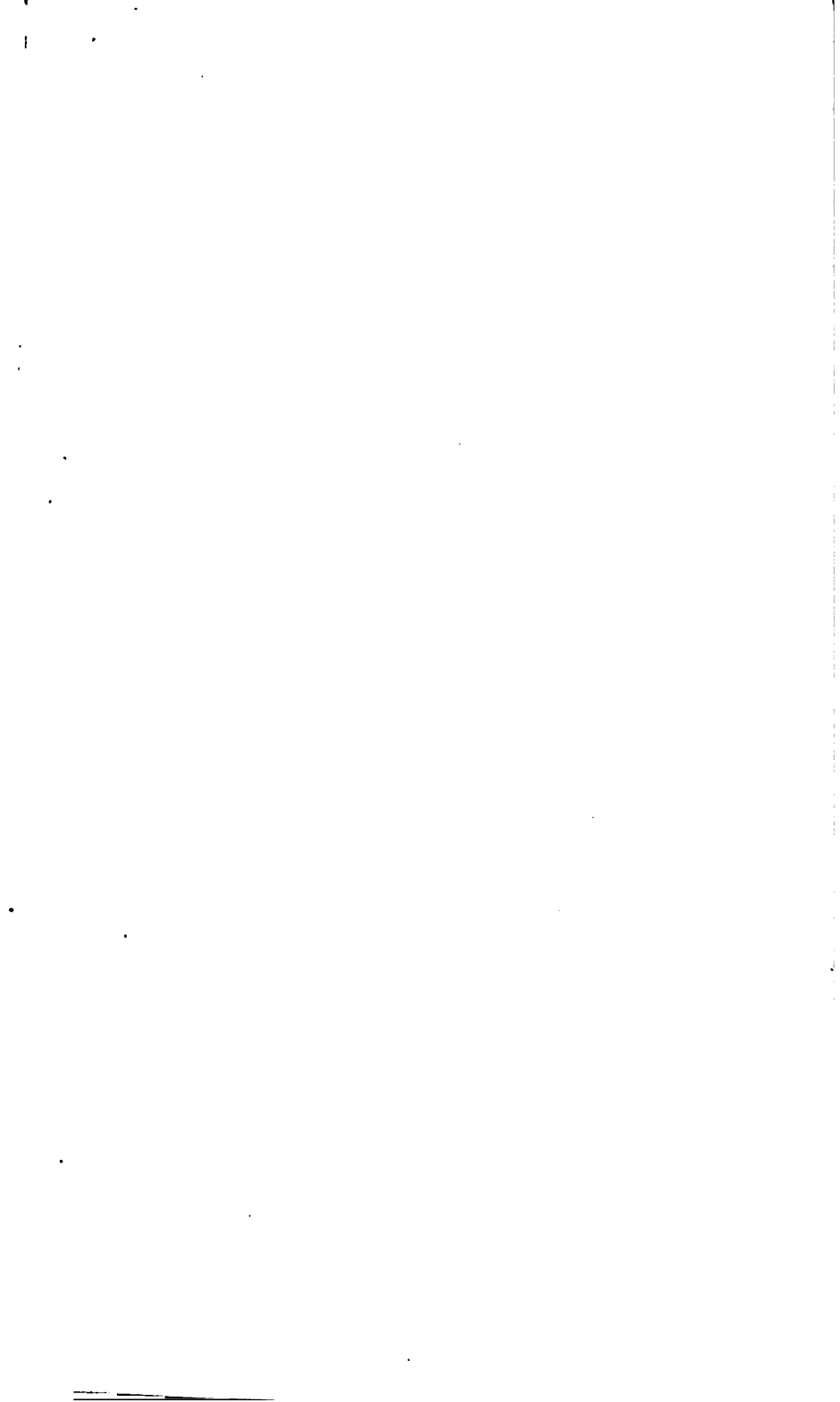
VON

ERNST VON LEUTSCH.

Sechsunddreissigster Band.

GOETTINGEN, VERLAG DER DIETERICHSCHEN BUCHHANDLUNG.

MDCCCLXXVII.



# Inhalt des sechsunddreissigsten bandes.

|                                                               | Pag.       |
|---------------------------------------------------------------|------------|
| Die neuern arbeiten auf dem gebiete der homerischen syntax.   |            |
| Jahresbericht. Erster artikel. Modi und coniunctionen.        |            |
| Von C. Capelle                                                | 671        |
| Homerische etymologien. Von A. Goebel                         | 31         |
| Beiträge zur homerischen syntax. I. ö, öt, öte, öte. Von      |            |
| C. Cappelle                                                   | 193        |
| Zu Hom. Il. Y, 47. 49. 51. Von Ernst von Leutsch. 72. 82      | . 110      |
| Hom. II. 4, 462. Von C. Kurtz                                 | 562        |
| Zu Pindaros. Von R. Rauchenstein                              | 64         |
| Soph. Elect. 137. Von Ernst von Leutsch                       | 31         |
| Soph. Antig. 124. Von E. A. L. Ahrens                         |            |
| Beiträge zur erklärung des Euripides. (Eur. Bacch. 441.       |            |
| Iphig. Aul. 1 sqq.). Von C. Schliack                          | 348        |
| Zu Euripides Hippolytos. Von Th. Barthold 165.                |            |
| 414. 365.                                                     |            |
| Eur. Phoen. 60. Von Ernst von Leutsch                         | 63         |
| Zu den Fröschen des Aristophanes. Von N. Wecklein             | 221        |
| Das epirrhema in den Wolken des Aristophanes. Von E. Wey-     |            |
| land                                                          | <b>7</b> 3 |
| Zu Theokritos. Von H. L. Ahrens                               | 210        |
|                                                               |            |
|                                                               |            |
| Zur erklärung und kritik des Thukydides. Von R. Rauchenstein. | 233        |
| Xenoph. Anab. 1, 1, 8. VI, 2, 13. Von W. Vollbrecht           | 349        |
| Xenoph. Anab. V, 3, 9. Von E. Rosenberg                       | 232        |

Iv Inhalt.

|                                                                  | Pag.        |
|------------------------------------------------------------------|-------------|
| Die griechischen historiker der spätern zeit. Jahresbericht.     |             |
| I. Dionysios von Halikarnass. Erster abschnitt. (Schluss folgt). |             |
| Von C. Jacoby                                                    | <b>528</b>  |
| Plut. Vit. Cicer. 9. Von E. Kurtz                                | 567         |
| Zu Platons Politeia. Von Liebhold                                | 716         |
| Zum Timaeus des Platon (p. 31 B sqq. 53 C sq.). Von              |             |
| N. Wecklein                                                      | 168         |
| Ueber eine fälschlich dem Aristoteles oder dem Joannes Mau-      |             |
| ropus zugeschriebene physiognomik. Von R. Förster                | 172         |
| Zu Plutarch. Moralia (de Fort. c. 2, p. 223 Teubn., Consol.      |             |
| ad Apoll. 10, p. 244 T.). Von H. Köstlin 164.                    | 670         |
| Zum text des Sextus Empiricus. Von E. Pappenheim                 | 415         |
| Demosthenes staatsreden. I. II. (Fortsetzung folgt). Von         |             |
| A. Weidner                                                       | 246         |
| Kritische beiträge zu Demetrius περί έρμηνείας. Von C.           |             |
| Hammer                                                           | 355         |
| Plaut. Amphit. I, 1, 50. II, 2, 6. Von H. Köstlin                |             |
| Plaut. Pers. 65. Von O. Seyffert                                 | 284         |
| Die anapästen im Stichus des Plautus. Von Th. Buchholtz.         | <b>720</b>  |
| Verg. Georg. II, 5. IV, 333. II, 96. Von Ernst von Leutsch       | ₹ <b>28</b> |
| Zu Ovids Heroiden. Von C. Schenkl                                | 174         |
| Zu Ovid. Metam. III, 3. 27. 93. III, 296. III, 44. XV, 746.      |             |
| Von C. Hartung                                                   | 487         |
| Kritisches und exegetisches zu Ovids fasten. I. II. Von          |             |
| G. Nick                                                          | 428         |
| Zu Phaedrus (Fab. I, 15, 20). Von A. Weidner                     | 626         |
| Zu Statius. (Silv. V, 3, 231. III, 3, 98. I, 3, 38. II, 1, 171.  |             |
| 179. II, 6, 48. 58. III, 5, 46). Von H. Köstlin                  | 176         |
| Kritische bemerkungen zu Martialis. Von H. Köstlin               | 269         |
| Zu Commodianus Von E Ludavia                                     | 285         |

|                                                                                                                         | rag.       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Liv. XXX, 37, 4. XXX, 31. 30. 29. XXXI, 11. XXXIV,                                                                      |            |
| 26, 3. XXXIV, 3, 6. 63, 2. 1, 41. Von A. Weidner.                                                                       | 128.       |
| · 209. 245. 345.                                                                                                        | <b>596</b> |
| Liv. XXXVI, 34. Von Fr. Mezger                                                                                          | 181        |
| Tac. German. 15. Von C. Hartung                                                                                         | 392        |
| Ammianus beziehungen zu seinen vorbildern, Cicero, Sallu-                                                               |            |
| stius, Livius, Tacitus. Von H. Wirz                                                                                     | 627        |
| Commentationes Cornisicianae. Scr. P. Langen. (Continua-                                                                |            |
| buntur)                                                                                                                 | <b>577</b> |
| Tacit. Dial. de caussis corr. eloq. 6. 7. 10. Von M. Ober-                                                              |            |
| berger                                                                                                                  | 712        |
| Zu den kyprischen inschriften. Von H. L. Ahrens                                                                         |            |
| Palaeographisches und unpalaeographisches. Von Ed. Wölfflin                                                             | 182        |
| Kleon und Aristophanes' Babylonier. Von H. Schrader                                                                     | 385        |
| Die quellen für die nachrichten der alten historiker über die<br>Diadochenkämpfe bis zum tode des Eumenes und der Olym- |            |
| pias. Von H. Kallenberg. (Schluss folgt) . 305. 488.                                                                    | 637        |
| Die neuern bearbeitungen der geschichte Griechenlands unter römischer herrschaft. Von G. Hertzberg                      | 328        |
| <b>v</b>                                                                                                                |            |

Miscellen zur kritik einiger quellenschriftsteller der spätern römischen kaiserzeit. I. Zur kritik des Eusebius und Lactantius. (1. Ueber die abfassungszeit des buches de mortibus persecutorum. 2. Zur kritik der berichte des Eusebius und Lactantius über Maximin's II. verhältniss zu den Christen in den jahren 311—313. 3. Zur kritik der von den beiden christlichen autoren entworfenen characteristik des kaisers Maximin II. 4. Zu Lactant. de m. pers. 50). — II. Zu Capit. Gord. tr. 34. — III. Zur kritik der pro-

Pag.

| 14) und des Anon. Valesii nr. 8. Von Franz Görres.                                             | 597        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Die tribut - comitien. Von H. Genz                                                             | 83         |
| Die geographie der provinz Lusitanien bei Plinius. Von                                         |            |
| D. Detlefsen                                                                                   | 111        |
|                                                                                                |            |
| Auszüge aus schriften und berichten der gelehrten gesell-                                      |            |
| schaften so wie aus zeitschriften 185. 363. 569.                                               | 723        |
|                                                                                                |            |
|                                                                                                |            |
|                                                                                                |            |
| Verzeichniss der excerpirten zeitschriften                                                     | <b>.</b> ● |
| Desights When die werkendlungen der böriel söchsischen au                                      |            |
| Berichte über die verhandlungen der königl. sächsischen gesellschaft der wissensch. zu Leipzig | 729        |
| Bulletin de la societé des antiquaires en France                                               |            |
| Jahrbücher des vereins von alterthumsfreunden im Rheinlande                                    |            |
| Memoires de la société nationale des antiquaires en France.                                    |            |
| <del>-</del>                                                                                   |            |
| Mittheilungen des historischen vereins für Steiermark                                          |            |
| Revue archéologique                                                                            | _          |
| Revue critique d'histoire et de literature 185. 384.                                           | 761        |
| Sitzungsberichte der historisch-philologischen classe der königl.                              | 700        |
| bayer. academie der wiss. zu München                                                           |            |
| Sitzungsberichte der kaiserl. acad. der wiss. zu Wien                                          |            |
| Verhandlungen des historischen vereins für Niederbayern                                        |            |
| Verslagen en Mededeelingen der kon. acad. van wetenschappen                                    | 363        |
| Zeitschrift des vereins für hessische geschichte und landes-                                   |            |
| kunde                                                                                          | 728        |
| Zeitschrift des historischen vereins für Schwaben und Neu-                                     | <b>*</b>   |
| burg                                                                                           | 729        |
|                                                                                                |            |

Die übrigen indices für bd. XXXVI erscheinen in bd. XXXVII.

### 1. ABHANDLUNGEN.

I.

### Zu den kyprischen inschriften.

(Nachtrag zu Philol. XXXV p. 1 f.).

Herr Isaac H. Hall zu Besrut in Syrien hat in dem Journal of the American Oriental Society Vol. X. 1875. p. 201 f. die kyprischen inschriften der in das Metropotitan Museum of Art zu New-York gekommenen Cesnola'schen sammlung in sorgfältigen lithographien 1) auf acht tafeln mit commentar veröffentlicht und die freundlichkeit gehabt mir ein exemplar seiner arbeit zukommen zu lassen, dem nachträglich noch einige werthvolle bemerkungen zu den von mir früher behandelten inschriften gefolgt sind. Schon im März 1875 hatte ich solche auch von Deecke erhalten sammt copien einiger inschriften, grösstentheils nach strassburger gips-Einiges beachtungswerthe lieferte ferner ein artikel von Siegismund in dem jüngsten bande der studien von Curtius p. 97 f., der schwanengesang des vielversprechenden jungen gelehrten, der durch ein klagenswerthes geschick, gerade als er kaum den boden betreten hatte, der die gegenstände seiner wissbegierde barg, seinem forschungseifer zum opfer siel. Ueber die vereinzelte veröffentlichung einiger kyprischer urkunden durch Birch und Schmidt s. unten. Das aus diesen quellen zusammengeflossene material hatte mir

<sup>1)</sup> Hinsichtlich taf. VIII, wo nr. 31—37, ist angegeben: which has been photolithographed from pencil rubbings and tracings on the stone.

erbeblich genug geschienen, um einen nachtrag zu meiner arbeit über die kyprischen inschriften zu rechtfertigen, und ich hatte einen solchen fast schon abgeschlossen, als ich durch die ausgezeichnete gefälligkeit Deecke's, dem ich zufällig meine absicht mitgetheilt hatte, noch andere hülfsquellen erhielt, nämlich sechs vom Metropolitan Museum of Art zu New-York schon vor Hall's arbeit veröffentlichte photographien kyprischer inschriften aus der Cesnola'schen sammlung (Hall nr. 1. 9. 13. 24. 27. 29) mit den ganzen stein- und sculpturresten; ferner einige papierabklatsche, wahrscheinlich nach den berliner gipsen; endlich eine anzahl werthvoller mittheilungen über edirte und nicht-edirte inschriften. Ich habe es geboten erachtet auch dieses nachträglich zugekommene material, dem sich durch gefällige mittheilung meines freundes Wieseler zu Göttingen auch noch die arbeit von Boell "die sammlung Cesnola" in den Mémoires de l'Academie de Sct. Petersbourg. VIIe. Série T. XIX Nr. 4. 1873 zugesellt hat, durch umarbeitung meines aufsatzes zu verwerthen. In diesem habe ich aus den erhaltenen privaten mittheilungen ausser den factischen angaben selbstverständlich fast durchaus nur dasjenige erwähnt, dem ich zustimmen konnte. Aber auch hinsichtlich der gedruckten arbeit von Hall bin ich, um eine unfruchtbare polemik zu vermeiden, wesentlich demselben principe gefolgt. Zuerst stelle ich zusammen, was sich aus den obigen quellen für die schon von mir behandelten inschriften neues ergibt, und lasse dann in anschluss an jene sammlung fünf weitere inschriften folgen.

- I. Bronzetafel von Idalion. Hall bestätigt auf grund eigener sorgfältiger prüfung die grosse zuverlässigkeit des facsimile von Luynes. Nur in z. 3 sei zwischen to.se. und i.ta.i. der divisor ausgelassen. In z. 3. 4 billigt Deecke mein  $lxi\mu a\mu \ell vo c$  mit seiner erklärung, nur dass er vorzieht  $lx\mu a\mu \ell vo c$  zu lesen, welche gefälligere form (auf ein  $lx-\mu \eta$  zurückzuführen) ich verschmäht hatte, um nicht gegen die von Deecke-Siegismund aufgestellten und von mir gebilligten leseregeln zu verstossen. Weshalb ich sie aber jetzt annehmen zu dürfen glaube, soll unten zu nr. XII dargelegt werden. In z. 27 ziehe ich jetzt vor pe.re.ta.li.o.ne. mit Deecke-Siegismund  $\pi \epsilon \varrho$  ' $H \delta \acute{a} \lambda \iota o v$  (statt meines  $\pi \epsilon \varrho$ ) zu lesen, da sich in nr. XXIV ein kyprisches  $\pi \epsilon \varrho \iota$  finden wird.
  - II. Bilinguis von Idalion. Ein neues sorgfältiges

facsimile dieser inschrift hat Euting in dem werke "sechs phönizische inschriften. Strassburg. 1875" geliefert, das mir leider nicht zugänglich geworden ist. Deecke hat ausserdem auch den strassburger gipsabdruck benutzt, Hall aber den stein selbst im britischen museum einer genauen untersuchung unterzogen. schreibt mir nun, er habe (was auch Siegismund p. 99 berichtet) zu anfang der inschrift vor pa.si.le.vo.se. noch ve.te.i. = fétes erkennbar gefunden; bei Euting findet sich nach Siegismund's angabe wenigstens noch ein deutliches i. Auf Hall's angabe ist aber um so mehr werth zu legen, weil er mehr als irgend ein anderer die gelegenheit gehabt und benutzt hat kyprische inschriften in den originalen zu studiren. Siegismund hat nun geurtheilt, jenes Etzes spreche nicht entschieden für meine annahme, dass vorn das jahr des oberpriesters ausgefallen sei. Das scheint mir aber doch recht stark der fall zu sein. Denn wenn das μέτει zu dem folgenden βασιλή σος gehören sollte, würde dazwischen die durch den phönizischen text gesicherte jahreszahl III I fehlen, und somit passt dasselbe nur zu meiner auffassung, die übrigens Hall bei seiner entdeckung noch nicht gekannt hat. Man hat also jetzt nach der analogie von ,, τοι ελοχύποων Εέτει I, 1 zu anfang ergänzend zu schreiben ,, τοῦ τοῦ δεῖνα] μέτει, βασιλη Γος κ. τ. λ. - Das zweifelhafte zeichen zwischen ka. und ta.li.o.ne. erklärt Hall mit grösster bestimmtheit für te., wofür es auch von Schmidt genommen war, und bei Euting ist es nach Deecke dem te. viel ähnlicher als dem e.; auch hat nach Hall das te. in dem von ihm vorn gefundenen ve.te.i. ganz dieselbe von der gewöhnlichen etwas abweichende gestalt. Man wird hiernach nicht umhin können die lesung ka.e.ta.li.o.ne. =  $z \dot{\alpha}$  'H $\delta \alpha \lambda t \omega r$  aufzugeben. Dann weiss ich aber keinen andern rath als κάτ' Hoαλίων zu lesen und κάτε für eine kyprische form des epischen zai ze zu nehmen. Dieses enthält, da zat und ze (= skr. k'a, lat. que) desselben ursprunges sind (s. Curtius grundz. nr. 27), in wahrheit eine verdopplung der copulativen partikel und bildet somit einen kräftigeren ausdruck für das und, am richtigsten etwa durch und auch wiederzugeben. Analog ist das lateinische atque, in dem at für eine ältere form von et zu nehmen ist 2). In formaler hinsicht entspricht noch genauer quoque,

<sup>2)</sup> Als solche zeigt sich at besonders deutlich in atqui, das genau

weil gleichfalls durch verdopplung entstanden, hat aber durch die enklitische verwendung eine abweichende richtung genommen. Das wesen des epischen zal ze wird noch deutlicher, wenn man erkennt, dass xal sammt ve (= skr. k'a, lat. que) mittelst einer alten aphäresis aus skr. eka unus (= lat. aequus) geworden sind 3). Wie leicht aus dem begriffe ein eine partikel der vereinigung und verbindung hervorgehen konnte, liegt am tage. Zunächst lässt sich zal dem lat. und gleichstellen und somit zal ze mit et una vergleichen, indem die enklitische form sich früher zum schlichten copulativen gebrauche abgeschwächt hat. An sich kann nun dieses zal ze recht wol auch zur verknüpfung zweier nomina dienen, und wenn die epische sprache es in dieser anwendung nicht zeigt, ist das doch kein genügender grund dieselbe deswegen auch dem eigenthümlich entwickelten kyprischen dialekte abzusprechen, der übrigens in diesem κάτε = καί τε wieder eine nähere beziehung zu dem epischen dialekte erkennen lässt. Man hat sogar grund zu vermuthen, dass das gewöhnliche kyprische κάς = καί gerade aus jenem záte = zal te geworden sei, nämlich durch dieselbe apokope wie in neque für nec und dann verwandlung des z in o nach der neigung des kyprischen dialektes. Es ist derselbe hergang wie bei dem übergange von  $\pi \rho \circ il$ ,  $\pi \circ il$  in  $\pi \rho \circ \varsigma$ , kypr.  $\pi \circ \varsigma^4$ ). Die versfärkte form  $z\alpha\zeta = z\alpha\tau\epsilon$  hätte dann meistens die einfache zá verdrängt. Jedenfalls scheint in dem gebrauche der form záze etwas alterthümliches zu liegen, vgl. unten zu z. 4. Die elision zάt Hδαλίων, wobei der consonant der durch die elision getroffenen silbe mit dem folgenden anfangsvocale in ein silbenzeichen

dem gleichbedeutenden griechischen zaizes entspricht mit  $qu = \tau$  wie in quis und que.

<sup>3)</sup> Dieselbe aphäresis dürfte in den indefiniten vic, quis mit ihrer sippe zu erkennen sein. Man vergleiche das deutsche einer im sinne von vic und einst, einmal im sinne von now; ferner die grieckischen von der wurzel sam, än stammenden indefinita, während dieselbe in sic (aus év-c für éµ-c) und lat. sem-el den begriff der einheit zeigt. Es ist dann aber anzunehmen, dass auch die deutschen indefinita wer, wo u. s. w. mit den fragwörtern nur scheinbar gleichlautend sind und auch ihrerseits auf ig. aikva zurückgehen.

<sup>4)</sup> Wegen der verwandlung des auslautenden  $\tau$  in  $\sigma$  vergleiche man besonders noch das neutrum des part. perf. act., wie sidés von St. sides. Dass in xázs das  $\tau$  aus ursprünglichem kv geworden ist, hat der verwandlung ebenso wenig hinderlich sein können als bei zes, wofür kyprisch oss.

susammengezogen ist (ka.te.ta.li.o.ne.) hat ihre analogien in a.po.vo.i. II, 3 = ag' oī, pe.re.ta.li.o.ne. I, 27 == περ' Ήδάλιον (wie ich jetzt zu lesen vorziehe) und pa.ta.ko.ra.sha.to.se. XXII, 2 = πά' ε' ἀχόρα λίτος (s. unt.).

In z. 2 hat Hall, wie auch Siegismund erwähnt, zu anfang vor me.na.ne. noch das zeichen ko. gefunden, was zu der Deecke-Siegismund'schen von mir gebilligten ergänzung ἐπαγο]μενᾶν sehr Bei Euting ist dann ne.vo.so.ta.ta.se. nach Deecke (der meiner erklärung durchaus zustimmt) vollkommen sicher. Ebenso ist in z. 3 durch Euting's facsimile a.po.i.vo.i. gesichert. Es folgt aber in demselben vor  $\tau \tilde{\alpha} \varsigma$  (nach dem divisor) eine lücke mit resten eines zeichens, das Deecke nicht zu deuten weiss und geneigt ist auf einen fehler des steinmetzen zurückzusühren; ich weiss keine bessere erklärung und denke mir, dass der steinmetz das falsche zeichen alsbald selbst getilgt hat. Zu anfang von z. 4 ist bei Euting das pe. ganz klar, davor aber noch der rest eines zeichens, das nach Deecke recht gut e. gewesen sein kann; Hall erklärt aus anschauung des steines das e. für "plain enaugh". Dies passt sowohl zu dem ¿] névys von Deecke-Siegismund als zu meinem } nédvxs. Das letzte zeichen der vorletzten gruppe hat nach Deecke bei Euting eine solche gestalt, dass es auch recht gut ein i. sein kann statt des von mir anerkannten ji., dessen zeichen übrigens anch Brandis nr. 40 bietet. Danach würde mein zézeje (das Deceke vorher für "jedenfalls richtig" erklärt hatte) der gewöhnlichen form zúzāt wieder weichen können. Jedoch mag ich dassebe noch nicht ganz aufgeben, da sich jetzt auch in zaze eine vereinzelte alterthümliche form dieser inschrift gefunden hat. Endlich in der letzten gruppe ist das zeichen za. und damit meine lesung d'accident durch Eutings facsimile (s. Siegism. 99), durch den strassburger gipsabdruck nach Deecke und durch Hall's zeugnise vollkommen festgestellt.

- III. Das e. in e.ta.na. ist nach Descke's ansicht nur ein scheinbares, durch einen zufälligen riss aus a. geworden. In diesem falle muss mein künstlicheres Hráva dem ASáva wieder weichen.

denkliche form  $\xi \vartheta \eta$  los wird und auch das schwierige i., dessen von mir vorgebrachte erklärung als des kyprischen pronomens  $\ell \nu$  doch nur ein nothbehelf war. Die inschrift bildet übrigens einen iambischen trimeter:  $A\mu \tilde{\nu} \varsigma$  xa $\tau \xi \vartheta \eta \chi \varepsilon$   $\tau \tilde{\alpha} \varepsilon$   $\vartheta \iota \tilde{\omega} \varepsilon$   $\tau \tilde{\alpha} \varepsilon$   $\Gamma o \lambda \gamma \iota \tilde{\alpha} \varepsilon$ .

VI. Nach Deecke hat der strassburger gipsabdruck statt ka.ma.le.ko.se. vollkommen deutlich ka.ma.la.ko.se. Es wird kein bedenken haben meine auffassung des namens als des semitischen Amalek auch für ein  $\Gamma \alpha \mu \alpha \lambda \alpha x o \zeta$  oder  $\Gamma \alpha \mu \alpha \lambda x o \zeta$  festzuhalten. Mein  $Z \omega \tau \dot{\epsilon} \alpha$  wird gleich dem  $\chi \varrho \alpha \nu \zeta \dot{\delta} \mu \epsilon \nu o \nu$  I, 18 von Siegismund ausdrücklich gebilligt, wie auch Deecke meine entdeckung des zeichens zo. für plausibel erklärt.

VII, bei Hall Pl. VII, nr. 29, liegt mir auch in photographie vor und in einer copie von Deecke nach dem strassburger gipsab-In z. 1 ist das dritte zeichen bei Schmidt ein gewöbnliches o. und wird auch von Hall so gelesen, hat aber auf seiner tafel und in den andern quellen an der rechten seite des unteren winkels noch einen dritten kleineren winkel. Danach wage ich hier das noch fehlende zeichen für jo. zu erkennen, das aus dem o. differenziirt ist, und ti.jo.se.  $= \Delta i j \delta \zeta$  statt  $\Delta i \delta \zeta$  zu lesen, vgl. unten zu nr. XI. In z. 2 habe ich als erstes zeichen mit Schmidt ko. anerkannt, und so auch Deecke, wobei ein neben dem zeichen stehender strich nach Schmidt von mir für zufällig, von Deecke aber für den divisor genommen ist. Beiden auffassungen widerstreben die darstellungen der Hall'schen tafel und der photographie, und der letzteren steht insbesondere entgegen, dass der sichere divisor in z. 3 die gestalt eines punktes hat. Richtiger wird daher Hall jenen strich für einen bestandtheil des ersten zeichens genommen und in diesem ein no. anerkannt haben. Das folgende zeichen ist nach allen obigen quellen nicht ein i., das Schmidt gesetzt hat, sondern ein a. Somit hat die zweite zeile no.a.i.sa. Denn das schwache se., das Deecke's copie am schlusse noch zeigt, wird durch die photographie und Hall's tafel durchaus nicht bestätigt. Deecke und Hall erkennen ein aloa. Ich weiss dies wort aber nicht zu verwerthen und kann nicht glauben, dass diese zeile sich unmittelbar an die erste anschliesst, obgleich Hall brieflich mit grosser bestimmtheit versichert, dass die inschrift vollständig Aber nach der photographie des steines, der an der linken seite ganz scharf abgeschnitten ist, scheint es doch sehr denkbar,

den steine fortgesetzt haben, während die zweite von anfang an ganz kurz gewesen ist. Auch die dritte zeile, an der die neuen quellen nichts ändern, bleibt dunkel; Schmidt's auffassung des žīs als žīss wird durch den wegfall des loa noch problematischer. Uebrigens ist diese inschrift nach Deecke die am tiefsten und schärfsten eingehauene, wofür auch die photographie zeugt.

VIII. Das erste zeichen, bei Schmidt nr. 7 ein e., hat nach Deecke's copie in dem strassburger gipsabdrucke dieselbe gestalt wie das vorletzte zeichen der dritten zeile, wo Schmidt ein gewöhnliches ne. bietet, von dem jenes sich auch nur durch die starke krümmung der beiden nebenstriche unterscheidet. Das dritte zeichen der ersten zeile, bei Schmidt i., hat bei Deecke eine erheblich verschiedene gestalt und ist von demselben in der vermuthungsweise vorgeschlagenen lesung (ô)vé9nxe (statt Schmidt's ĕtee) für ke. genommen, obgleich auch von dessen bekannter gestalt sehr abweichend und leichter für ein a. zu halten. Jedoch wird jenes Ĕtee wenigstens sehr zweifelhaft.

XI. Hall Pl. II nr. 9, auch in photographie, in einem papierabklatsche, in der kleinen abbildung bei Doell T. XI nr. 2 mit grösserer copie p. 49 nr. 767 und in einer copie von Deecke bach dem strassburger gipsabguss mir zur hand. Das zweite von Schmidt wie ein sigel dargestellte zeichen ist von Deecke und Hall richtig als ja. erkannt, dessen gestalt es auch schon bei Brandis nr. 13 zeigt. Der von Schmidt über dem mi. angegebene punkt erscheint bei Doell p. 49 als ein strich, der aber in den andern quellen gar nicht oder kaum zu erkennen und jedenfalls ohne bedeutung ist. Somit lautet der name Asjaldeus mit abfall des auslautenden  $\varsigma$ , s. vorbem. 15. Man hat hier nun einen weiteren beleg für den wandel des inlautenden g in j, gleichwie in dem vorher von mir in nr. VII anerkannten Διjός und in Διjί m. XXI, 3 (s. unt.), vgl. vorbem. 11. Der auffallende diphthong a statt 2. oder . erklärt sich daraus, dass der dativ, der den ersten theil dieses namens bildet (vorbem. 8), im sanskrit div-ê lautet, dem ê aber im griechischen am genauesten und ursprünglichsten as entspricht. Das erste zeichen der letzten zeile erscheint in allen quellen ganz deutlich als u., und Deecke hat darin sehr gut die von mir zu I, 5 nachgewiesene mit ἐπὶ synonyme kyprische

prisposition & erkannt, sodass & réga mit des sonst in diesen inschriften erscheinenden '' rúyāt und hor rúya gleichsteht. Man vergleiche u. a. den gebrauch von int in Hesiod. Th. 540. 555 dolly ênt régyy, wo auch èv und oùr sinngemäss sein würden. - Dasselbe & wird sich als präfix auch in nr. XXIV wiedersinden. Uebrigens stammt diese inschrift von Gelgoi, vgl. Doell p. 5. 7.

XII. Hall Pl. VI ur. 24, auch in photographie und in einer copie von Deecke nach dem strassburger gipsabguss. Meine auffæssung des zweiten zeichens als po. und lesung " $E \phi \omega \delta \phi \zeta$  war früher von Deecke gebilligt, wie denn seine copie auch das po. recht deutlich erkennen lässt. Jetzt aber hält er nach der photographie jenes zeichen für ein sicheres ko., wie auch Hall es aufgefasst hat, dessen facsimile, das er excellent nennt, mit der photographie vollkommen stimmt. Jedoch ist die verschiedenheit des zeichens von dem po. der Idalischen bronze, das gleich in den ersten beiden zeilen fünfmal vorkommt, so versehwindeud gering, dass ich dabei bleiben muss die deutung als po. für vollkommen zulässig zu halten 5). In z. 2 wird ta., das ich mit Schmidt in to. gebessert habe, durch alle obige quellen und auch durch Hall's ausdrückliches zeugniss geschützt. Allerdings wäre es, wie auch Hall zugibt, nicht undenkbar, dass der steinmetz ein versehen gemacht habe; jedoch glaube ich jetzt auch unter beibehaltung des ta. eine glaubliche erklärung der gruppe ta.pi.te.ki.si.o.i. vorlegen zu können. Ich lese pämlich τ' Α·φιδεχσίωι, d. i. τῷ Αμφιδεξίω, worin ein beiname des bogenschützen Apollo zu erkennen ist, vgl. Hesych. ἀμφιδεξίοις χερσί: ταϊς τών τοξοτών, διά τὸ έχατέραν χείρα ένεργείν έν τοξεύειν. Αδοχύλος Τηλέφω. Freilich ist hierbei auzunehmen, dass die dem attischen dialekte angehörige art der krasis, wo das zweite wort mit a anlautet, auch dem kyprischen dialekte nicht fremd gewesen sei, wogegen aber auch kein entscheidender grund

<sup>5)</sup> Auch Brandis nr. 8.11 hat das seichen für dasjenige genommen, das er fälschlich als go. gedeutet hat, während es in allen andern in nr. 8 zusammengestellten beispielen ohne zweifel vielmehr po. ist, nämlich: I, 1 pi.lo.ku.po.ro.ne., 2. sa.ta.si.ku.pu.ro.se., 2.11. to.no.na.si.ku.po.ro.ne., II, 3. a.po.i.vo.i., XXII, 4. po.le.po.o. (s. unt.). Die von Brandis aufgeführten stücke der inschriften sind von mir früher mit unrecht zu sehr vernachlässigt. Denn so wenig brauchbar auch grossentheils die deutung der zeichen ist, so sind diese doch selbst mit vieler sorgfalt wiedergegeben, soweit es der typendruck erlaubt, und bieten manches belehrende.

pricht ); ferner dass gegen die von Deecke-Siegismund aufgestellten und von mir anerkannten regeln und gegen die analogie von e.ke.so.si. I, 31 == 8x0600, d. i. 8\\$0000, der erste consonant des complexes & oder vielmehr zo nicht das silbenzeichen mit dem vorbergehenden vocale erhalten habe, sondern das mit dem folgenden, wie auch Schmidt — dexolor gelesen hat. Es wird sich aber jetzt in nr. XXIV ein zweites ganz sicheres beispiel der art finden, nämlich e.u.ka.sa.me.no.se.  $= \epsilon \partial \chi \sigma \acute{\alpha} \mu \epsilon \nu \sigma \varsigma$ . Da aber die gewöhnliche griechische schrift für die verbindung einer gutturale mit mechfolgendem o sogar das einfache zeichen des doppelconsonanten § verwandte 7), so ist es deutlich, dass der gutturale laut sich mit dem folgenden o sehr eng verband und dadurch auch in nähere beziehung zu dem folgenden vocale trat, und begreiflich, dass er in der kyprischen schrift durch das mit diesem versehene silbenzeichen bezeichnet werden konnte. Das verschiedene verfahren in e.ke.so.si. und -- te.ki.si.o.i., e.u.ka.sa.me.no.se. wird auf eine etwas verschiedene aussprache zurückgeführt werden dürfen, nach der die beiden elemente entweder schärfer gesondert oder inniger verschmolzen waren. Schon im vorbem. 2 habe ich darauf hingewiesen, dass die kyprische schrift beachtungswerthe winke über die feinere aussprache hinsichtlich der silbentheilung gebe. Ein solcher liegt auch in dem i.ki.ma.me.no.se. I, 3. 4, das ich früher nach den anerkannten leseregeln, weil hier muta c. liq., ἐχιμαμένος gelesen habe, während ich jetzt (s. oben) λαμαμένος vorziehe. den liquiden ist nämlich  $\mu$  diejenige, welche sich am schwerfälligsten mit einer vorhergehenden muta verbindet, wie schon daraus erbellt, dass solche verbindungen anlautend im griechischen nur spärlich, im lateinischen gar nicht vorkommen. Dadurch wird es begreislich, dass im inlaute die muta von der liquida schärfer gesondert blieb und sich mehr der ersten silbe anschloss, in der kyprischen schrift aber deshalb das zeichen mit dem vocale derselben erhalten konnte. Die behandlung des von mir (vorbem. 2 anm. 6)

7) Ueber den älteren gebrauch von  $\chi\sigma$  für  $\xi$  s. Kirchhoff gesch. d. griech. alphab. p. 89 mit den nachträgen von Robert Archäol. zeit. IXXIII p. 160.

<sup>6)</sup> Vereinzelte beispiele dieser art von krasis aus dem nicht-attischen gebrauche sind  $\tau$ 'Axaioi =  $\tau$ où 'Axaioi in dem epigramme eines
weingeschenkes der Achäer zu Olympia Paus. V, 25, 10 und das von
Boeckh C. I. nr. 29 auf einem andern weingeschenke hergestellte  $\tau$ 'Apysios =  $\tau$ où 'Apysios.

noch zweifelhaft gelassenen µv ergibt sich jetzt aus me.ma.na.me.no.i.  $=\mu \epsilon \mu \nu \alpha \mu \epsilon \nu \sigma \iota XXIII$ , we also das  $\mu$  den folgenden vocal erhalten hat nach dem bei muta c. liq. gewöhnlichen verfahren. andere abweichung aber von den aufgestellten regeln enthält ka.ra.si.ti. XXII,  $1 = \Gamma \varrho \acute{\alpha} \sigma \iota \iota$ , da hier das  $\sigma$  den folgenden vocal angenommen hat, während sonst überall in den inlautenden verbindungen von o mit einem nachfolgenden consonanten jenes den vorhergebenden vocal erhält, und zwar selbst, wo der complex erst durch das augment oder durch zusammensetzung inlautend gewor-Ueberall sind die inlautenden consonantenverbindungen in drei klassen zu theilen: 1) solche, die sich nothwendig zwischen die beiden silben vertheilen, 2) solche, die ganz der zweiten silbe zufallen, 3) solche, bei denen das eine oder das andere zulässig erscheint. Bei der ersten klasse benutzte die kyprische schrift für den ersten consonanten den vorhergehenden vocal, bei der zweiten den folgenden, während bei der dritten ein schwanken zwischen beiden eintreten konnte. Die scheidung der drei klassen kann zu grossem theile nur auf grund der beobachteten praxis erfolgen. — In z. 3 wird das zeichen za. und damit mein ἀζαθᾶι von allen quellen bestätigt.

XIII, Hall Pl. VI nr. 23 und in copie von Deecke nach dem strassburger gipsabguss, auch bei Doell p. 50 nr. 69 (ohne lithographisches bild) als von Golgoi stammend, vgl. p. 5. 7. In z. 2 hat Hall's tafel als vorletztes zeichen statt des te. bei Schmidt und Deecke, das auch Hall anerkennt, in wahrheit ein plumpes, aber doch unverkennbares i, und auch Doell hat, wie ich hinterher gewar geworden bin, das zeichen i. gegeben. Danach ist nunmehr zu lesen "δνέθηχε τῶι θι(ῶ) || τῶ ᾿Απλῶνι" (statt ὀνέθηχε τόδε), vergl. XI τῶι θεῶ τῶ ἀπλῶνι ὀνέθηχε, I, 27 τὰ θιὸν τὰν ᾿Αθάναν. Das absolute τόδε war auch an sich nicht sehr glaublich.

XIV. In z. 2 hat der stein nach Hall's mittheilung statt des von Schmidt gegebenen ta.a.po.pa.ne. vielmehr to.a.po.lo.ni., also  $\tau \tilde{\omega}$   $^{2}A\pi \lambda \tilde{\omega} v_{i}$ , so dass sich Blau's besserung a.po.lo.ni. bestätigt und

<sup>8)</sup> Die regel ist beobachtet in νεροστάτας II, 3 'Αριστόφατο δ'Αρισταγόραν XVIII, 'Αριστοχόρων XXIV, μισθών I, 4. 5. 15, εναλαλισμένα I, 26; ferner nach dem augmente in κατέστασε II, 2. Χ. ΧΙΙ. XVIII, κατεσχεύρασε ΧΙΧ, 3 und in dem zusammengesetzten επιστάτες XXII, 3; endlich vor enklitischen wörtchen in τάσσε I, 28. 29. 30, τόσσε I, 30, σίς κε I, 29, τάς γε I, 29, κάς παι I, 4, τάς παι ΧΧΙΙΙ.

mein nothbehelf der lesung in wegfall kommt. In z. 3 ist ma.ke.ri.o. = Maynolw von mir nur in folge eines mir jetzt unerklärlichen versehens gesetzt. Schmidt hat ganz richtig das auch durch Hall bestätigte zeichen ki., also Maylolw. Danach ist dieses vermeintliche beispiel des kyprischen wechsels zwischen ī und ē in der bemerkung zu I, 1 p. 35 zu tilgen.

XXI, jetzt mir auch in einem guten papierabklatsche zur band. Auch hätte ich bei dieser inschrift die mittheilungen von Brandis nicht vernachlässigen sollen, der dieselbe stückweise vollständig wiedergibt 9). Hr. Hall berichtet mir aus eigener ansicht des steines, dass Schmidt's facsimile in mehreren beziehungen fehlerhaft sei. Jedoch stimmt die von ihm mitgetheilte lateinische umschreibung in der auffassung aller einzelneu zeichen durchaus mit der meinigen, nur mit ausnahme des fünften in z. 2, das nach seiner versicherung nicht u., sondern i. ist. Und allerdings bietet statt des mangelhaften und zweideutigen zeichens bei Schmidt, das ich für u. nehmen konnte, der papierabklatsch ein möglichst vollständiges und deutliches i., und auch Brandis hat ein solches. Ausserdem bemerkt aber Hall, die zeilen der inschrift seien durch wagerechte linien geschieden, die einzelnen gruppen durch loth-Diese angabe wird durch den papierabklatsch vollkommen bestätigt, hinsichtlich der divisoren auch durch die mittheilungen von Brandis, in denen durchaus die durch die divisoren gesonderten gruppen den angaben von Hall und dem papierabklatsch entsprechend erscheinen. Nur der von Hall in z. 1 nach e.mi. angegebene divisor findet weder durch den papierabklatsch noch durch Brandis eine bestätigung, und es ist mir wahrscheinlich, dass der letzte loth rechte strich des mi. von Hall bei flüchtiger ansicht für den divisor genommen ist. Ausser jenem i. in z. 2 glaube ich jetzt noch an zwei stellen in z. 3 von meiner früheren auffassung der zeichen abgehen zu müssen. Das zweite zeichen ist hier näm-

<sup>9)</sup> Nämlich unter richtiger deutung der von Brandis gegebenen wichen: z. 1. ku.po.ro.ko.ra.ti.vo.se. nr. 3. 10. 23, e.mi.o.la.o. nr. 20. 34; z. 2. o.te. nr. 13, o.mo.i.po.si.se. nr. 41, o.na.si.ti.mo.se. nr. 20. 34; z. 3. ti.ji.o.ni.ta.se. nr. 33, ti.pa.se. nr. 32b, e.mi. nr. 34. 43. Die inschrift ist hier durch br. M. Lang \* oder br. M.\* bezeichnet, nur bei o.te. nr. 13 irrthümlich durch br. M. 4 (welches Sigel sonst meine nr. XII bezeichnet, die kein o.te. hat) und bei ti.pa.se. nr. 32b durch br. M. 21 (?)

lich auf Schmidt's tafel alterdings ein sicheres i. (wie denn Schmidt p. 45 τιισωνίδας gelesen hat) und auch von Hall in dieser bedeutung anerkannt; aber Brandis bietet vielmehr das zeichen ji., und dieses ist auch auf dem papierabklatsche zu erkennen, wo die verschiedenheit von dem i. besonders klar hervortritt, wenn man das sichere i. in z. 2 vergleicht. Weitere empfehlung des ji. wird sich unten finden. Ferner halte ich das vierte zeichen der zeile jetzt für ke., obgleich ich es früher mit Brandis, Schmidt und Hall als ni. anerkannt hatte. Denn diese auffassung des plumpen zeichens der Schmidt'schen tafel erscheint allerdings auf den ersten blick als die natürlichste; aber dem papierabklatsch fehlt der bei Schmidt erscheinende horizontale unterstrich, und so kann ohne schwierigkeit ein im untern theile nicht ganz vollständiges ke. erkannt werden, was ich jetzt vorziehe, weil ich mit dem ni. an jeder deutung der gruppe verzweifeln musste. Somit lese ich jetzt die inschrift folgendermassen:

- 1. ku.po.ro.ko.ra.ti.vo.se. e.mi.o.la.o.
- 2. o.te. o.mo.i.po.si.se. o.na.si.ti.mo.se.
- 3. ti.ji.so.ke.ta.se. | ti.pa.se. | e.mi.

Ich halte die ansicht fest, dass die inschrift aus hexametern bestehe, deren erste hälften auf einem andern steine verloren gegangen sind, obgleich hr. Hall erklärt, die inschrift erscheine ihm als vollständig, ohne jedoch seine gründe für diese ansicht anzugeben. Aber einerseits dürfte ohne die annahme der unvollständigkeit schwerlich ein zusammenbängender sinn herausgebracht werden; anderseits scheint mir der hexametrische rhythmus in den erhaltenen stücken kaum verkannt werden zu können, wie auch die poetische fassung in dem ὁμοῖ πόσις Όνασίπιμος, wo eine andere lesung gar nicht möglich sein dürfte. Ich schliesse ferner auch jetzt aus dem doppelten e.mi. z. 1. 3 =  $\eta \mu \ell$ , dass hier ein  $dr d \theta \eta \mu a$ , wie nicht selten, redend eingeführt ist, und zwar wegen des opor πόσις 'Ονασίτιμος ein von einer frau in gemeinschaft mit ihrem gatten Onasitimos geweihtes. Wenn ich aber früher aus z. 1 entnommen habe, dass dieses redende ἀνάθημα eine bildsäule der Aphrodite gewesen sei, so bin ich jetzt zu einer veränderten auffassung besonders durch die dritte zeile veranlasst, mit der ich früher gar nichts anzufangen gewusst hatte. Da ich bier nämlich für die vor dem schliessenden e.mi.  $= \dot{\eta}\mu l$  stebende gruppe ti.pa.se.

keine andere möglichkeit einer deutung finde als diquis schlauge (s. unt.), so schliesse ich, dass das aváInµa in dem bilde einer schlange bestanden hat. Ein solches findet sich unter den von Golgoi herstammenden reliefs der Cesnola'schen sammlung bei Doell t XI nr. 7 mit einer leider sehr zerstörten kyprischen inschrift, ven Doell p. 51 nr. 775 als "eine sich emporringelnde Uraeusschlange" beschrieben, von Hall, der Pl. III nr. 11 die inschrift gegeben hat, als a larged coiled serpent, some of whose scales are sil visible. The serpent has a crest much like that of a peacock. Dieses aus dem tempel von Golgoi stammende schlangenbild war danach ein aváInua für Aphrodite, und man darf somit für das zu der vorliegenden inschrift vermuthete schlangenbild ein gleiches annehmen. Deshalb fasse ich jetzt in z. 1 ko.ra.ti.vo.se.  $= \varkappa \omega \varrho \alpha$ Alfòs nicht, wie früher, als nominativ, sondern als dativ mit mangelodem , (vorbem. 8). Die ganze inschrift übersetze ich aber jetzt folgendermassen in griechische schrift unter zufügung von ergänzungen, die ohne weitergebende ansprüche auf richtigkeit nur dazu dienen sollen den sinn und den rhythmus der erhaltenen stücke w verdentlichen.

- 1. Αώρον ρουσι]κύποω κώρα Διρός ημι. Ολάω
- 2. ἔστασε Χλόα] ώδε, όμοι πόσις 'Ονασίτιμος.
- 3. αὐτῶ δ' ἔτιμος Διρὶ σωκητὰς διφάς ήμι.

La 1 ist F ρυσιχύπρω als dativ zu fassen; ich habe diesen beinamen der Aphrodite erfinden zu dürfen geglaubt, der einerseits mit fusicoles, Levolarolis als beinamen der Pallas zu vergleichen ist, anderseits mit den kyprischen personennamen Στασίανπρος, 'Oracizumenc. Im ausgange des verses habe ich nicht mehr, wie früher, gewagt e.mi.o.la.o. als ημ. Ἰολάω zu deuten, so dass der commonant der von der elision getroffenen silbe trotz der interpunctien mit dem folgenden anfangsvocale in ein silbenzeichen zusammengefasst wäre, sondern habe ημι ο λάω vorgezogen, welche theilung unbedingt nothwendig sein würde, wenn der von Hall bezeugte divisor nach e.mi. richtig sein sollte. Der name Olaas list sich aus dem patronymisch gebildeten Ολαίδας entnehmen, wie Paus. X, 7, 8 ein Thebaner genannt ist, welchen namen freilich Meineke ohne ausreichenden grund nach Keil's vorschlag in lolaidas geändert hat, wagegen er den namen des Eleers Olídas Pera. VI, 15, 2, der früher probabel in Olatoas gebessert war, beibehalten hat. Vielleicht könnte auch ein weiblicher name 'O $\lambda\alpha\omega$ ' anerkannt werden, wobei dann die folgende ergänzung angemessen zu modificiren wäre. Der hiatus in  $\dot{\eta}\mu\nu$ ' 'O $\lambda\dot{\alpha}\omega$  findet in der interpunction entschuldigung, die freilich in einem guten hexameter an dieser stelle nicht statthaft wäre. Es zeigen aber die wenigen metrischen inschriften kyprischer schrift überall wenig empfindlichkeit gegen den hiatus, vgl. vs. 2 und nr. XXII vs. 2. 3.

In z. 2 ist der ergänzte name  $X\lambda\delta\alpha$  natürlich nur aus metrischen rücksichten gewählt. Das jetzt hergestellte  $\delta\mu\delta\tilde{\iota}$  ist viel besser als mein früheres  $\delta\mu\delta\tilde{\upsilon}$ , da es als kyprische form für  $\delta\mu\delta\tilde{\upsilon}$  genau den in vorbem. 8 besprochenen kyprischen locativen auf  $-\delta\iota$  entspricht. In  $\partial\nu\alpha\delta\ell\tau\iota\mu\delta\varsigma$  habe ich jetzt vorgezogen die metrische production der ersten silbe nicht durch die schrift zu bezeichnen. Wegen der verkürzung der zweiten silbe, da  $\partial\nu\alpha\delta\ell\tau\iota\mu\delta\varsigma$  als die gewöhnliche aussprache anzuerkennen ist, erinnere ich ausser dem gesagten an die grossen freiheiten, die man sich in versen, besonders der inschriften, bei eigennamen erlaubt hat, um dieselben dem rhythmus anzupassen.

In der ergänzung von z. 3 ist Fri µ o ç kyprische form für Mein diji statt difi rechtfertigt sich durch das in vorbem. 11 und oben zu nr. XI bemerkte. Wenn hier die form mit j neben Διρός z. 1 erscheint, wie auf der bronze von Idalion Ήδαλιή , Γερή jijav neben βασιλή Foς, Κετιή Feς, so gibt das eine gute bestätigung meiner annahme, dass der übergang des F in j durch das nachfolgende i begünstigt sei. Das durch die anerkennung des zeichens ke. gewonnene neue wort σω κητάς ist auf σωκείν = Ισχύειν zurückzuführen und hat also gleich dem stammworte σώχος den sinn von Ισχυρός. Ζυ διφάς vergleiche man Hesych. δίβαν: ὄφιν Κρητες — δίφατον: ὄφιν Κρητες (wo Salmasius und Meursius der reihenfolge entsprechend dique oder nach der angabe von M. Schmidt δίφαν: τον), Artemid. t. I p. 164 Reiff. ,,σηψ δε και διφάς και διψάς als benennungen von schlangen. Die form  $\delta i \varphi \alpha \zeta$  (Gen. —  $\alpha \delta o \zeta$ ) findet auch eine bestätigung durch Hesych. διφαδεύει: έξελεῖται, wo έξειλεῖται zu bessern; denn das είλεισθαι kommt besonders den schlangen zu. dere (kretische) form  $\delta l \varphi \alpha$  oder  $\delta l \beta \alpha$  gehört der ersten declination Es wird aber der ausdruck mit skr. dabh, dambh täuschen zusammenhängen, nämlich auf die altgefeierte schlangenlist bezüglich, woher auch xivados, das im bekannten gebrauche einen verschmitzten menschen bezeichnet und als sikeliotische benennung des fuchses bezeugt ist, bei Hesychius auch durch  $\delta \varphi i \varsigma$  erklärt ist. Da die wörter auf —  $\alpha \varsigma$ , G. —  $\alpha \delta o \varsigma$  zwar in der regel weiblich, aber doch, insoweit sie ursprünglich adjectivisch, in wahrheit communia sind, wird es kein bedenken haben ein  $\delta \delta i \varphi a \varsigma$  anzuerkennen, und man wird nicht nöthig haben die verbindung  $\sigma \omega x \eta \tau a \varsigma$   $\delta i \varphi a \varsigma$  mit  $\tau i \chi \eta$   $\sigma \omega \tau \eta \varrho$  u. dgl. zu vergleichen.

### XXII. Hall Pl. IV nr. 13.

- 1. ka.i.re.te. | ka.ra.si.ti. | +.na.she. | ka.po.ti. | ve.po.me.ka. | me.po.te.ve.i.se.se.
- 2. te.o.i.se. | po.+.+.+.na.to.i.se. | e.re.ra.me.na | pa.ta.ko.-ra.sha.to.se. |
- 3. o.vo.ka.re.ti. | e.pi.si.ta.te.se. | a.to.ro.po. | te.o.i. | a.le.tu.-ka.ke.re. |
- 4. te.o.i. | ku.me.re.na.i.pa.ta. | ta.a.to.ro.po.i. | po.ro.po. | o.i.-ka.i.re.+.
- 1. Χαίζετε Γράστι μάναξ κὰ Πῶτι. μέπω μέγα, μή ποτε Γείσης
- 2. θεοῖς πο(ι κὰ θ)νατοῖς ἐρεραμένα, πά'τ ἀκόρα λιος
- 3. ω ρο κάρητι επιστάτες αθοώπω Θεωι άλετυ κα Κήρ.
- Θεωι χυμέρναι πά τα τὰ ά θρώπωι πρόπω. ὧι χαίρετε. Diese inschrift war schon von Brandis mehrfach benutzt, seltener von Schmidt. Doell hat sie t. XI nr. 3 in einer kleinen lithographie und p. 48 nr. 764 in grösserer copie als von Golgoi stammend, vgl. p. 5. 7. Deecke hat mir früher eine abschrift nach dem strassburger gipsabdrucke zukommen lassen und jetzt auch die photographie. Nach Hall sind alle zeichen der inschrift vollkommen lesbar bis auf zwei der zweiten zeile, was aber jedenfalls etwas zu viel gesagt ist. Die photographie lässt deutlich erkennen, dass besonders die äusserste linke seite ziemlich schlecht Auch hat Hall trotz seines günstigen urtheiles über erhalten ist. die lesbarkeit nur sehr weniges in glaublicher weise gedeutet, und auch Deecke hat eben nicht mehr erfolg gehabt. Schmidt p. 8 and Deecke haben hexametrisches versmass anerkannt, wogegen Hall The inscription is clearly not in hexameter's (though the first pert of the first line appears to be an elegiac pentameter).

ist aber Deecke auch in seiner jüngsten mittheilung bei der früheren aussauung geblieben; nur sei das zaspere zu ansang und zu ende nicht mitsurechnen. Das richtige wird sich bei der besprechung der einzelnen zeilen herausstellen.

Z. 1. Das erste wort, von Brandis noch kalinide. gelesen (nr. 1. 16.), ist jetzt allgemein als zuloere erkannt. Wenn das folgende wort ka.ra.si.ti. von mir als Γράσω gedentet ist (Χρασω Hall, Koaon Deecke mit frageneichen), so streitet dies allerdings gegen den sonst allgemein bei der verbindung eines o mit nachfolgendem consonanten im inlaute herrschenden brauch der kyprischen achrift, der für jene lesung vielmehr ka.ra.sa.ti. verlangen würde; jedoch ist oben zu nr. XII die zulässigkeit einer abweichung von der regel besprochen. Das appellative zgászis bedeutet im bekannten gebrauche viehfutter. Aber für die zu grunde liegende wurzel you ist mehrfach die bedeutung folisie bezeugt, namentlich bei dem von Kallimachos gebrauchten Eyoue (Et. M. 219, 29-237, 45-239, 33 u. a.), in Galen. Lex. Hippocr. p. 546 πολυγράφ: πολυφάγω, Hesych. γραίνειν: ἐσθίκιν und gerade auch in den kyprischen glossen Hesych. γ ε α : φάγε · Κύπριοι und καγράς: καταφαγάς. Σαλαμίνιοι (cod. κάγρακα: ταφυγάς. Σαλμηφοί). Danach kann es kein bedenken haben das γράστις dieser kyprischen inschrift für gleichbedeutend mit βρώσις zu nehmen. Wie aber bei Homer hänlig βρώσις und πόσις zusummengestellt sind, so hier reasur mit music, das sich zu mösig ganz chenso verbält wie swizze in der amphiktyonischen inschrift C. L. ar. 1688 l. 26 zu doac. Da der kyprinche dialekt r vor i sanst in s wandelt, kännte man vielleicht zweig erwarten; aber man vergleiche pang und ming, die in der homerischen sprache gleichfalls das alte s bewahrt haben. Speise und trank sind hier aber personisieirt. Das auf Tousus folgende zeichen ist von Deecke sehr richtig als va. ergänzt und von Hall, obwol auf seiner tafel cheuso wenig erkennbar als in der photographie, stillachweigend as gelesen. Wegen der verbindung des danach von beiden erkannten guruf oder nach meiner schreibung garam mit cinem weiblichen werte vgl. Aesch, fr. 355 H. déaxoura ri μετρη, ductsser den aret. Bemerkenswerth ist hier und z. 3 (wahrscheinlich auch z. 2) die som zu statt des gewöhnlichen kyprischen zu's == nut vor consonanten (bier jetzt auch von Deecke anerkannt); während sie bisjetzt nur vor einem vocale gefunden war, s. vorbem. 15, wo übrigens jetzt nach dem vorher zu II, 1 bemerkten das beispiel κα Ἡδαλίων in wegfall kommt. Vor einem consonanten wird sich zá ausserdem noch in nr. XXIII finden und ist oben auch in záte = zalte II, 1 nachgewiesen. Die länge des vocales ist hier und z. 3 zu erkennen. Sehr merkwürdig ist das zu dem nomen  $\beta \in \pi \circ \varphi$  und dem aorist  $\beta \in \pi \circ \pi \circ \varphi$  (aus  $\beta \in \pi \circ \pi \circ \varphi$ ) gehörige präsens μέπω, dem skr. vak'- mi entsprechend, nur mit schwacher flexion 10). Die formel μέγα "ich sage grosses" hat den sinn "ich verlange etwas grosses." In der letzten gruppe ist das zeichen i. auf der Hall'schen tafel etwas und in der photographie sehr unvollständig. Hall hat μή ποτε μείσης gelesen (Deecke jetzt μέγα μή ποτ' ἐΓείσης), aber sehr zweifelnd und mit unzulässiger auffassung des μείσης als eines zu Γιδείν gehörigen ersten aoristes. Eine brauchbarere erklärung kann erst unter zuziehung der folgenden zeile gegeben werden. Der gebrauch des singulars, obgleich die anrede an zwei gerichtet ist, hat genügende analogien, s. Kühner Ausf. gramm. II, 75. Diese zeile bildet nun nach meiner lesung nicht einen hexameter, sondern einen heptameter dactylicus catalecticus, von den alten metrikern als versus Stesichorius bezeichnet. Wenn Deecke jetzt in dieser zeile nach abzug des xalgere einen hexameter findet, so läuft das auf dasselbe hinaus.

- Z. 2. Das leicht erkennbare Geoig haben schon Deecke und Hall. Das zweite zeichen der folgenden gruppe ist in Deecke's cepie und bei Doell ein zweifelloses ro. und auch von Hall für ein solches genommen, aber durch das bild seiner tafel in dieser bedeutung keinesweges gesichert. Denn da nur das kreuz des zeichens deutlich erscheint, kann dieses erhaltene stück sehr gut auch auf ein i. zurückgeführt werden. Hall's angabe, das fehlende zück des ro. ergebe sich aus the remnants of a red color which formerly filled the characters (and perhaps covered the surface of
- 10) Das präsens ἐπω, auf das die grammatiker den aorist εἰπεῖν surückführen, ist in wirklichem gebrauche bisher nur aus Nikander nachgewiesen, nämlich ἔπουσι Ther. 508. 738, Al. 429, wo man es für eine grammatische erfindung genommen hat, nach Lobeck wahrscheinlich aus ἐνέπω entnommen (das übrigens mit εἰπεῖν keine formale gemeinschaft hat), s. Buttmann a. gramm. II, 165. Auf die angabe unter den Γλώσσαι κατὰ πόλεις Bekk. Anecd. p. 1096 "Δωριεῖς ἔπετε ἐπετε ist wenig zu geben.

the stone) scheint dem wenig im wege zu stehen. Die photographie lässt in wahrheit gar nichts erkennen. Da ich nun mit dem ro. nichts glaubliches zu finden weiss, habe ich ein i. anerkannt. Das enklitische  $\pi o \iota = \pi o \upsilon$  entspricht dann vollkommen dem  $\delta \mu o \tilde{\iota}$ = ὁμοῦ nr. XXI, 2, s. oben. Wegen des vor demselben stehenden divisors vergleiche man den vor dem enklitischen  $\sigma_{ij} = \tau_{ij}$ I, 10. 23. Die beiden folgenden zerstörten zeichen sind von Deecke durch die ergänzende lesung (29a) várois als a.ta. her-Ich habe vielmehr ka.ta. vermuthet, um (xà 3)vazoïs zu lesen; über  $\varkappa \alpha' = \varkappa \alpha \iota$  s. vorher. Das folgende e.re.ra.me.na. ist von Deecke, freilich nur sehr zweifelnd, für έρεραμένα als perfect von ἐράομαι genommen. Da die form ganz gesetzmässig gebildet ist, trage ich kein bedenken mir jene auffassung mit grösserer zuversicht anzueignen. Nunmehr ist auf das zelons in z. 1 zurückzukommen. Zur vergleichung bietet sich zunächst etonza: παύσηται Hesych., wo Schmidt's vermuthung ζοχηται sehr wenig wahrscheinlichkeit hat. Beide aoristische formen scheinen mir auf die alte indogermanische wurzel vi mit der grundbedeutung flechten, binden zurückzugehen, von der sich auch im griechischen manche derivate finden, s. Fick vgl. wb. 190, Curtius grundz. nr. 592 — 594, deren aufführungen noch erheblich vermehrt werden können. Aus dem sinnlichen begriffe binden geht leicht die bedeutung hemmen hervor, wie z. b. bei dem lateinischen impedire und Od. δ, 380. 469 ἔδησε κελεύθου (vgl. η, 272). Wie natürlich aber auch der begriff des naven damit zusammenhängt, lässt schon die stelle Od. ε, 383 deutlich erkennen ,,η τοι τῶν ἄλλων ανέμων κατέδησε κελεύθους, | παύσασθαι δ'εκέλευσεν" wo also das καταδήσαι zugleich ein παῦσαι ist. Wenn man also hiernach das μείσης der inschrift im sinne von παύσης versteht, ergibt sich der sinn: "das von göttern und menschen begehrte (speise und trank) lass niemals ausgehen." In der letzten gruppe ist das drittletzte zeichen zweifelhafter. Brandis nr. 23. 27. 32b. bietet ein gewöhnliches sa. (pa.ta.ko.ra.sa.to.se.), und auch Deecke hat so gelesen, während seine copie jenes zeichen zwar verdunkelt, aber doch noch erkennbar zeigt. Dagegen Doell hat nur einen sehr unbedeutenden zeichenrest und Hall's tafel ein beschädigtes von dem sa. sehr verschiedenes zeichen, das Hall für ein i. genommen hat, ohne dass sich die zulässigkeit dieser deu-

tung begreifen liesse. Vielmehr gleicht das bild der tafel am neisten demjenigen zeichen, das ich als sha. aufgefasst habe (vorben. 13 p. 25), indem ein bei jenem hinzutretender kleiner strich leicht für einen zufälligen riss gehalten werden kann. Dieses urtheil, das sich mir schon vor der kenntniss der photographie aufgefrängt hatte, hat in dieser eine treffliche bestätigung gefunden, da sie gerade zwar nur in schwachen zügen, aber doch deutlich des bild des sha. (einem lateinischen Y gleichend) ohne jenen überfüsigen strich zeigt. Somit habe ich nun pa.ta.ko.ra.sha.to.se. anerkannt, und lese dies πάτι ἀχόρα/Λτος, indem ich ἀχόρα/Λτος für eine kyprische form statt ἀχόρεστος nehme. Dieselbe ist zunickst auf ein präsens κοράζω zu beziehen, das am einfachsten für ein denominativ von κόρος genommen wird, wie z. b. χορτάζω von γόρτος. In den ersten aoristen der verba auf -ζω habe ich statt des gewöhnlichen σ, wofür die ältere sprache und die aeolis σσ, die doris zu grossem theile &, für den kyprischen dialekt den dickeren zischlaut 7h, sh in anspruch genommen (vorbem. 13). Da aber die verbalen nomina sich häufig an den ersten aorist anschliessen, so erklärt sich aus einem κορά λαι auch ein κοραλλιός, gerade wie ein dorisches μουσικτάς (Diall. II, 92) aus μουσίξαι, malich für μουσιξ-τας. Uebrigens habe ich vorgezogen getrennt πάτ' ἀχόρα Τλτος (= πάντ' ἀχόρεστος) zu schreiben wie πάντ' aralus Soph. El. 301, πάντ' ἄϊδρις Aj. 911, nicht πατάκορα λιος wie Hesych. παντάσκιος: δ πάντοθεν σκιάν οὖκ ἔχων. Das wert gehört aber zu dem satze der folgenden zeile. Uebrigens tellt diese zweite zeile einen richtigen heroischen hexameter dar.

Z. 3. In ρò erkenne ich eine andere form der von mir entdeckten mit ἐπὶ synonymen kyprischen präposition ὁ (s. zu I, 5
und oben zu XI), nämlich beides aus va. geworden, das sich durch
sphäresis aus skr. ανα erklärt 11). In meinem κάρητι kann man
vielleicht an dem ionischen η anstoss nehmen; das wort scheint
der der epischen sprache entnommen zu sein. In der folgenden
gruppe e.pi.si.ta.te.se. hat statt des te. Deecke's copie i., Brandis
aber a. (su.pi.si.ta.a.se. nr. 31a), wie auch Doell, während Schmidt

<sup>11)</sup> Hiernach dürfte eigentlich richtiger & zu schreiben sein, weil der vocal v in seiner alten kyprischen aussprache als u. schwerlich whon die neigung gehabt hat im anlaute einen unorganischen spiritus aper anzunehmen, vgl. Diall. I, 169. II, 126.

in seinem ενωσ(\*)τάς p. 61 das zeichen ganz ignorist hat. Aber auf Hall's tafel ist das to, ganz zweifelles und auch im der photegraphic nuch genügend sicher. Jedoch Hall'a lesung imatung ist nicht bloss des dialektes und des versmasses wegen unbrauchbar, sondern auch weil ein weibliches wort zu verlangen ist, wie sich alshald ergeben wird. Ein selches aber in einer dialektischen sorm invocises statt invocites su eskennen haben gerade jetzt die ausgrabungen von Olympia ermöglicht, da die gefundene gnössere inschrift elischen dialektes (Archäol, zeit, bd. XXXIII p. 184) in z. 16 ein πόλερ = πάλις bietet (mit dem elischen ρ für das auslautende 5), bei dem Kirchhoff poch zweifelhaft lässt, ob es vielleicht nur ein schreibsehler für nóme sei; aber das kyprische έπιστώτες und das elische πόλες stützen sich jetzt gegenseitig. Das felgende ar Sew new hat Hall richtig, und auch Deecke wird jetzt se lesen 12). Die nächste gruppe te.c.i. ist von Halt Geof, von Deceke Jeo gelesen, und ebenso die erste der letzten zeile. Burch die von mir erkannten verbalformen alere und xepépous wird aber kler, dass an beiden stellen ein nem. singularis als subject zu verlangen ist. Ein solcher kann aber nur durch die lesung Sewis gewonnen werden, d. i. Sed mit der älteren schreibung, über welche ich in zechr. f. vgt. sprachw. bd. IM p. 81 ff. gehandelt habe. Es ist dies eine weibliche form zu θεός, wie Βοιώ, Κυφιλλώ zu Boios, Képhlos und senst bei eigennamen, aber auch ar Jourus μορώ za άνθρωπος, μιμος, und von θεά ursprünglich night wesentlich verschieden, s. ebd. p. 88 fft Jedoch ist das wort im sinne von Jeé zwar in z. 3 brauchbar, weil die gemeinte gottheit durch drietates à des neu genügend dezeichnet scheinen kann, aber nicht in z. 4, wo nothwendig derjenige beguiff verlangt wird,

<sup>12).</sup> Das von mir mit Halt für po. genommene michen, das in dieser inschrift siebenmal erscheint, war früher von Deecke überall für pe. gehalten. Jetzt hat derselbe gleichfalls meistens po. anerkannt, nämlich dreimal in z. 1 und in de Spointe. z. 4, die dentung als pe, dagegen in z. 2 und dem zweiten falle von z. 4 festgehalten und über den obigen fall in z. 3 sich nicht ausgesprochen. Eine zweitsche bedeutung des zeichens, das in allen sieben fällen dasselbe ist, muss unglaublich scheinen. Dasselbe ist auch von Brandis nr. 8. 22. 36. in beiden fällen von z. 4 durch das sicher po. bedeutende zeichen (vgl. anm. 4). wiedergegeben, wie auch in dem emten derselben von Schmidt p. 39. Es findet sich aber dieselbe gestalt des po., von der gewöhnlichen durch die verkürzung des rechten flägels verschieden, jetzt auch in nr. XXV nach Deecke's copie.

mit dem das männliche Subs bei Homer und später nicht einen einselven bestimmten gott bezeichnet, sondern mit mozotheistischem mklange das numen livinum im allgemeinen, von meige Fewe oder auch dem schlichten Moipa, Aloit nicht sehr verschieden. In diesem sinne findet sich nun Sed nie, aber ein Sew dieses siumes, n welcher form dann dem höchsten göttlichen walten ein weiblither charakter beigelegt ist wie in Moiou, Alou, Avayun, Eiμαρμένη, Πεπρωμένη, ist um so begreislicher, weil die alterthümlicken weiblichen bildungen auf -o (-w) vorzugsweise für eigennamen dienen, und zwar mehrfach neben appellativen der ersten declination, a. chil. p. 88. Es trägt aber such Seos in jenem gebrauche unverkennbar fast den charakter eines eigennamens und kömte nach der modernen sitte nicht übel mit grossem anfangsbuchstaben geschrieben werden wie Deue, Dieu, das englische Gud and gerade auch Geós als bezeichnungen des einligen gottes. Hiermch habe ich Gewi schreiben zu dürfen geglaubt, indem ich darin kurzgesagt eine höchst merkwürdige kyprische beneanung der Moipa anerkende. Zu dem ganzen satze bietet sich in Soph. Ant. 1345 lm upur μοι πότμος δυσεόμιστος ελσήλατο eitie so überraschende parallele, dass man in dem ausdrucke der inschrift mit wahrscheinlichkeit eine nachahmung der sophukleisches stelle wird erkennen dürfen. Sehr ähnlich ist auch Soph. Och. Tyr. 257 260 6' és τὸ κείνου κρᾶτ' ἐνήλωθ' ἡ τύχη, und en liegt diesen metapheriichen ausdrücken unverkennbar der vergleich des geschickes mit cisem reissendem thiere zu grunde. Danu penst hier auch das epitheton die on Throg = and postog, vgl. Aesch. Ag. 1462 at 1964s τήχας απορέστου, 756. ακόρεστον ολζύν, Inc. in Bt Leid. 1422 E. Gaisf. Axópector Avátar. Die drei letzten zeiten der zeile ercheinen in Deecke's copie, ohne von diesem gedeutet zu sein, als siro.re., nur das ro. mit einem puncte innerhalb des kopfes, bei Doell als ka.i.re. Hall hat ka.ke.re. anerkannt, und zwar sind ka. <sup>rod</sup>re, nach den bildern der tafe<del>l</del> und auch der photographie weifelles, während das ke. auf Hall's tafel des obersten stückes nit dem dritten seitenstriche ermangelt und in der photographie dieselbe gestalt nur sehr schwach zeigt. Jedoch scheint Hall's Misseung vollkommene zustimmung zu verdiënen. In meinem na τής (τής schon Hall) ist κά = και wie in z. 1, κής aber neben em von Alkman fr. 49 Bgk. gebrauchten zág gleich dem Pindarischen  $K\eta \varrho \varepsilon \zeta$  durch den epischen gebrauch gerechtfertigt, vgl. Diall. II, 140. Die  $K\eta \varrho$  ist mit der  $\Theta \varepsilon \varphi = M \varrho \iota \varrho$  in ähnlicher weise zusammengestellt wie Hesiod. Th. 217  $M \varrho \iota \varrho \iota$  und  $K\eta \varrho \iota \iota$  als kinder der  $N \varrho \iota \iota$ . In dieser zeile liegt nun wieder ein daktylischer heptameter vor wie in z. 1.

Z. 3. Ueber  $\Theta \in \omega_{\ell}$  ist schon gesprochen. Dass das zweite wort χυμέρναι als dialektische form für χοβερνά zu lesen sei, war mir gleich nach dem empfange der Deecke'schen copie klar gewesen, indem mir das als äolisch bezeugte χυμερνήτης = χυβ - (Diall. I, 45) einfiel. In seiner jüngsten zuschrift hat auch Deecke bemerkt, χυμερναι gehöre sicher zu χυβερνάω, ohne sich jedoch an jenes χυμερνήτης zu erinnern, aber unter vergleichung von τρέμιθος = τερέβινθος, woher der kyprische ort Τρεμιθούς benannt war. Wegen der äolischen flexion des wortes vgl. das zu I, 1 p. 34 bemerkte. Die folgenden worte sind schon von Hall und Deecke richtig  $\pi \dot{\alpha}(\nu) \tau a \tau \dot{\alpha} \dot{\alpha}(\nu) \vartheta \varrho \dot{\omega} \pi \varphi$  gelesen. Beachtungswerth ist die nicht durch die schrift ausgedrückte krasis in τὰ ἀ θρώπωι. Besondere schwierigkeit macht das folgende wort. Brandis nr. 8. 22, Doell und Deecke's abschrift haben hier die zeichen po.le.po.; aber Hall's tafel zeigt deutlich als das mittlere zeichen ein ro. (dem le. allerdings sehr ähnlich), das Hall auch aufs entschiedenste bezeugt, obgleich auch die photographie für le. zu sprechen scheine. weiss nun po.ro.po. nur πρόπω zu lesen und erkenne darin ein mit πούς zusammengesetztes adverbium, aus πρόποδ durch abfall der auslautenden muta ganz regelrecht geworden und mit med ποδός, πρὸ ποδῶν wesentlich synonym. Wie nun Phot. Suid. LBachm. προποδών: τὸ παρατυχόν, οἶον δήποτε, so ist τὰ ἀθρώπωι etwa soviel als τὰ ἀνθρώπφ παρατυχόντα oder παρόντα 18).

<sup>13)</sup> Es liegt die vermuthung nahe, dass die lateinische präposition prope mit dem kyprischen  $n\varrho\delta n\omega$  gleiches ursprunges sei, nämlich aus pro-ped geworden. Denn einerseits entwickelt sich der ausdruck vor den füssen leicht in den allgemeineren begriff der nähe; anderseits sind die vorgebrachten erklärungen von pro-pe aus einer zusammensetzung zweier präpositionen bei Pott Et. f. I, 509 oder durch anfügung eines enklitischen -pe an pro bei Corssen Ausspr. II, 846 nichts weniger als überzeugend. Man kann auch daran denken propediem nicht, wie jetzt geschieht als prope-diem zu fassen, sondern aus proped-iam zu erklären, so dass hier nur prope in seiner alten form mit zugefügtem iam =  $\delta \eta$  auf die zeit angewandt ist wie öfters proxime.

Zu dem gedanken der stelle vergleiche man Aesch. Prom. 515, wo die Μοΐραι als ανάγκης ολακοστρόφοι bezeichnet werden, und anderseits aus dem christlichen Cyrillus (Thesaur. V, 1759. A) ,,o τών όλων θεός και οίονεί πως των ανθρωπίνων οίακοστρόφος σ nebst vielen ähnlichen äusserungen über die gottheit, besonders bei Philo (Thesaur. VI, 1038. A. B.), während bei den älteren Zeus nicht selten als der steuermann gedacht ist. In der letzten gruppe ist das schliessende xalgere von Hall gewiss richtig gelesen (wie anch schon Brandis nr. 1. 16 die vier zeichen ka.i.re.te. bietet), obgleich das letzte zeichen auf seiner tafel und in der photographie, wie auch bei Doell, unkenntlich ist und Schmidt p. 8 nur zaige gibt; in Deecke's copie ist nur das re. richtig. Die dem imperativ vorangehenden zeichen o.i. können nicht wol etwas anderes darstellen als eine kyprische form der interjection  $\vec{\omega}$ , die sich mehrfich vor imperativen und gerade besonders vor xalqe, xalqete findet, wahrscheinlich richtiger, wie zum theil geschehen ist,  $\tilde{\omega}$  zu Eine ältere form dieser interjection & ergibt sich aus schreiben. der vergleichung der drei überlieferten formen opuot, auot, oluot und aus dem äolischen war, das von Apollonius de adv. p. 538, 2 schwerlich mit recht durch contraction aus datal erklärt wird und vielmehr aus of und al zusammengesetzt ist. Dieser letzte ver ist ein iambischer trimeter.

Auch wenn ich in meinen deutungen mehrfach fehlgegangen sein sollte, bleibt der iambische rhythmus der letzten zeile ebenso unverkennbar wie der daktylische der drei ersten. Um so weniger wird man daran denken dürfen, dass die beiden heptameter nur missrathene hexameter seien, sondern wird ein wunderliches metriwhen gemengsel anzuerkennen haben. Ziemlich seltsam ist auch der inhalt der inschrift. Diese erhält einige erläuterung durch das relief, zu dem sie gehört. Doell, dessen lithographisches bild wegen seiner kleinheit nur wenig deutlich ist, beschreibt dasselbe folgendermassen: "In der mitte sitzt auf einem sessel mit hoher rickenlehne, nach rechts gewendet, ein mit ober- und untergewand bekleideter bärtiger mann (Zeus?). Mit der linken hält er ein langes skeptron (?) und in der herabgesenkten rechten einen nicht röllig deutlichen gegenstand, wahrscheinlich einen donnerkeil. An jeder seite des sitzenden mannes steht, dem beschauer zugekehrt, eine bekleidete kleinere figur mit nicht zu bestimmenden attributen". Zuversichtlicher spricht sich Hall aus: "Above, neur the center, is a sitting figure, 6 inches high, on a throne, with scepter and thunderbolt; Zeus to all appearance. Above the back of the throne is a broken, winged figure, probably the eagle, but somewhat suggestive of a sphinx. To the left, behind the throne is a standing figure, 4 inches high; to the right another standing figure, 6 inches high, with indications of another, where the stone is worn and broken". Die New-Yorker photographie lässt erkennen, dass jene beschreibungen unvollständig und zum theil auch unrichtig siud. Um aus derselben ein richtiges urtheil zu gewinnen, habe ich auch bei der reichen archäologischen erfahrung meines freundes Wieseler beistand gesucht. Wir sind nun dahin einig geworden, dass die mittlere figur, die auf den ersten blick Zeus mit scepter und donnerkeil oder blitz zu sein scheint, wegen der nebenfiguren nicht so aufgefasst werden könne. Das skeptron wird allerdings anzuerkennen sein; aber durch den vermeintlichen donnerkeil ist Wieseler auch an einen gegenstand erinnert, der auf assyrischen und persischen monumenten in der linken, namentlich des königs, vorkomme, und bei dem er hie und da an ein eigenthümlich zierlich zusammengelegtes schweisstuch oder nasentuch gedacht habe. Dies stimmte ganz mit einem von mir eingeholten unbefangenen weiblichen urtheile, das in jenem gegenstande zeug sehen wollte. denfalls wird die figur nicht Zeus, sondern einen menschlichen avaß vorstellen. Denn die beiden figuren neben dem throne lassen sich sehr deutlich als diener eines solchen erkennen, besonders die kleinere zur linken (vom beschauer aus), die einen bogen umgehängt hat und mit der rechten einen gegenstand hält, den Wieseler für den köcher nimmt. Derselbe sieht in dieser figur den waffenträger des königs, der sich auch sonst auf orientalischen monumenten finde; in der figur zur rechten, die keine besonderen kennzeichen hat, erkennt er wegen der grösseren gestalt einen höherstehenden begleiter des königs. Wie die geslügelte sigur oberhalb des thrones (von Doell gar nicht beachtet) von Hall für einen adler hat gehalten werden können, ist schwer zu begreifen; dagegen ist die ähnlichkeit mit einer Sphinx allerdings in die augen fallend und Durch z. 3 bin ich aber auf die auch von Wieseler anerkannt. vermuthung (gebracht, dass diese figur in wahrheit eine Kho dar-Die verwandtschaft der Keren mit der Sphinx liegt deutstelle.

lich darin ausgesprochen, wenn Aeschylus Sept. 776 die Sphinx geradezu eine Κήρ nennt: ὄσον τότ' Ολδίπουν τίον | τὰν άρπαξάνδραν | χῆρ' ἀφελόντα χώρας. Es sind aber auch die Keren gleich der Sphinx geslügelt gedacht, Apoll. Rh. Δ, 1665 (περὶ πᾶσαν ήέρα δινεύουσαι), und so ist auch die Ker des langhinstreckenden todes in einem tischbein'schen vasengemälde (K. O. Müller u. Wieseler Denkm. d. alt. Kunst II t. 70 nr. 881) mit flügeln dargestellt, während sonst ohne alles thierische. Dieses tritt dagegen sehr hervor in der beschreibung der Ker auf dem kasten des Kypselos bei Pausan. V, 19, 6: τοῦ Πολυνείχους δὲ ὅπισθεν ἔστηκεν οδόντας τε έχουσα ουδεν ήμερωτέρους θηρίου, και οί και των χειρών είσιν επικαμπείς οι δνυχες επίγραμμα δε επ' αθτή είναι φησι Κήρα. . Auch diese raubthierähnlichkeit theilt die Ker mit der Sphinx; man vergleiche insbesondere deren bezeichnung als ταν γαμψώνυχα παρθένον Soph. Oed. Tyr. 1198. Wieseler meint nun freilich, die figur des reliefs könne dennoch nicht für eine Ker genommen werden, weil in den schilderungen und darstellungen der Keren diese doch immer im ganzen noch die menschliche gestalt behielten. Aber ich sehe nicht ein, weshalb nicht in Kypros, wo wegen der engen berührungen mit dem semitischen und ägyptischen so vieles eigenartige erscheint, die darstellung der Ker zu einer noch stärkeren übereinstimmung mit der Sphinx hinsichtlich des thierischen der gestalt gekommen sein könnte. Es drängt sich mir sogar die vermutbung auf, dass die auf kyprischen grabmonumenten mehrfach erscheinenden löwen (Doell nr. 778. 779. 784 und auf dem zu der inschrift nr. XXIII, s. unt., gehörenden relief) für symbole der Keren zu halten sind. Kurz ich bleibe dabei die fragliche figur für die Ker zu nehmen, welche sich anschickt auf das haupt des königs zu springen. Ich erkenne aber in der photographie auch noch oberhalb des scepters einen kopf mit raubthierähnlichem ausdrucke gleich dem jener vermuthlichen Ker (unabhängig von mir haben ihn auch andere weibliche augen gefunden) und vermuthe darin die andeutung einer zweiten Ker, die dem könige bereits auf den nacken gesprungen ist. Wieseler schreibt freilich, er sehe hier nichts oder doch nicht zur genüge; vielleicht hat er gerade ungünstiges licht gehabt. Ueber den von Hall erwähnten rest einer figur lässt sich verschiedenes vermuthen.

XXIII. Grabschrift von Golgoi, Hall, Pl. VIII nr. 31.

e.ko. | e.u.a.ke.re.to.ke.re.te.se. | ka.- ἐγω Εὐαγρετοχρέτης κὰ Μένης me.ne.se.ta.sa. | a. +. +. si.ke.ne.- [κατέσ]τασα ᾿Α(μὕ κα)σεγνήτωε to.i. | me.ma.na.me.no.i. | e.u.ve.re.- μεμναμένοε εὐ Γεργεσίας, τάς ke.si.a.se. | ta.sa.pa.i. | e.u.po.te. | παι εὐ ποτε ἔρρεζε. e.ve.re.ze.

Diese inschrift war von Hall auch schon Pl. IV nr. 16 nach einer copie von Cesnola gegeben. Ganz übereinstimmend ist dieselbe, gleichfalls nach einer Cesnola'schen copie, von S. Birch in den Transactions of the Society of Biblical Archeology Vol. IV P. 1 (1875) p. 22 veröffentlicht, aber in natürlicher grösse und farbe und unter beigabe einer photographie des ganzen grabmonumentes. Jene copie Cesnola's ist auch von Schmidt benutzt und war mir von Deecke in abschrift mitgetheilt. Nach ausdrücklichem zeugnisse und zufolge der lithographie bildet die inschrift nur eine einzige zeile. Ihre erste hälfte ist schlechter erhalten und deshalb in den Cesnola'schen copien sehr mangelhaft wiedergegeben, sodass hier nur Hall's zuverlässigeres photolithographisches facsimile zu grunde zu legen ist.

Die erste kleinere gruppe ist von Hall richtig έγω gelesen, der dann Εὐαγρέτω als den genetiv des vaternamens anerkennt. Da aber dieser in einer prosaischen inschrift dem eigenen namen nicht voranstehen würde, und da der von Hall in der lateinischen umschreibung nach to. gesetzte divisor weder in nr. 31 noch in den älteren copien zu finden ist, so habe ich einen namen Evaγρετοχρέτης angenommen, der freilich etwas auffallender klingt, aber doch regelrecht gebildet ist. Ueber εὐάγρετος = εὐαίρετος s. Diall. I, 74; wegen des zweiten theiles vergleiche man das äolische κρέτος = κράτος Diall. I, 75 und das arkadische Τιμοαφέτης ebd. 233. Auch eine kleine kyprische inschrift von Abydos in Aegypten, welche Deecke mir aus einem briefe von Brugsch mitgetheilt hat, lässt nach seiner wahrscheinlichen deutung ... zetτης Σαλαμίνιος erkennen. Dagegen haben nr. IX. XXVI freilich Στασικράτης (wie auch eine Paphierin Στασικράτεια bei Rangabé II, 1022), nr. IV vielleicht  $\Pi \alpha \times \varrho \alpha(\tau \eta \varsigma)$ . In der folgenden gruppe ka.me.ne.se.ta.sa. lassen die drei letzten zeichen unter rücksicht auf die bedeutung der inschrift und das beginnende Eyw mit einiger

sicherheit ein κατέστασα erwarten, vgl. ka.te.se.ta.se. = κατέστασε II. X. XII. XVIII. Aber es erscheint doch unmöglich den zeichen me.ne. (me.ni. nach Cesnola) das einzige te. zu substituiren. Ich vermuthe deshalb, dass der steinmetz nach ka.mé.ne.se. die nächstfolgenden zeichen ka.te.se. wegen des wiederkehrenden se. durch ein erklärliches versehen überschlagen hat, und lese demnach κα Μένης [κατέσ]τασα 14). Dadurch wird nun der name eines zweiten stifters gewonnen, der wegen des nachfolgenden plurals μεμναμένοι verlangt werden musste; über  $\varkappa \alpha = \varkappa \alpha l$  s. oben zu XXII, 1. Wegen des nur auf das erste subject bezogenen verbams vgl. Kühner II, 71. In der nächsten gruppe ist als zweites zeichen der lücke von Hall richtig ka. ergänzt, wonach dann aber nicht mit ihm  $(x\alpha)$ olyv $\eta\tau$ oι, sondern  $(x\alpha)$ σιγν $\dot{\eta}\tau$  $\dot{\varphi}$  zu lesen ist. Vorber ist der name dieses bruders, dem das denkmal gesetzt ist, zu erwarten. Diesen schafft meine ergänzung  $^{\circ}A(\mu\tilde{v})$ . Der name <sup>2</sup> Αμύς, schon in nr. IV gefunden, folgt der abwandlung von Διονύς. Aus dem folgenden hat schon Schmidt p. 57 —  $\mu(\alpha)\nu\dot{\alpha}\mu$ evol (sic), p. 27. 29 εὖςεργεσίας, Deecke μνάμενοι εὖςεργεσίας, Hall, nachdem sich auch das vorhergehende me. gefunden hat, μεμναμένοι εὖςεργεσίας. Dass hier nach κατέστασα wieder durch den plural die mehrheit der subjecte anerkannt wird, darf nicht befremden. Das nächste ist von Hall und Deecke gleichmässig gelesen  $\tau \alpha \zeta \pi \alpha$ εὐ ποτε. Das allerletzte zeichen aber hat Hall irrig für no. genommen, von dem es wesentlich verschieden ist. Sehr gut hat dagegen Deecke, wie auch Siegismund zustimmend berichtet, in demselben das noch fehlende zeichen für ze. erkannt, das sich von dem za. nur durch den mangel der beiden oberen strichelchen unterscheidet, und dadurch έΓρεζε gewonnen.

## XXIV. Von Kurion, Hall. Pl. VIII nr. 32.

- a.ri.si.to.ko.+.+.pa.to.si.ri.
   u.e.u.ka.sa.me.no.se.pe.ri.pa.
   λοιστοκό(μων) Πατοσίοι
   ύευχσάμενος πεοί πα-
- 3. i.+.to.i.pe.re.se.u.ta.i.u.ne.te.
- 4. ke.+.+.

- 3. ι(δί) τωι Περσεύται ἐνέθη-

Diese auf der basis einer statue gefundene inschrift war be-

<sup>14)</sup> Oder es sind auch vor se.ta.sa. die zeichen se.ka.te. ausgelassen, also κα Μένη[ς κατέ] στασα.

reits in Monataber. d. berl. acad. 1874 p. 689 f. von M. Schmidt nach einer mittheilung von Cesnola in umschreibung der einzelnen zeichen durch griechische buchstaben veröffentlicht, aber mit erheblichen abweichungen von dem zuverlässigeren Hall'schen texte. Jedoch auch in diesem ist die lesung der inschrift, die nach dem zeugnisse Hall's und seiner tafel much worn and broken ist, mehrfach sehr unsicher, besonders in der ersten zeile. Schwierigkeit entsteht auch dadurch, dass hier zum theil ganz ungewöhnliche formen der zeichen erscheinen. Namentlich scheint dasjenige zeichen, das in z. 1 als zweites und letztes, in z. 2 als vorletztes vorkommt, an allen drei stellen von Hall richtig für ri. genommen zu sein, obgleich von dessen gewöhnlicher gestalt ganz abweichend und fast ganz dem sa. gleich (wofür es auch an den beiden ersten stellen von Schmidt genommen ist), nämlich nur with a dot above the angles and a branch upward to the left from the top of the right branch, welcher haken sich aber auch bei dem sa. in z. 2 findet.

Das sechste zeichen in z. 1 nearly obliterated hat Hall für ro. genommen. Wäre das richtig, so würde Aριστυχρών zu lesen sein nach analogie von Δεξικρών, Ερμοκρών, wobei jedoch die contraction aus -κρέων für den kyprischen dialekt sehr aussällig Aber das verdunkelte bild der tafel scheint viel eher auf ein vo. als auf ro. zurückgeführt werden zu können, und ich lese deshalb 'Αριστοχό(Fων) nach analogie des von Priscian bezeugten Λαροχόρων, vgl. Curtius grundz. nr. 64. Als siebentes und achtes zeichen gibt Hall's umschreibung ne. ? \*., während die tafel nur ein einziges ganz verdunkeltes zeigt, in dem allerdings ne. zu vermuthen ist. Die letzte gruppe pa.to.si.ri. (das si. ist nicht ganz sicher, aber doch am wahrscheinlichsten von Hall so gedeutet) hat Hall  $\Pi \alpha(\nu) \delta \sigma t \rho \iota$  gelesen, indem er es für den dativ eines von Osiris abgeleiteten götternamens nimmt. Ich lese vielmehr Патоσίοι und erkenne darin den bekannten ägyptischen personennamen Πετόσιρις, und zwar im genetiv zur bezeichnung des vaters, nämlich mit der bei fremden namen sehr gewöhnlichen art der bildung, die im genetiv nur das -ç des nom. abwirft; zunächst lässt sich der jüdische name Aeviç, g. Aevi vergleichen. Als ein aus Aegypten stammender kyprischer name ist in nr. IV auch 'Auic gefunden.

In n. 2 ist das zweite zeichen von Schmidt für ne. gehalten, und Siegismund p. 101 ist auch nach benutzung des Hall'schen facsimile dabei geblieben. Aber Schmidt's . . υνευξάμενος und Siegismund's ὑνευξάμενος sind mir unverständlich. könnte doch nichts anderes sein als die in z. 3 erscheinende form ψν- der präposition ἀνά, während das seltene ἀνεύχεσθαι nur in der hier nicht brauchbaren bedeutung preces revocare bekannt ist. Auch ist das fragliche zeichen von dem sicheren ne. in z. 3 erbeblich verschieden. Richtiger wird daher Hall dasselbe für e. genommen haben, dessen gestalt ja in sehr mannigfaltiger weise variirt. Dann ist aber in ὑευχσάμενος die von mir entdeckte mit žxì synonyme kyprische präposition ὁ (s. zu l, 5 und oben zu XI) zu erkennen; ἐπεύχεσθαι im sinne von vovere ist bekannt. Ueber c.u.ka.sa.me.no.se. = εὐχσάμενος ist schon oben zu nr. XII gesprechen. In z. 3: ist das zweite zeichen so gründlich verwittert, dass Hall zwischen to., se. und ta. hat schwanken können. kann mit gleichem rechte auch ti. vermuthen und gewinnt dann den ausdruck ύευχσάμενος περί παιδί (Hall ο έυξαμενος περι παιδω), womit zu vergleichen Callimach. AP. VI, 148

Τῷ με Κανωπίτα Καλλίστιον εἴκοσι μύξαις πλούσιον ὁ Κριτίου λύχνον ἔθηκε θεῷ, εὐξαμένα περὶ παιδὸς ᾿Απέλλιδος •

Heber die construction von zegt hei ähnlichen verben mit dem genetiv oder dativ ohne unterschied des begriffes vgl. Bernhardy W. syst. 262, Kühner II, 426. 427. Aus dem folgenden to.i.pe.re.se.utai. hat Hall 26 Ogeosúry als namon des sohnes entnommen. Aber den menschlichen eigennamen findet sich in diesen kyprischen. inachriften niemals der artikel vorgesetzt, dagegen sehn negelmässig den namen der götter, und dass τῷι Περσεύτα zu lesen und für. einen gottesnamen zu nehmen sei, wird vollkommen sicher darch. zwei ganz in der nähe gefundene von Schmidt aus einem briefe von Casnola mitgetheilte inschriften einer als weihgeschenk aufgestellten statuette, von denen die erste Δημοχάρης Περσεύτη εὐχήν. lautet, die andere verstümmelte zu anfang Δημο(χάρης) und zu ende Περσεύτη εὐχήν bietet. Danach hat auch schon Schmidt richtig Περσεύτα,, ohne sich über diesen namen weiter auszusprechep. Es wird aber unter demselben nur der zu Kurion verehrte. Apollon (s. Engel Kypr. I, 119) verstanden werden können, ohnedass ich über diesen namen eine auskunft zu geben wüsste. Bemerkenswerth ist endlich ἐνέθηκε statt des gewöhnlichen kyprischen ové 9 nxe 15). Zu vergleichen ist das in den inschriften mannichfach erscheinende kyprische v statt des gemeingriechischen o; der wechsel begreift sich leichter durch die kyprische aussprache des v (vorb. 4), die dieses dem o näher stellt.

#### XXV. Auf armbändern aus Kurion.

e.te.va.to.ro. | to.pa.po.pa.si.le.vo.se. | Έτε μά δρω τω Πάφω βασιλήμος.

Die inschrift ist in griechischer schrift schon von Siegismund p. 102 nach einer copie von Cesnola mitgetheilt. Eine abschrift des kyprischen textes hat mir Deecke nach einer von Siegismund erhaltenen copie zukommen lassen. Beide machen darauf aufmerksam, dass die inschrift, die ihrem inhalte zufolge ursprünglich aus Paphos stammt und auch gleich den andern paphischen rechtsläufig ist, mehrere ihrer deutungen von eigenthümlichen paphischen zeichen sehr schön bestätigt, nämlich va., to., ro., le. Der name Eτέανδρος ist sonst aus Attika bekannt.

#### XXVI. Von Soloi.

- 1. 0.so.lo. + .pa.si.le.u.se. | sa.ta.si. | 1. δ Σόλω(ν) βασιλεύς Στασι-
- 1. 0.so.lo.+.pa.si.ie.u.se. | sa.ta.si.ja.u. | κράτης Στασίζαυ

  2. ta.a.+.na.+. | a.ne.te.ke. | i.- | 2. τα λ(θα)να(ι) ανέθηκε. β-τύχαι.

Von Deecke mir aus einem briefe Siegismund's mitgetheilt, der die inschrift von Dr. Schröder in Constantinopel erhalten hatte. Dieselbe hat als bilinguis neben dem kyprischen texte einen entsprechenden griechischen, den aber Siegismund nicht heigefügt hat. Dieser macht aufmerksam, dass hier wahrscheinlich die väter der in der anderen inschrift von Soloi aufgeführten (IX. o Fáva7A Στασίμας Στασικράτεος) zu erkennen seien. Jedoch könnten es umgekehrt auch die söhne sein. Auffallend ist ανέθηκε statt des gewöhnlichen kyprischen dvé 9 nxs. Die gemachten ergänzungen liegen auf der hand.

15) Schmidt hat freilich das erste zeichen des wortes, indem er einen oberhalb befindlichen von Hall offenbar für zufällig gehaltenen strich als einen bestandtheil desselben betrachtet, für ein o. von ganz ungewöhnlicher gestalt genommen, was aber wenig für sich hat. Die übrigen inschriften, welche mir bei Hall oder sonst vorliegen, sind entweder zu mangelhaft überliefert oder zu unbedeutend, als dass ihre besprechung in den plan meiner arbeit gepasst hätte.

Hannover.

H. L. Ahrens.

### Soph. Elect. 137:

άλλ' ουτοι τόν γ' έξ 'Αίδα

παγχοίνου λιμνάς πατές' ανσιάσεις ούτε γόοις †: haben die schlussworte alle erklärer beschäftigt, die unklarheit in λιμνᾶς hat aber so viel ich weiss erst Nauck z. st. gefühlt: denn man mag wie Heyne zu Verg. Aen. VI excurs. IX hier an den Acherusischen see, oder mit I. H. Voss zu Verg. Georg. IV, 467 flg. an den Kokytos denken, so passt das hier nicht, da diese namen nur theile der unterwelt bezeichnen, Eur. Alcest. 443. Avist. Ran. 136 u. s. w., hier aber die ganze unterwelt bezeichnet sein muss. Was Nauck aber an die stelle von λιμνᾶς setzen will, λιμένος, macht zu viele änderungen nöhtig und ist auch, da das innere des Hades hier besonders hervorgehoben sein muss, nicht scharf genug: das, was hier der sinn verlangt, dürfte zolvaç sein, durch das hier der Hades deshalb passend umschrieben wird, da in ihm dem den Hades von seiner mildesten seite auffassenden ein trost zugleich für Elektra liegt: die ausdrucksweise ist sophokleisch, vgl. Soph. Oed. Col. 1706 ποίταν δ' έχνι | νέφθεν εύσκίαστον αλέν: auch Soph. Autig. 804 τον παρχοίταν όθ' όρω θαλαμον, ib. 810 άλλα μ' ό παγχοίτας Αίδας ζώσαν ἄγει: dabei übersehe man nicht die alliteration in παγχοίνου χοίιας. Aber wie kommt denn λιμνάς hierher? Es ist gerade so entstanden wie öoxo vs. 47 und vieles andre in der Elektra, durch interpolation, denn dass ὄρχφ einer solchen seine entstehung verdankt, wird schon dadarch unumstösslich bewiesen, dass infr. 660 flg. von diesem eide auch nicht der geringste gebrauch gemacht wird, während sonst alles, was der prolog ausführt oder berührt, im folgenden weiter ausgeführt und benutzt wird. Ueberhaupt musste hier die eben bezeichnete erzählung des pädagogen genau vorbereitet sein.

Ernst von Leutsch.

### II.

# Homerische etymologien.

#### ' Αάω.

Es ist eine eigenthümliche, um nicht zu sagen ominöse thatsache, dass gleich das erste wort, welches die Homer-wörterbücher aufzuführen haben, noch immer ein etymologisches räthsel, und, wie sich zeigen wird, auch der grundbedeutung nach, noch immer nicht erkannt ist.

Aus  $\tilde{\alpha}_{\tilde{\rho}}\tilde{\alpha}_{\tilde{\tau}\eta}$ ,  $\tilde{\alpha}_{\tilde{\tau}\eta}$ , woraus einige das vb.  $\tilde{\alpha}\acute{\alpha}\omega$  herleiten wollten, kann wohl  $\tilde{\alpha}f^{\alpha}\tau - \tilde{\alpha}\omega$ , aber nicht  $\tilde{\alpha}\acute{\alpha}\omega$ ,  $\tilde{\alpha}_{\tilde{\rho}}\acute{\alpha}\omega$  gebildet werden. Auch widerstreitet dieser schon lautlich unhaltbaren etymologie die übereinstimmende ansicht der alten Griechen, dass umgekehrt  $\tilde{\alpha}_{\tilde{\rho}}\acute{\alpha}_{\tilde{\tau}\eta}$ ,  $\tilde{\alpha}_{\tilde{\tau}\eta}$  aus  $\tilde{\alpha}\acute{\alpha}\omega$  entstamme. Kein geringerer als Homer selbst hat diese etymologie zuerst vorgetragen, und zwar, wie wir sehen werden, mit vollem fug und recht, z. b. T 91 = 129  $\tilde{\alpha}_{\tilde{\tau}\eta}$ ,  $\tilde{\eta}$   $\tilde{\pi}\acute{\alpha}\tilde{\tau}\alpha_{\tilde{\tau}}$ . Vgl. T 136,  $\Theta$  236,  $\varphi$  301 f., I 116.

Da nun 'âtη ursprünglich  $\mathring{a}_{\digamma} \acute{a} τη$  (vv—) lautete, wie Pindar Pyth. II, 52, III, 42 beweist, so steht auch  $\mathring{a} \acute{a} ω$  für  $\mathring{a}_{\digamma} \acute{a} ω$ . Und wenn Leo Meyer gr. II, 325 im Homer überall  $\mathring{a}_{\digamma} \acute{a} τη$  statt  $\mathring{a} τη$  bergestellt wissen will, so kann wiederherstellung des digamma, vielleicht mit noch grösserem rechte, für die formen von  $\mathring{a} \acute{a} ω$  gefordert werden, indem dadurch ein unangenehmer hiatus beseitigt werden würde.

Die formen, in denen  $\dot{\alpha}\dot{\alpha}\omega$  bei Homer vorkommt, sind folgende:

a)  $\tilde{a}\tilde{a}\tau\alpha\iota$  (v--) T 91. 129. b)  $\tilde{a}u\sigma\epsilon$ ,  $\tilde{a}u\sigma\epsilon\nu$  (-vv) aor. mit augment  $\varphi$  296. 297. c)  $\tilde{a}u\sigma\alpha\varsigma$  (vvv) aor. ind. ohne augment  $\Theta$  237. d)  $\tilde{a}u\sigma\alpha\nu$  oder  $\tilde{a}u\sigma\sigma\alpha\nu$  (--v) aor. ind. mit

Hiernach werden wir ein doppeltes präsens  $\partial F - \partial \omega$  und  $\partial_F - \partial \zeta \omega$  anzusetzen haben. Denn es waltet unter den aufgeführten formen rücksichtlich ihrer bildung ganz dasselbe verhältniss ob, wie zwischen den homerischen formen aus οὐτάω und οὐτάζω: einerseits οὔτησε, οὐτηθείς etc., andrerseits οὔτάσε, οὔτασται, οὖτασμένος etc., oder wie zwischen den formen von εὖνάω und εὖνάζω: einerseits εὖνησεν, εὖνηθηναι etc., andrerseits εὖνασθείς, εὖνάσθη, εὖνασον etc.; nur dass ἀάω, wie εάω, für η lang α aufweisen musste. Und so bestehen neben einander entsprechende formen von ἀγαπάω und ἀγαπάζω, — ἀντάω: ἀντάζω, — ἀντάω: ἀντάζω, — ἀτμάω: ἀτιμάζω, — βιάω: βιάζω, — ἐλλυφάω: ελλυφάζω, — πελάω: πελάζω, — πελάω: πελάζω, — πελάω: νειράζω u. dgl. m. Vgl. Curtius Gr. et. p. 612.

So wenig man nun daraus, dass bei Homer z. b. die präsentia οτιάω und εὖνάω selbst nicht vorkommen, sondern nur εὖνάζω und οὐτάζω, wird folgern können, dass er jene präsentia trotz ούτησε, εύνησε etc. nicht gekannt habe: ebenso wenig darf umgekehrt aus dem fehlen des präsens  $\alpha_F \alpha \zeta \omega$  gefolgert werden, dass zu Homers zeit ein ἀ<sub>Γ</sub>άζω noch nicht bestanden habe. Mit noch grösserem rechte, als die Homer-lexicographen wegen οὖτησε, εὖνησε etc. auch die präsentia οὐτάω, εὐνάω ... neben οὐτάζω, εὐνάζω ... aufführen, hätten sie neben  $\alpha \dot{\alpha} \omega$  auch  $\dot{\alpha} \dot{\alpha} \zeta \omega$  aufführen sollen. Denn mit ausnahme der einzigen form ἀᾶται, die auf ἀάω weiset, haben alle übrigen  $\dot{\alpha}\dot{\alpha}\zeta\omega$ ,  $\dot{\alpha}_F-\dot{\alpha}\zeta\omega$  zur voraussetzung. Der grund, weshalb man  $\alpha_{\mathcal{F}} - \alpha \zeta \omega$  neben  $\alpha_{\mathcal{F}} - \alpha \omega$  nicht aufführen wollte, ist vermuthlich der, dass man collision mit dem bei Aristoteles erhaltenen zeitwort ἀάζω fürchtete. Aber ganz irriger weise hat man das aristotelische  $\dot{\alpha}\dot{\alpha}\zeta\omega$  und das homerische  $\dot{\alpha}\dot{\alpha}\omega$  als himmelweit verschieden angesehen. Beide haben einen und denselben grundbegriff; beide sind denominative, die lautlich gerade so neben einander stehen, wie εὖνάω und εὖνάζω, ἀνιάω und ἀνιάζω κτλ., über deren hildung Curtius a. a. o. gründlich gehandelt hat.

Wie  $\beta \iota \acute{\alpha} \omega$ ,  $- \acute{\alpha} \zeta \omega$  (von  $\beta \iota \alpha$ ) = gewalt machen, anthun,  $\mathring{\alpha} \nu \iota \acute{\alpha} \omega$ ,  $-\acute{\alpha}\zeta\omega$  ( $\mathring{\alpha}\nu\ell\alpha$ ) = überdruss machen;  $\pi\epsilon\iota\varrho\acute{\alpha}\omega$ ,  $-\acute{\alpha}\zeta\omega$  ( $\pi\epsilon\iota\varrho\alpha$ ) = versuch machen;  $\epsilon \tilde{v} v \acute{a} \omega$ ,  $- \acute{a} \zeta \omega$  ( $\epsilon \tilde{v} v \acute{\eta}$ ) = bett machen, betten;  $\pi \epsilon \lambda \acute{a} \omega$ , άζω (von \*τὸ πέλας nähe, wozu adverb πέλας) = annäherung machen, nähern: so ergibt sich aus dem nomen zò aF-os (älter  $\ddot{\alpha}F-\alpha\varsigma$ ), vielleicht mit einer verlorenen nebenform  $\ddot{\eta}$   $\ddot{\alpha}F-\eta$ , das denominativ  $\dot{\alpha}_{\mathcal{F}} - \dot{\alpha} \omega$  und  $\dot{\alpha}_{\mathcal{F}} - \dot{\alpha} \zeta \omega$  ursprünglich = wind machen. Das substantiv  $\tau \delta$   $\tilde{\alpha} F - o \varsigma$  ist bei Hesych erhalten. Wie nun  $\tilde{\alpha} \nu \Im \eta$  neben τὸ ἄνθος, εὐχή neben τὸ εὖχος, λήθη neben τὸ λῆθος, ἄγη neben τὸ ἄγος, νάχη neben τὸ νάχος, νάπη neben τὸ νάπος χτλ. steht, so kann auch ein  $\tilde{\eta}$   $\tilde{\alpha}_{\mathcal{F}} - \eta$  neben  $\tau \hat{o}$   $\tilde{\alpha}_{\mathcal{F}} - o\varsigma$  bestanden haben. spricht die glosse bei Hesychius  $\ddot{\alpha}\beta\alpha$  (d. i.  $\ddot{\alpha}_{F}-\alpha$ ,  $\ddot{\alpha}_{F}-\eta$ ) =  $\beta o \dot{\eta}$ . Denn hauchen und rufen sind ganz nah verwandte begriffe, wie denn aŭeur rufen,  $\ddot{a}\ddot{v}$ - $\tau\dot{\eta}$  geschrei u. a. d. von Curtius nr. 587 mit recht zur w.  $\tilde{\alpha}_F$  hauchen gezogen werden; also  $\tilde{\alpha}_F - \eta$  ursp. =  $\ddot{a}_{F}$ -oc. Indessen brauchen wir für  $\dot{a}_{F}$ - $\dot{a}_{\omega}$  nicht nothwendigerweise ein femininum  $\tilde{\alpha}F-\eta$ ; denn so gut von  $\tau \hat{o}$   $\varkappa \hat{\rho} \acute{\alpha} \tau o \varsigma$  das verb  $\varkappa \hat{\rho} \alpha \tau \ell \omega$ , futur πρατήσω, von τὸ ἄλγος: ἀλγέω mit part. aoristi ἀλγήσας, von τὸ θάμβος: θαμβέω, τὸ κῆδος: κηδέω, τὸ μῖσος: μισέω κτλ. entstehen, so kann auch aus tò  $\tilde{\alpha}_{F}$ -os, alt  $d_{F}$ -as, ein  $d_{F}$ -aw hervorgehen.

Dass die grundbedeutung von  $\partial F - \partial \omega$  nicht "schaden" sei, hätten logische denker längst aus der einen stelle  $\delta$  503 ersehen sollen. Dort heisst es von Aias:

καὶ νύ κεν ἔκφυγε κῆρα καὶ ἐχθόμενός περ ᾿Αθήνη, εἰ μὴ ὑπερφίαλον ἔπος ἔκβαλε καὶ μέγ' ἀ ά σθη.

Das hiesse bei der gangbaren auffassung von  $\alpha \dot{\alpha} \omega$ : Und nun wäre Aias nicht geschädigt worden, wenn er nicht . . . . gewaltig geschädigt worden wäre!! Denn die schädigung des Aias bestand darin, dass er der todesgöttin versiel.

Der sinn der stelle ist aber offenbar ein anderer = "wenn Aias nicht in seiner grossen verblendung  $(\mu \xi \gamma) d \sigma \theta \eta$  ein übermüthiges wort ausgestossen hätte . . "

Wörter mit dem begriffe hauchen entwickeln durchweg auch die begriffe duften, dunsten, rauchen, und "hauch" wird = duft, dunst, rauch, nebel. Hierzu einige belege.

Aus w. καπ hauchen: κάπ-ος hauch, καπύω hauchen, καπ-νός

dampf, rauch, im übertragenen sinne = blauer dunst d.i. trug (Plato), xanvlaç rauchig,  $x \circ \pi - \varrho \circ \varsigma$  dung (bgr. dunsten).

Aus skr. w. dhu hauchen = w. Iv: skr. dhû-ma rauch, ahd. tuom duft, dunst, dampf, goth. daunis dunst, θύ-ος räucherwerk, θυ-μα weihrauch, θυμιάω räuchern u.s.w. — Aus wf. dhup (= θυ+π): akr. dhûpa rauch, τῦφος statt θῦπος qualm neben τυφ-ών sturmwind, τύφω dampfen u. s. w. Im übertragenen sinne wird τύφος = dünkel, weiterhin = blödsinn; τυφόω dampf machen = umnebeln, bethören;  $\pi \nu \phi \omega \mu \ell \nu \phi \phi = thor$ , narr;  $\tau \nu \phi \phi - \gamma \ell \phi \omega \nu$ (Aristophanes) ist "ein kindischer geistesschwacher alter, dessen verstand durch hohes alter verdunkelt, gleichsam in rauch und dunst gehüllt ist";  $\tau \nu \varphi - \lambda \delta \varsigma$  umnebelt — blind, weiterhin — blödsinnig u. dgl.; τυφεδανός (Aristophanes) ist ein "umdunsteter, umnebelter = blödsinniger mensch". Wie unsere deutschen wörter dumm, taub, betäuben u. s. w. auf die gleiche wurzel zurückweisen, ist u. a. aus Fick wb. III, 150 bekannt. Wegen der übertragung der grundbegriffe möge man auch noch vergleichen engl. dim nebelig == blödsinnig, dim - ness == dummheit; mist duft, to mist umnebeln; dump geistesabwesenheit u. v. a. Zu w.  $\alpha_F$  gehört  $\alpha - \eta_Q$   $(\alpha_F - \eta_Q)$ hauch, luft, aber auch = nebel, dunst (dunkel); ἢερόεις nebelig, damerig, dunkel;  $d \in \mathcal{C}(\alpha) = \partial \mu \ell \chi \lambda \eta$  (Hesych.);  $d = \partial \mu \ell \chi \lambda \eta$  hauch, duft, where auch = rauch;  $\partial \epsilon \lambda \delta \zeta$  rasend (Hesychius).

Und so wäre nichts einfacher, als dass  $\partial_{\zeta} - \alpha \omega$  und  $\partial_{\zeta} - \alpha \zeta \omega$  neben dem grundbegriffe athmen, welchen letzteres wort bei Aristoteles hat, auch den bgr. dunsten, nebeln oder mit einem object als transitiv den begriff um dunsten, benebeln, bethören, verblenden entwickelt hätte.

In der that sind das die begriffe, welche ausnahmslos bei genauerem zusehen für  $\partial F - \dot{\alpha}\omega$  wenigstens bei Homer gefordert werden.

Ueberall steht das wort von einer umnebelung des geistes, der in folge dessen die klare erkenntniss von dem, was gerecht, heilsam und gut ist, einbüsst. — Wie sehr dieses  $\delta$  503 zutrifft, haben wir bereits gesehen. Aus dem hierzu vorhin bemerkten erklärt sich auch  $\delta$  509:  $\tau \delta$   $\delta \epsilon$   $\tau \varrho \iota \varphi o \varsigma$   $\epsilon \mu \pi \epsilon \sigma \epsilon$   $\pi o \nu \tau \varphi$ ,

τῷ δ' Αἴας τὸ πςῶτον ἐφεζόμενος μέγ' ἀάσθη.

Zum öfteren steht φρένας, φρεσίν, θυμῷ ausdrücklich dabei:

9 297. 301, I 537, Α 340; aber auch, wo solches nicht der

fall ist, findet gleichwohl nur bezugnahme auf den geist statt. Eine besonders lehrreiche stelle ist  $\varphi$  295 ff.:

οξνος καὶ Κένταυρον, ἀγακλυτὸν Εὐρυτίωνα, ἄασ' ἐνὶ μεγάρω μεγαθύμου Πειριθόοιο, ἐς Λαπίθας ἐλθόνθ' δ δ' ἐπεὶ φρένας ἄασεν οἴνω, μαινόμενος κάκ' ἔρεξε δόμον κατὰ Πειριθόοιο. ἤρωας δ' ἄχος εἶλε, διὲκ προθύρου δὲ θύραζε ἔλκον ἀναίξαντες, ἀπ' οὔατα νήλεϊ χαλκῷ δῖνάς τ' ἀμήσαντες δ δὲ φρεσὶν ἤσιν ἀασθείς ἤιεν ἢν ἄτην ὀχέων ἀεσίφρονι θυμῷ.

Es steht nichts im wege, die resp. ausdrücke wörtlich zu übersetzen: "Der wein umnebelte (bethörte) auch den Eurytion." — "Nachdem er seinen geist mit wein umnebelt hatte, da richtete er in seiner raserei (μαινόμενος) böses an". — "In seinem geiste umnebelt, schied er dahin, seine umnebelung (bethörung, seine trunkenheit) tragend im umnebelten herzen" d. i. mit sich in die unterwelt führend, - eine ungleich drastischere auffassung, als wenn man den Eurytion lebend wegziehen lässt, "die folgen seiner thorheit tragend, duldend". Dass Eurytion den untergang gefunden, wie Damm-Duncan, Minckwitz u. a. annehmen, darf aus v. 304 gefolgert werden. In diesem falle aber wäre es sonderbar voh einem sterbenden noch zusätzlich zu sagen "tragend (= erduldend) die folgen seiner thorheit mit (im) thörichtem herzen". Dass ärn nie und nirgends "strafe" bedeutet, wie einige erklärer hier übersetzen, werden wir später sehen. Wer aus den einleitungsworten vs. 294 f. οἶνός σε τρώει μελιηδής, ὄστε καὶ ἄλλους βλάπτει, δς ἄν μεν χανδὸν ἔλη, μήδ' αἴσεμα πίνη folgern wollte, ἀᾶν sei = βλάπτειν: der könnte bei solcher logik auch folgern, τρώειν sei =  $\tilde{\alpha}\tilde{\alpha}\nu$ , oder aus den schlussworten v. 304 of  $\tilde{\delta}$  aut  $\tilde{\phi}$   $\pi \rho \omega \tau \phi$ κακὸν εύρετο οίνοβαρείων auch folgern, οίνοβαρείων heisse, trotz zazòv ευρετο, "mit wein geschädigt". Allerdings erfolgt durch stechen und verwunden schädigung, wie auch umnebelung des verstandes oder bethörung insgemein von "schaden" begleitet ist; aber darum ist "stechen" (der wein sticht dich) nicht == schaden; ebenso wenig auch benebeln = schaden. Solche begriffsverflachung kann das dichterverständniss nur schädigen.

I 537. Oeneus hatte allen übrigen göttern hekatomben dargebracht, nur nicht der Artemis, "sei es, dass er es vergessen oder nicht beachtet hatte"; denn er war in seinem gemüthe umdunstet, verblendet, bethört: ἀάσατο δὲ μέγα θυμῷ. — Der gleiche ausdruck findet sich  $\Lambda$  340: Agastrophos hatte, weil er im geiste umnebelt, verblendet war, nicht darauf bedacht genommen, seine rosse in der nähe zu lassen, um entrinnen zu können.

Dass das  $aao9\eta vas$  in einer beraubung der klaren erkenntniss bestehe, sagt T 137 der dichter mit nackten worten, indem er den Agamemnon sprechen lässt:

άλλ' ἐπεὶ ἀασάμην καί μευ φρένας ἐξέλετο Ζεύς, d.i. "aber da ich verblendet war, und Zeus mir den verstand weggenommen" etc. — Die worte beziehen sich auf die verblendung, worin Agamemnon den besten der Achäer gekränkt und von seinem zorne sich batte hinreissen lassen. Von derselben sache steht l 116 und 119 ἀασάμην, an letzterer stelle in der verbindung

άλλ' ἐπεὶ ἀασάμην φρεσὶ λευγαλέησι πιθήσας — Ganz allgemein steht unser wort T 91 und 129 in der verbindung Ἰλη, ἢ πάντας ἀᾶται.

Desto bezeichnender aber ist die stelle II 685:

Πάτροκλος δ' Ιπποισι καὶ Αὐτομέδοντι κελεύσας Τρώας καὶ Αυκίους μετεκίαθε, καὶ μέγ' ἀάσθη νήπιος εἰ δὲ ἔπος Πηληιάδαο φύλαξεν, ἢ τ' ἂν ὑπέκφυγε Κῆρα κακὴν μέλανος θανάτοιο. ἀλλ' αἰεί τε Διὸς κρείσσων νόος ἢέ περ ἀνδρών, ος οἱ καὶ τότε θυμὸν ἐνὶ στήθεσσιν ἀνῆκεν.

Achilles hatte seinem freunde ausdrücklich befohlen, er solle, nachdem er die Troer von den schiffen vertrieben habe, zurückkommen; er solle nicht, berauscht von kampfeswuth und vom worte der Troer, gegen Ilion vorgehen, vs. 86 — 96. Patroclus aber in seiner gewaltigen verblendung, und gewissermaassen vom siegesrausche umnebelt, achtete nicht der weisungen des Achill, sondern verfolgte, nachdem er Sarpedon erlegt, die Troer und Lycier weiter. Zeus selber, dessen sohn (Sarpedon) jener erschlagen, fachte seine wuth an, damit ihn sein schicksal ereile. Die worte zat pty àaon vinus sind explicativ zu fassen: "und zwar liess er gewaltig sich verblenden der thor"!

Selbst Zeus liess einstmals sich verblenden, bethören T 95 (xaì yà $\varrho$   $\delta\eta$  vi nois Zs $\dot{\nu}\varsigma$   $\ddot{a}\sigma\alpha io$ ): es war damals, als Here ihn mit ränken betrog, an jenem tage, wo Alkmene den Herakles ge-

bären sollte, als Here Zeus zu dem verhängnissvollen eide verleitete (vs. 106 ff.). "Zeus merkte nicht die truglist und schwur den gewaltigen schwur"; ἔπειτα δὲ πολλὸν ἀάσθη (v. 113) d. i. "so liess er sich denn gewaltig bethören." Die übersetzung mit "schädigen" würde den abgeschmacktesten unsinn ergeben: Zeus kann ja doch nicht geschädigt werden.

Wie hier die verblendung, bethörung darin besteht, dass Zeus die truglist nicht durchschaute (v. 112 Ζεὺς δ'οῦτι δολοφροσύνην ἐνόησεν), und wie hier der bgr. "bethört werden" nahe an den begr. "berückt, betrogen werden" heranstreift, so auch Θ 237, wo Agamemnon ausruft:

Ζεῦ πάτες, ἢ ξά τιν ἢδη ὑπερμενέων βασιλήων τῆδ' ἄτη ἄασας καί μιν μέγα κῦδος ἀπηύρας;
Es ist derselbe gedanke, den Agamemnon bereits B 111 ausgesprochen hatte:

ω φίλοι, ήρωες Ααναοί, θεράποντες Αρηος, Ζεύς με μέγα Κρονίδης ἄτη ἐνέδη σε βαρείη, σχέτλιος, ος πρίν μέν μοι ὑπέσχετο καὶ κατένευσεν Ἰλιον ἐκπέρσαντ' εὐτείχεον ἀπονέεσθαι, νῦν δὲ κακὴν ἀπάτην βουλεύσατο, καί με κελεύει δυσκλέα Αργος ἱκέσθαι, ἐπεὶ πολὺν ὥλεσα λαόν.

Es war eitel dunst, eitel blendwerk, was Zeus dem Agamemnon vorgespiegelt hatte. Wie die ausführenden verse (ος πρὶν... ὑπέσχετο..., νῦν δὲ κακὴν ἀπάτην βουλεύσατο) deutlich genug besagen, dreht sich der gedanke hier nicht um den begriff "verderben", wie man irriger weise ἄτη deutet, sondern um den trug, der dem Agamemnon gespielt ist. Will man für B 111 nicht die übersetzung "Zeus hat mich in unheilvolles blendwerk verstrickt", indem er also mich betrogen etc.: so mag man geradezu die übersetzung trug, täuschung wählen. Denn trug ist — dunst, "blauer dunst", in welchem sinne Plato Rep. IX, p. 581 C auch καπνός gebraucht hat.

Demnach wird auch @ 237 zu übersetzen sein: "Hast du, vater Zeus, mit solchem blendwerk schon einen der könige geblendet"? d. i. mit solchem truge betrogen.

Die letzte stelle von άᾶν bei Homer ist x 68: ἄασσάν μ' ἔταφοί τε κακοί, πρὸς τοῖσί τε ὕπνος σχέτλιος.

So spricht Odysseus zu Aeolus, als ihm die gefährten während seines schlafes den windschlauch geöffnet hatten: "betrogen haben mich die schlimmen gefährten und dazu der frevle schlaf."

Im homerischen hymnus auf Demeter v. 246 correspondirt der ausdruck καὶ ἀάσθη μέγα θυμῷ dem ausdrucke ἀφραδίησιν v. 243. In ihrem unverstande, in ihrer grossen geistesverblendung vereitelte Metaneira die wohlwollenden absichten der göttin. — Im v. 256 desselben hymnus stehen in bezug auf vs. 246 die bezeichnenden verse:

νήϊδες ἄνθρωποι, ἀφράδμονες οὖτ' ἀγαθοῖο αἶσαν ἐπερχομένου προγνώμεναι οὖτε κακοῖο

καὶ σὰ γὰρ ἀφραδίησι τεῆς νήκεστον ἀάσθης. Eines commentars bedürfen diese worte nicht: von eigenem unverstande wurdest du unheilbar umnebelt, bethört, geblendet.

Endlich möge noch einen platz finden Hesiod. Op. 281: 
ος δέ κε μαρτυρίησεν έκων επίορκον δμόσσας 
ψεύσεται, εν δε δίκην βλάψας νή κεστον α ασθη, 
τοῦ δε τ' άμαυροτέρη γενεή μετοπισθε λέλειπαι.

Der schaden, der aus meineid und rechtsverdrehung erwächst, wird im nachsatze angegeben, kann also im vordersatze nicht auch eine stelle haben. Der gedanke: "wer, das recht beeinträchtigend, unheilbar geschädigt ist, der hat grossen schaden davon" wäre unlogisch und barer unsinn. Es ist daher zu übersetzen "wer in unheilvoller verblendung das recht verdreht", der etc.

### "Ατη

oder ursprünglich  $\mathring{a}_{\digamma}\mathring{a}-\imath\eta$  ( $\upsilon\,\upsilon$  —) entstammt, wie bereits gesagt, von  $\mathring{a}_{\digamma}\mathring{a}-\omega$ . Es ist gebildet, wie  $\mu \mathring{a}-\imath\eta$  (w.  $\mu u$ ),  $\beta \lambda \mathring{a}\sigma-\imath\eta$ ,  $\sigma\pi \mathring{a}\varrho-\imath\eta$ ,  $\pi \mathring{a}\varrho$ 

So vielfachen untersuchungen und besprechungen, die man im Homer-lexicon von Ebeling verzeichnet findet, das wort  $\tilde{\alpha}\eta$  (——) auch unterzogen worden ist, so war doch noch keine völlige klarlegung weder der etymologie, noch weniger der grundbedeutung gewonnen worden. Durch die voraufgehende untersuchung über  $d_{\mathcal{F}}-\acute{\alpha}-\omega$  dürfte solche angebahnt sein.

Hat  $\dot{\alpha}_{\mathcal{F}} - \dot{\alpha} - \omega$  die vorgetragene bedeutung, so ist  $\dot{\alpha}_{\mathcal{F}} \dot{\alpha} - \tau \eta$ , zusammengezogen  $\dot{\alpha} - \tau \eta$  = benebelung, umdunstung, verblendung, bethörung, geistesverwirrung. Und die ser begriff ist derjenige,

welcher an sämmtlichen homerischen stellen nicht bloss der entsprechende, sondern förmlich der geforderte ist. Dagegen sind die angeblichen bedeutungen "schaden, verderben, unheil, frevel, unglück, strafe" aus den Homer-wörterbüchern zu streichen.

Bevor wir die homerischen stellen durchgehen, mögen die beiden pindarischen stellen, in denen noch die älteste form gewahrt ist, besprochen werden.

Pind. Pyth. II, 52 erläutern die worte αλλά νιν υβρις ελς α Γάταν υπεράφανον das voraufgehende, und das wort α Γάταν entspricht dem ausdrucke μαινομέναις φρασίν im verse 49. Die übersetzung von Tycho Mommsen durch "untergang" ergibt logischen unsinn; und nur die übersetzung: "aber der übermuth trieb Ixion zu übergewaltiger verblendung" passt zu dem voraufgehenden, wie zu dem folgenden: τάχα δὲ παθων ἐοικότ' ἀνήρ | ἐξαίρετον ελε μόχθον. Erst mit diesen worten werden die folgen seiner verblendung, in die ihn der übermuth trieb, angegeben. Selbst einem lyriker darf man keine solche gedankenverbindung zutrauen, wie diese: "Allein der übermuth trieb dem Ixion in gewaltiges verderben; bald aber erlitt er die verdiente strafe und trug auserlesene qual daven." Verblendung, geistesbethörung, hervorgegangen aus übermuth, war es, was den Ixion zu frevelndem angriffe auf Juno verleitet hatte.

Die stelle Pind. Pyth. III, 42:

ἔσχε τοιαύταν μεγάλαν αξάταν καλλιπέπλου λημα Κορώνιδος,

übersetzt Tycho Mommsen freilich folgendermaassen: "Solcher thorheit frevel, den grässlichen, barg jener schleierumwallten Koronis gemüth". Genauer aber trifft den sinn die übersetzung: "Von derartiger gewaltiger verblendung, bethörung war der Koronis sinn umfangen". Denn das in diesen und in den folgenden worten über Koronis gesagte soll nur den unmittelbar voraufgehenden allgemeinen satz (vs. 38 ff.) exemplificiren:

ἔστι δὲ φῦλον ἐν ἀνθρώποισι ματαιότατον, ὅστις αἰσχύνων ἐπιχώρια παπταίνει τὰ πόρσω, μεταμώνια θηρεύων ἀκράντοις ἐλπίσιν. Doch wenden wir uns zu Homer.

Die Ate als göttin "berührt nicht den erdboden, sondern fährt längs die häupter der menschen," T 93. Warum längs die häupter? Sie umnebelt, gleichsam wie der nebel, kopf und geist

und raubt die klare erkenntniss, den hellen geistesblick. — Ueberall ist ziel oder sitz des wirkens von ἄτη der geist, auch wo der zusatz φρεσί, θυμφ etc. fehlt. Daher Π 805 τὸν δ' ἄτη φρένας είλε, — ο 233 ἄτην . . . οἱ ἐπὶ φρεσὶ θῆκεν . . . Ἐρινύς, — Τ 88 φρεσὶν ἔμβαλον ἄτην, — φ 301 ὁ δὲ φρεσὶν ἤσιν ἀασθείς etc. Die angedeutete wirkung der ἄτη gibt der dichter L. L. T 136 vernehmlich genug an:

ου δυνάμην λελαθέσθ' Ατης, ή πρώτον αάσθην

άλλ' έπει αασάμην και μευ φρένας έξέλετο Ζεύς. Ate besuchte vormals "auch den Olymp und den sternenreichen himmel"; aber seit sie den göttervater selbst einmal umnebelt hatte, so dass er, die truglist der Here nicht durchschauend, den thörichten eid bezüglich Alkmene's niederkunft mit Iphikles und Herakles schwur und dadurch letzteren dem ersteren unterthänig machte: da ward sie vom Zeus beim kopfe erfasst und aus dem himmel geworfen, um nie wieder hineinzutreten. T 95 ff., 126 ff. auch die seligen götter konnte Ate befallen; aber "unheil", "unglück", "frevel", "verderben" etc. (was alles äty soll bedeuten können!) liegt den "seligen göttern" doch fern. Ate ist zufolge 1 505 ff. kräftig und schnellfüssig, eilt den bittgöttinnen weit vorans, über die ganze erde hin die menschen schädigend. schädigt sie eben dadurch, dass sie dieselben umnebelt, bethört, zu unüberlegten handlungen verleitet. Ate ist nach T 91 die tochter des Zeus. Von Zeus geht daher vorzugsweise verblendung, bethörung der menschen aus Z 356, T 270, @ 237, B 111, I 18, T 88. 95. 136. Aber auch die im nebel einherschreitende Erinτης (ήεροφοῖτις Ἐρινύς) sendet solche T 88, o 233, ebenso die Meira T 88, wie nicht minder die liebesgöttin  $\delta$  261; vgl. Z 356,  $^{2}$  28,  $\psi$  223. Aphrodite war es, die, nach eigenem geständnisse der Helena, über diese die verblendung verhängt hatte, wie auch iber Paris (a. a. o.).

Wenn es von Aphrodite heisst, dass sie die menschen bethöre, verblende: so bedarf solches keiner psychologischen rechtfertigung. Wie es aber zu verstehen ist, dass von Zeus, von der schicksalsgöttin, von der Erinnys verblendung der menschen ausgehe, das ist man II 685 — 691 zu erschliessen: Patroclus liess sich bethören, den weisungen des Achilles zuwider, die Troer bis an die stadt beran zu verfolgen; "hätte er die weisung des Peliden beachtet,

Aber immerdar ist des Zeus verstand mächtiger, als der der menschen; Zeus regte in des Patroclus' brust kampfeswuth an." Und das war die bethörung. Damit Patroclus dem ihm zugedachten schicksale verfalle, musste Zeus seinen sinn so umnebeln, verblenden, dass er der mahnungen des Achilles uneingedenk war. Wenn sonach Zeus verblendung verhängt, so geschieht es, um dem schicksale die wege zu bereiten: Quem Deus vult perdere, dementat.

Am häufigsten kommt äty von der verblendung vor, welcher Agamemnon verfallen war, so dass er den besten der Achäer entehrte A 412, I 115 (vgl. 505 ff.), II 274, T 88 ff. 129. 136. 270.

Γνώ δε και Ατρείδης ευρυκρείων Αγαμέμνων

αλλά Ζεύς και Μοΐρα και ήεροφοῖτις Έρινύς,

οίτε μοι είν άγος η φρεσιν ξιβαλον άγριον άτην.

Von "schuld" u. dgl. liegt an keiner der aufgeführten stellen auch nur eine andeutung vor; überall nur hinweis auf die umnebelung, umdunstung, verblendung von kopf und geist. Dass aus solcher verblendung "schaden" erwächst (I 507  $\beta\lambda\acute{\alpha}\pi\tau\sigma\sigma\sigma'$   $\acute{\alpha}\nu\vartheta\varrho\acute{\omega}\pi\sigma\sigma\wp$ ), ist so natürlich, als selbstverständlich, und eine sache für sich; aber darum ist  $\check{\alpha}\tau\eta$  selbst nicht = schaden.

Von einer anderen  $\tilde{\alpha}\tau\eta$ , welcher gerade Agamemnon verfallen war, und die in trügerischen vorspiegelungen seitens des Zeus, in eitlem blendwerk bestand, B 111 ff., I 18 ff.,  $\Theta$  236 ff., ist bereits unter  $\tilde{\alpha}\acute{\alpha}\omega$  ausführlich rede gewesen.

Ebendaselbst sahen wir auch, wie  $\tilde{a}\eta g$  302 von der umnebelung des geistes mit wein, welche sogar wahnsinn zur folge hatte, gebraucht wird.

Besonders lehrreich ist die stelle II 805:

τὸν δ' ἄτη φρένας εἶλε, λύθεν δ' ὑπὸ φαίδιμα γυῖα, στη δὲ ταφών.

Apollo war nämlich, in dichten nebelschleier gehüllt, dem Patroclus entgegengetreten und hatte ihn mit starker hand auf den rücken und die breiten schultern geschlagen, so dass seine augen ein den helm vom haupte geschleudert, die lanze gebrochen, den brustpanzer gelöst. Da nun erfasste umnebelung, umnachtung, verwirrung, betäubung den geist des belden (zòr d'arn gefras elle) und
betäubt stand er da. — Es liegt auf der hand, dass hier mit keinem der in den lexiken aufgeführten begriffe "verderben", "unglück" etc. oder gar "schuld" auszukommen ist.

K 391 sagt Dolon:

πολλησίν μ' ἄτησι παρέχ νόον ηγαγεν Έχτως,

indem er auf die vorspiegelungen von prächtigen geschenken, welche er nach glücklicher ausführung der späherschaft haben solle, hinweist. Wir werden den sinn der stelle nur treffeu durch die übersetzung: mit mancherlei bleudwerk, mit manchen vorspiegelungen hat Hektor meinen sinn irre geführt. — Diese stelle erinnert lebhaft an jene vorspiegelungen, mit denen Zeus den Agamemnon irre geführt hatte, B 111 ff., I 18 ff.,  $\Theta$  236 ff.

Die stelle  $\mu$  371, welche man gerade zum beweise, dass ürn "verderben" bedeute, glaubt geltend machen zu sollen, beweist bei genauerer prüfung die völlige haltlosigkeit dieser aufstellung: Odysseus, aus seinem festen schlafe erwachend und bemerkend, dass während desselben seine gefährten von den heiligen rindern geschlachtet hatten, hricht in den ruf aus:

Ζεῦ πάτες ηδ' άλλοι μάχαςες θεοί αιεν ἐόντες, η με μάλ' εἰς ἄτην κοιμήσατε νηλεί ὑπνφ, οἱ δ' ἔταςοι μέγα ἔργον ἐμητίσαντο μένοντες.

Man deutet insgemein: "zum verderben habt ihr mich in erbarmungslosen schlummer eingewiegt." Trotzdem die scholiasten, von der unterstellung ausgehend, ἄτη sei = βλάβη, den ausdruck εἰς ἄτην durch ἐπὶ ἄτη, ἐπὶ βλάβη erklären, so wird man sich doch im ganzen Homer vergebens nach einem belege für diesen gebrauch von εἰς (εἰς ἄτην) umsehen. Εἰς ἄτην kann nicht wohl etwas anderes bezeichnen als das ziel bzhw. die richtung, wohin das ποιμήσατε erfolgte, und νηλεῖ ὕπνφ nicht wohl etwas anderes, als das mittel, wodurch das εἰς ἄτην χοιμᾶν statthatte. Der sinn ist daher nur folgender: Ihr bettetet mich durch erbarmungslosen schlaf im betäubung, in geistesblindheit, so dass ich nicht bemerken kommte, was unterdessen meine gefährten ausführten. Diese,

meinen zustand der betäubung benutzend, haben nun den frevel begangen, die heiligen rinder zu schlachten.

Endlich erübrigt noch die merkwürdige stelle Ω 480: ὡς δ' ὅτ' ἄνδρ' ἄτη πυχινὴ λάβη, ὅστ' ἐνὶ πάτρη φῶτα κατακτείνας ἄλλων ἐξίκετο ὅῆμον, ἀνδρὸς ἐς ἀφνειοῦ, θάμβος δ' ἔχει εἰσορόωντας, ῶς ᾿Αχιλεὺς θάμβησεν.

Die erklärer haben sich hier, weil ihnen die grundbedeutung von  $\tilde{a}\eta$  nicht klar war, mit der deutung von vs. 480 förmlich abgequält. Einigen ist hier  $\tilde{a}\tau\eta=$  "finstere blutschuld", anderen = "sündenschuld sammt ihren folgen"; anderen = "das besinnungraubend, herzbethörend wirkende gewissen"; Faesi versteht es "weniger von der inneren moralischen verschuldung, als von dem äusseren nachtheil derselben, sofern sie wegen der zu fürchtenden blutrache den mörder nöthigt, sein vaterland zu verlassen." Andere wiederum deuten "eine frevelthat aus unbesonnenheit begangen." Düntzer weist auf seine erklärung zu I, 512 hin, woselbst er bemerkt:  $\tilde{a}\tau\eta$  "unglück ( $\Theta$  237, K 391,  $\Omega$  480), das den verstockten sünder ergreift, damit er jene in folge der verblendung begangene schuld büsse."

Es ist merkwürdig, wie die erklärer, ordentlich wider willen, gezwungen sind, an die eingangs gegebene grundvorstellung heranzustreifen ("herzbethörend", "unbesonnenheit", "verblendung").

Bezüglich des gleichnisses bemerkt Düntzer mit vollem rechte: "Den vergleichungspunkt bildet das staunen über eine ungeahnte ergreifende erscheinung". Worin aber liegt hier das ergreifende der erscheinung? Offenbar in dem ausdrucke der verstörtheit des plötzlich eintretenden. In folge des mordes nämlich hat dichte  $(\pi\nu\kappa\nu\eta)$  geistesumnebelung, geistesumnachtung, verstörtheit den mann erfasst:  $\check{\alpha}\tau\eta$   $\pi\nu\kappa\nu\eta$   $\lambda\acute{\alpha}\beta\varepsilon$ . Mit dieser verstörtheit, die sich in seinem gesichte und in seinem ganzen wesen offenbart, behaftet, tritt der flüchtige ein; und sein anblick setzt alle in banges staunen. — Alse auch hier der etymologisch gefundene grundbegriff.

Es würde zu weit führen, wollten wir des einzelnen nachweisen, wie auch bei den tragikern und andern schriftstellern der begriff "verblendung", "bethörung" u. dgl. zumeist gerade der entsprechendste ist. Da es aber etwas ganz gewöhnliches ist, dass ein wort in weiterer verwendung auch das bezeichnet, was die folge des im grundbegriffe ausgedrückten ist, so ist es erklärlich, dass im bei späteren schriftstellern auch im sinne von "unbeil" u. dgl. verkommen kann.

#### 'AT- EW

ist von  $\tilde{\alpha}$ r $\eta$  gebildet, wie  $g\omega v - \ell\omega$  von  $g\omega v - \eta$ ,  $\tilde{\alpha}$ seil  $-\ell\omega$  von  $\tilde{\alpha}$ seil  $-\eta$ ,  $-\eta$ ,  $\tilde{\alpha}$ seil  $-\eta$ ,  $-\eta$ ,  $\tilde{\alpha}$ seil  $-\eta$ ,  $\tilde{\alpha}$ seil -

ln der einzigen homerischen stelle, welche ateu bietet, ist dieser begriff so sehr ein gegebener, dass auch diejenigen lexicographen und erklärer, welche at als "verderben", "unglück", "schuld" u. dgl. irrthümlicherweise auffassen, das particip ateur Y 331 gleichwohl ausnahmslos durch "verblendet", "bethört" wiedergeben.

Wie aber dieser begriff aus dem begriff "verderben" zu vernitteln sei, ist unerfindbar. Ebenso wenig begreift man, wie Leo Meyer Gr. II, 25 den begriff "tollkühn" aus dem begriff "verderben" entwickeln will.

Im allgemeinen wird  $\dot{\alpha}\tau$ forta als vv-v gemessen, aber mit unrecht: aus  $\dot{\alpha}\tau\eta$  kann nur  $\ddot{\alpha}\tau$ - $\ell\omega$  entstehen; es ist daher so mittels synizese als eine silbe zu lesen:

Αλνεία, τις σ' ώδε θεών απέοντα κελεύει

αντία Πηλείωνος υπερθύμοιο μάχισθαι;

Gleicher synizese unterliegt z. b. auch ἀελπτέοντες Η 310, particip ἐμαρτέων Ω 438, Θεοΐσιν ξ 251 im versanfange. Zahlreiche andere beispiele von synizesen aus Homer bringt nach andern Weinkauff Homerisches handbuch p. 131 ff.

Wenn der scholiast zu Y 331 auch  $\partial \tau t \zeta \omega Y$  166 als  $\mu \omega$ ealv $\omega$  erklärt und mit  $\partial \tau \ell \omega$  auf dasselbe etymon zurückführt, so
kann ihm darin ebenso wenig beigestimmt werden, als Döderlein, wenn
er in seinem Glossar nr. 248  $\partial \tau \dot{\nu} \zeta o \mu \alpha \iota$  von  $\partial \tau \eta$  ableiten will.
Denn  $\partial \tau \dot{\nu} \zeta \omega \nu$  "unbekümmert" hängt, wie jetzt allgemein angenommen wird, mit  $\tau \ell \omega$  zusammen;  $\partial \tau \dot{\nu} \zeta \omega$  aber, dessen stamm  $\partial \tau \dot{\nu} \psi$  ist  $(\partial \tau \nu \psi \partial \tau \ell \zeta)$ , hängt, wie wir ein anderes mal erweisen
werden, mit  $\partial \tau \nu \psi - \varepsilon \tilde{\iota} \nu$  zusammen. Die grundbedeutung von  $\partial \tau \dot{\nu} \zeta \varepsilon \iota \nu$ ( $\partial \tau \dot{\nu} \psi - \varepsilon \dot{\nu} \psi - \varepsilon \dot{\nu} \psi$ ), wie von  $\partial \tau \dot{\nu} \psi - \varepsilon \dot{\nu} \psi$  ist "scheuen", woraus sich
einerseits der begriff "sich scheuen, sich fürchten" u. s. w., andrerseits der bgr. "sich entsetzen" u. s. w. von selbst ergibt.

#### "Ααατος

als epitheton von  $\tilde{\alpha}\varepsilon\partial\lambda o\zeta$   $\varphi$  91,  $\chi$  5 wird v-vv, als epitheton von  $\Sigma vv\dot{\rho}\dot{\zeta}$   $\tilde{v}\delta\omega \varrho$  aber v-v gemessen. Es ist daher der zweifel berechtigt, ob hier dasselbe wort vorliege. Kaum über ein zweites homerisches wort ist so viel widersprechendes und unhaltbares vorgebracht worden, wie über  $\tilde{\alpha}\dot{\alpha}\alpha\tau o\zeta$ .

Von vorne herein sind alle diejenigen etymologien zu verwerfen, welche im ersten  $\hat{a}$  ein alpha privativum voraussetzen. Denn es ist kein einziges unzweifelhaftes beispiel aufzutreiben, wo  $\hat{a}$  privativum vor wirklich vocalisch-anlautenden stämmen bei Homer erschiene, desto mehr beispiele aber für die regel, dass das negative präfix vor vocalisch en stämmen  $\hat{a}v$  lautet:  $\hat{a}v$ - $ai\delta\eta$ ,  $\hat{a}v$ - $ai\mu\omega v$ ,  $\hat{a}v$ -aitio,  $\hat{a}v$ -aitio,

Nach dem gesagten ist daher, um das begriffliche ausser acht zu lassen, schon aus lautlichen gründen die erklärung "un-verletzlich" aus  $\mathring{a}$  privativum  $+\mathring{a}F-\mathring{a}\omega$ , wie nicht minder die deutung "unerfreulich" aus  $\mathring{a}$  privativnm und skrw. av, völlig unhaltbar. Damit fallen denn auch die anderen, zum theil durch die wunderlichsten: begriffsverrenkungen aus  $\mathring{a}$  privativum und  $\mathring{a}F-\mathring{a}\omega$  mit der vermeintlichen bedeutung "schädigen" gewonnenen deutungen, wie "unschuldig", "untadelig", "unwiderruflich", "unvermeidlich", "untadelig", "unwiderruflich", "unvermeidlich", "unvermeidlich",

An der altüberlieferten herleitung aus  $\tilde{\alpha}_{\digamma}-\tilde{\alpha}\omega$  festhaltend, aber den gefundenen richtig en grundbegriff anlegend, gewinnen wir aus  $\tilde{\alpha}_{\digamma}\tilde{\alpha}-\tau \acute{\alpha}_{\varsigma}$  und präfix  $\tilde{\alpha}$  intensivum oder copulativum  $\tilde{\alpha}-\acute{\alpha}f\tilde{\alpha}-\tau \acute{\alpha}_{\varsigma}=$  ganz bethört, thöricht, thorheitsvoll, oder wenn man will, verrückt, toll. Das ergäbe für  $\tilde{\alpha}_{\digamma}\tilde{\alpha}_{\digamma}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde{\alpha}_{\jmath}\tilde$ 

setzung mit dem intensiven präfixe  $\tilde{a}$  ganz regelrecht  $\tilde{a}$ - $\tilde{a}$ 

Eine zweite gleichberechtigte ableitung wäre die direct von ἀρᾶτη ausgehende: ὰ copulativum + ἀρᾶτη zu einem zusammengesetzten adjectiv formirt, muss  $\hat{\alpha}$ -άρατος werden; vgl. εὖ-ζωνος: ζώνη, τὖκομος: κόμη, εὖ-μορφος: μορφή u.s. w. Wegen der längung vergleicht sich εὖ-ήνεμος: ἄνεμος, ἀν-ώλεθρος: ὅλεθρον κτλ. Die grundbedeutung wäre dann: sehr bethörungsvoll = thöricht, verrückt etc.

Wie sehr die längung des stammhaften anlautsvocals in zusammensetzungen regel ist, darf als bekannt vorausgesetzt werden:  $\partial \chi \epsilon \tau - \eta \gamma \delta \varsigma$ ,  $\delta \delta - \eta \gamma \delta \varsigma$  ατλ.  $(\mathring{\sigma} \gamma \omega)$ ,  $\Im \nu \mu \eta \gamma \epsilon \varrho \epsilon \tilde{\iota} \nu$ ,  $\delta \mu - \eta \gamma \epsilon \varrho \eta \varsigma$  ατλ.  $(\mathring{\sigma} \gamma \epsilon \nu)$ ,  $\delta \nu - \eta \gamma \epsilon \varrho \eta \varsigma$  ατλ.  $(\mathring{\sigma} \gamma \epsilon \nu)$ ,  $\delta \nu - \eta \gamma \epsilon \varrho \eta \varsigma$  ατλ.  $(\mathring{\sigma} \gamma \epsilon \nu)$ ,  $\delta \nu - \eta \gamma \epsilon \varrho \eta \varsigma$ ,  $\delta \nu - \eta \gamma \epsilon \varrho \iota \iota$ ,  $\delta \nu - \eta \gamma \epsilon \varrho \iota \iota$ ,  $\delta \nu - \eta \iota \iota \iota \iota$ ,  $\delta \nu - \eta \iota \iota$ ,  $\delta \iota$ ,  $\delta$ 

Darnach kann es keine regelrechtere bildung geben, als wir für  $\dot{a}$ - $\dot{a}_{F}\alpha$ - $\tau$ 0 $\zeta$  (v — v v) aufgestellt haben.

Welcher begriff aber entspräche dem wahren gedanken des freiers Antinoos φ 91 mehr, denn die bezeichnung des bogenwett-kampfs als eines verrückten? Dazu passen auch die folgenden worte:

οὐ γὰρ δίω

δηιδίως τόδε τόξον ευξοον εντανύεσθαι.

Und wenn Odysseus, sich zu Antinoos richtend, sagt:

ούτος μέν δη ἄεθλος αά ατος ξατετέλεσται

so wäre nun dieser "verrückte kampf" beendet, — und wenn er dann fortfährt: "Jetzt aber werde ich auf ein anderes ziel losgehen", und dann gegen Antinous selbst seinen pfeil richtet: so ist für jeden, der augen zu sehen hat, ersichtlich, dass Odysseus mit bitterer ironie die eigenen worte des Antinous wieder gebraucht. Und diese ironie wird gerade bei unserer auffassung zum schneidendsten sarkasmus.

Aber was machen wir mit Ξ 271?
ἄγρει νῦν μοι ὄμοσσον ἀ ἀ ῦ τ ο ν Στυγός ὕδωρ.

Wie oben bemerkt, steht die messung  $(\hat{a}-\acute{a}\bar{\alpha}\imath o\nu)$  der identificirung mit  $\mathring{a}-\acute{a}\check{\alpha}\imath o\varsigma$  entgegen.

Erwägt man das wesen der Styx, die bedeutung des namens Στύξ, der mit στυγ-εῖν, στυγ-ερός κτλ. offenbar eines ursprungs ist: so ist man fast gezwungen, in ἀάατον ein epitheton zu suchen, welches mit dem im alten hymnus auf Demeter vs. 259 vorkommenden ἀμείλικτον übereinstimmt, zumal es sich auch hier um eine schwurformel handelt:

Totw yà  $\hat{q}$   $\hat{s}$   $\hat{w}$   $\hat{o}$   $\hat{q}$   $\hat{c}$   $\hat{c}$   $\hat{c}$   $\hat{d}$   $\hat{c}$   $\hat{c}$   $\hat{c}$   $\hat{d}$   $\hat{d}$   $\hat{c}$   $\hat{c}$ 

Erstlich könnte man denken an abstammung aus aon "ekel" bzhw.  $d\sigma d\omega$  "ekel, überdruss haben" und aus zusammensetzung mit à copulativum. Regelrecht würde daraus hervorgehen ἀση-τός = αση-ρός (Hippocrates) , ekelhaft". Nach dem oben entwickelten gesetze würde in der zusammensetzung die erste silbe des stammes gelängt werden können oder müssen (vgl. ξρα-τός und εὐ-ήρα-705); dann ergäbe sich mit präfix  $\vec{\alpha}$  cop.  $\vec{\alpha} - \vec{\eta} \sigma \eta - 705 = \text{recht}$ ekelhaft, widerwärtig. Mit wegfall von o zwischen zwei vocalen ergäbe sich als dorische gestalt des wortes  $\partial -\dot{\alpha}(\sigma)\bar{\alpha}$ - $\tau o \varsigma$ . Der wegfall von sigma könnte im hinblicke auf die wurzel von ἄση, nämlich  $\tilde{\alpha}-\omega$ ,  $\tilde{\alpha}-\mu\epsilon\nu\alpha$ , sättigen um so leichter vor sich gehen. Die "dorische" oder vielmehr altlautige wortgestalt mit ursprünglichem A in solenner schwur-formel oder in feierlichem gebete dürfte nichts so auffälliges haben: gibt es doch bei Homer so viel andere formen älteren gepräges "dorisch - äolischer" vocalisation, ohne dass dafür ein so wichtiger grund wie hier vorläge.

Hierdach also wäre ἀάπτος synonym mit ἀμείλικτος, στυγερός und = gar widerlich, widerwärtig (ekelhaft). Diese etymologie würde allerdings ἀάπτος und ἀάπτος ziemlich weit aus einander bringen.

Eine zweite ableitungsweise wäre folgende. Wie die denominative ἀτιμάζω und ἀτιμάω (v. ἄ-τιμος) neben sich die gleichbedeutigen adjectiva verb. ἀτίμαστος und ἀτίμητος haben, wie

α-πείραστος oder α - πείρατος "unversucht" neben α - πείρατος, απέρητος zu den gleichwerthigen denominativen πειράζω und πειράω gehören: so würde α f α - τός (α f η - τός) von α μάω neben α f α - τός (für α μαστός) von α μάζω sich nach dem oben unter α μάω und α μάζω gesagten als gleichberechtigt aufstellen lassen. Devon mit präfix α copulativum und längung des stammanlauts α - ό f α τος neben α - ά α τος. Aber die bedeutung? Aus der ersten grundvorstellung "umdunsten" etc. ergäbe sich mit leichtigkeit der begriffe sehr umdunstet, umnebelt = dumpfig oder auch = dämmerig. düster. Dann entspräche α α ματον Στυγὸς τόωρ den geläufigen bezeichnungen der unterwelt Τάρταρος ή ερόεις Θ 13, ζόφος η ερόεις Ο 191, Φ 56, Ψ 51, 257. 155. Vgl. ὑπὸ ζόφος εὐ-ρωέντι Hymn. Cer. 482, ολαία εὐρωέντα νοπ Hades Υ 65, εἰς λίδεω δόμον εὐρωέντα π 512, ψ 322; πατ' εὐρωέντα πέλευθα νοπ wege in die unterwelt ω 10.

Das epitheton der unterwelt  $\eta \in \rho \circ \in \varsigma$  stammt bekanntlich von  $\dot{\alpha}_{\rho}$ ,  $\dot{\alpha}_{\rho} - \dot{\eta}_{\rho}$ , und dieses von w.  $\dot{\alpha}_{\rho}$ , woraus, wie wir sehen, auch  $\dot{\alpha}_{\rho} - \dot{\alpha}_{\omega}$  hervorging. Sonach wären  $\dot{\alpha} - \dot{\alpha}_{\rho} = \alpha_{\sigma}$  und  $\dot{\gamma} \in \rho \circ \in \varsigma$  einer urwurzel. Wir hätten also gewonnen aus  $\dot{\alpha}_{\rho} - \dot{\alpha}_{\omega}$  mit dem vertürkenden präfix  $\dot{\alpha} = \sigma \alpha$ , sa, begrifflich = con:

- 1)  $\vec{\alpha} \alpha_{\mathcal{F}} \vec{\alpha} \tau o \zeta$  umnebelt, bethört, thöricht, verrückt, als passendes epitheton zu dem bogenwettkampfe, der dem Antinous als ein "verrückter" gilt; vgl.  $\vec{\alpha}_{\mathcal{F}} \lambda \lambda \delta \zeta$  (von  $\vec{\alpha}_{\mathcal{F}} \epsilon \lambda \lambda \alpha$  bzhw. w.  $\vec{\alpha}_{\mathcal{F}}$ ) =  $\mu \alpha \nu \delta \mu \epsilon \nu o \zeta$  Hesych.
- 2)  $\vec{\alpha} \vec{\alpha} F \vec{\alpha} \tau o \zeta$  umnebelt = dumpfig, finster =  $\vec{\eta} \in \varphi \circ \epsilon \circ \zeta$ , als epitheton des styxwassers.

Es bedarf nicht der bemerkung, dass letztere ableitung den vorzug vor der aus  $\alpha\sigma\dot{\alpha}\omega$  verdient.

Wenn Apollonius Rhodius arg. II, 77 ( $x\alpha\varrho\tau\sigma\varsigma$ )  $\alpha\alpha\alpha\tau\sigma\varsigma$  als gegensatz von  $\chi\varepsilon\varrho\varepsilon\iota\omega\nu$  hat == an kraft unverletzbar: so darf solches in der auffassung des homerischen  $\alpha\alpha\alpha\tau\sigma\varsigma$  nicht beirren, da wir unter  $\alpha\alpha\omega$  gesehen haben, wie in späterer zeit dieses verbum aus dem grundbegriffe bethören auch in den begriff schädigen übergegangen ist.

### A105,

welches vorzugsweise in verbindung mit πολέμοιο als beiwort des Ares vorkommt, wird gewöhnlich als eine zusammenziehung aus Philologus. XXXVI. bd. 1.

 $\ddot{a}-\alpha-\tau o \varsigma$  bzhw. als eine bildung aus  $\ddot{a}$  privativum und  $\ddot{a}\omega$  sättigen aufgefasst und durch "unersättlich" übersetzt.

Die form  $\ddot{a}\alpha\tau\sigma\varsigma$  (vvv) steht freilich bei Hesiod Theog. 714  $I\dot{v}\eta\varsigma$   $\tau$ ,  $\ddot{a}\alpha\tau\sigma\varsigma$   $\pi\sigma\lambda \epsilon\mu\sigma \epsilon$ , welcher beiwörtliche ausdruck sich offenbar mit dem in Scut. Herc. 59  $A\rho\eta\nu$   $\ddot{a}\tau\sigma\nu$   $\pi\sigma\lambda \epsilon\mu\sigma \epsilon$  vollständig deckt. Aber daraus zu folgern, dass  $\ddot{a}\tau\sigma\varsigma$  eine zusammenziehung aus  $\ddot{a}\alpha\tau\sigma\varsigma$  in dem vorausgesetzten sinne wäre, ginge nur dann an, wenn es feststände, dass  $\ddot{a}\alpha\tau\sigma\varsigma$  aus  $\ddot{a}$  priv. und  $\ddot{a}\omega$  sättigen gebildet wäre.

Diese voraussetzung aber muss aus folgenden gründen als unstatthaft aufgegeben werden:

- 1)  $\tilde{a}\omega$  sättigen, identisch mit skr. av-ami sättigen (Christ Griech. lautl. p. 265, Fick Wörterb. I, 24 etc.) weist überall nur langes  $\alpha$  auf, weshalb  $\tilde{a}-\tau o \zeta$  gesättigt mit kurzem  $\tilde{\alpha}$  eine unmögliche bildung ist. Kurzes  $\tilde{a}$  für  $\tilde{a}-\omega$  sättigen könnte man nur dann gewinnen, wenn man den infinitiv  $\tilde{a}-\mu \epsilon \nu a \iota$   $\Omega$  70 als zusammenziehung aus  $\tilde{a}-\epsilon \mu \epsilon \nu a \iota$  fassen dürfte. Allein mit recht fassen alle wissenschaftlichen grammatiker  $\tilde{a}-\mu \epsilon \nu a \iota$  als eine bindevocallose bildung, wie  $\iota \sigma \tau \hat{a}-\mu \epsilon \nu a \iota$ ,  $\iota \delta -\mu a \iota$
- 2) Vorfügung von  $\tilde{\alpha}$  privativum statt  $\tilde{\alpha}v$  auch bei rein vocalisch anlautenden stämmen muss als unzulässig und unerhört für die sprache des Homer gelten: "unersättlich" hätte nur  $\tilde{\alpha}v$ - $\tilde{\alpha}\tau o \varsigma$  lauten können.
- 3) Gesetzt aber auch, aus  $\dot{\alpha}-\omega$  hätte  $\ddot{\alpha}-\tau\delta\zeta$  entstehen können, gesetzt ferner, es hätte sich daraus die zusammensetzung  $\ddot{\alpha}-\ddot{\alpha}-\tau o\zeta$  bilden lassen, so wäre es doch eine förmliche unerhörtheit, dass mit schwund des bedeutungsvollen präfixes  $\dot{\alpha}=\dot{\alpha}\nu$  eine zusammenziehung in  $\ddot{\alpha}\tau o\zeta$  erfolgt sein sollte.

Mit recht hat daher Sonne Ztschr. f. sprvgl. 1864, p. 421 eine andere ableitung und deutung von  $\tilde{\alpha} to \zeta$  vorschlagen zu müssen geglanbt. Er bringt das wort mit skr. av sich erfreuen in verbindung und deutet  $\tilde{\alpha} to \zeta$   $\pi o \lambda \ell \mu o \iota o = 0$ , sich am kampfe erfreuend".

Gegen diese etymologie erheben sich aber auch gewichtige bedenken.

- 1) W. av im sinne von "sich erfreuen" ist im griechischen nicht zur lebensvollen geltung gelangt.
- 2) Gesetzt aber auch, es gäbe im griechischen ein zeitwort  $\ddot{a} = ...,$  sich erfreuen", so müsste das adj. verbale davon  $\ddot{a} \tau \acute{o} \varsigma$  lautea, wogegen  $\ddot{a} \tau o \varsigma$  eine regelwidrige accentuation wäre.

Wir werden uns also wohl nach einer anderen etymologie

Die w. a<sub>F</sub> wehen hat als nebenform w. <sub>F</sub>a mit umspringung der laute. Curtius nr. 587.

In begrifflicher hinsicht entwickelt sich aus dem grundbegriffe "hauchen, athmen" mit leichtigkeit der begriff "schnauben" (ein verstärktes hauchen). So bedeutet auch  $\pi\nu\epsilon\omega$  öfters "schnauben", zb. N 385, besonders in der häufigen verbindung  $\mu\epsilon\nu\epsilon\alpha$   $\pi\nu\epsilon\ello\nu\tau\epsilon\varsigma$  muthschnaubend B 536,  $\Gamma$  8 u. ö. Nach etwas schnauben aber ist = trachten nach etwas, lat. av-ere (w. av = w. va), = an-helere, aspirare etc.

Demnach ist Hes. Theog. 714  $\tilde{\alpha} F \tilde{\alpha} \tau o \varsigma \pi o \lambda \epsilon \mu o \iota o$  so einfach wie natürlich = avidus belli. Dieses  $\tilde{\alpha} a \tau o \varsigma$  konnte, weil das präfix & keinen gegensätzlichen begriff wie & privativum =  $\tilde{\alpha} \nu$  esthält, sondern nur den begriff von  $\rho \alpha - \tau o \varsigma$  verstärkt, recht wohl die zusammenziehung in  $\tilde{\alpha} \tau o \varsigma$  erfahren.

Wir hätten also  $\tilde{\alpha}\tau o \varsigma \pi o \lambda \epsilon \mu o i o = avidus belli.$  So heisst Ares E 388. 863, Z 203, N 746, Achilles A 746. Hector heisst X 218  $\mu \alpha \chi \eta \varsigma \tilde{\alpha}\tau o \varsigma = pugnae avidus;$  Odysseus  $\nu$  293  $\delta \delta \lambda \omega \nu \tilde{\alpha}\tau o \varsigma = fraudis$ , doli avidus, oder A 430  $\delta \delta \lambda \omega \nu \tilde{\alpha}\tau o \varsigma \tilde{\eta} \delta \tilde{\epsilon} \pi \delta \nu o i o = doli avidus atque laboris.$ 

Dass θάρσος ἄᾶτον bei Quintus Smyrn. I, 217 nichts mit ἀτος zu schaffen hat, ist von Buttmann Lex. I, 233 richtig erkannt, und überzeugend nachgewiesen worden, dass sich dieser wedruck mit dem homerischen θάρσος ἄητον Φ 395 deckt.

Unrichtig dagegen erklärt Buttmann ebendas. das bei Apollonius Arg. 1, 459 vorkommende  $\tilde{\alpha}\alpha\tau\sigma\varsigma$  (— vv). Dieses wort soll "verderblich" bedenten. Sehen wir zu. Die stelle lautet: μετέπειτα δ' αμοιβαδίς αλλήλοισι μυθεῦνθ' οἰά τε πολλά νέοι παρά δαιτί και οἴνφ τερπνῶς έψιόωνται, ὅτ' ἄατος ὕβρις ἀπείη.

Im ganzen zusammenhange der stelle wird nirgends der begriff "verderblich" erwartet. Dagegen wäre "blähend", "schwellend" ein so natürliches epitheton zu übermuth; ist doch übermuth nichts anderes, als "aufgeblasenheit"; und bläht doch der übermuth auf, herz und adern schwellend. Sämmtliche wurzeln aber, welche "wehen", "blasen" bedeuten, stellen in abgeleiteten wörtern auch den bgr. blähen, schwellen, aufblasen dar. Wir fassen daher das epitheton als lautlich identisch mit dem oben besprochenen äfavos in Hesiods Theogonie 714, nur mit der angegebenen, aus der grundbedeutung der w.  $f\alpha = \hat{\alpha}_{\beta}$  so naturgemäss sich ergebenden bedeutungs-modification. Wie so oft, ist auch hier epische längung des anlautenden vocals erfolgt, die hier wegen des digamma sogar weit berechtigter erscheint, als die epischen längungen der anlautssilbe in  $\alpha$ - $\alpha$ - $\alpha$ vavos,  $\alpha$ 0000 von  $\alpha$ 00,  $\alpha$ 0,  $\alpha$ 00,  $\alpha$ 

Gerade an unserer stelle, wo von zechenden jungen leuten rede ist, die sonst bei gelagen so leicht von schwellendem übermuthe erfasst und dann zu ungehörigkeiten hingerissen werden, dürfte man sich vergebens nach einem passenderen epitheton zu  $v\beta \rho \iota \varsigma$  umsehen.

Wenn dagegen Argon. II, 989 den Amazonen, welche auf krieg und blutige thaten sännen, ῦροις στονόεσσα, und III, 583 von Aeetes den Argonauten, denen Aeetes dort verderben und untergang androht, ἀλεγεινὴ ῦροις nachgesagt wird, so erklärt sich das ganz einfach aus dem zusammenhange, berechtigt aber nicht, das in so verschieden artiger umgebung stehende ἄατος ῦροις I, 459 der ὕροις στονόεσσα II, 989 oder der ἀλεγεινὴ ῦροις III, 583 gleichzustellen. — Gegen diese gleichstellung sprechen ausserdem auch noch die etymologischen bildungsgesetze. Mag auch ἀάω in späterer zeit im sinne von schädigen gebraucht werden, so könnte daraus wohl ein ἀά-τός (oxytonon), aber kein ἄά-τος (proparoxytonon) hervorgehen.

# "Αητος

findet sich nur Ø 394 in den worten des Ares an Athene:

τίπτ' αὖτ', ω΄ κυνάμυια, θεοὺς ἔφιδι ξυνελαύνεις θάφσος ἄητον ἔχουσα, μέγας δέ σε θυμὸς ἀνῆκεν; Verleitet durch die stelle ι 381:

aδτάς θάςσος ἐνέπνευσεν μέγα δαίμων, wellten einige der alten erklärer auf jegliche weise den begriff μέγα herausbringen, sowohl für adj. ἄητος als für das gleich zu besprechende αἴητος. Aber wie? Herodian geht nach schol. zu Σ 410 auf εἰμί zurück und etymologisirt folgendermassen: ἐτόν, ἄητον, αἴητον!! Andere leiten den begriff gross aus αἶα erde her, Buttmann aus ἄγαμαι, als könnte ἄητος für ἀγητός stehen; vermünftiger wenigstens ist die begriffsvermittelung bei Apollonius Sophista: τὸ γὰς φυσώμενον μέγα γίγνεται, womit die herleitung aus w. ἀς wehen, blasen (blähen) gelehrt wird. Aber der begriff μέγα ist zu matt und zu wenig charakteristisch.

Demnach  $\check{\alpha}\eta\tau\sigma\varsigma$  statt  $\check{\alpha}_{\digamma}-\eta-\tau\sigma\varsigma$  von dem mittels E aus der w.  $\check{\alpha}_{\digamma}$  erweiterten stamme  $\check{\alpha}_{\digamma}$ , woher auch  $\check{\alpha}_{\digamma}-\eta-\mu\iota$ ,  $\check{\alpha}_{\digamma}-\check{\eta}-\tau\eta\varsigma$  wehen wind u. a. wö., und  $\check{\alpha}-\eta-\tau\sigma\varsigma = \check{\alpha}\varepsilon\lambda\lambda\acute{\sigma}\varsigma = \mu\alpha\iota\nu\acute{\sigma}\mu\varepsilon\nu\sigma\varsigma = \tau$  resend: "was treibst du, hundsfliege, mit rasendem (muthe) frevelmnthe die götter zum streite zusammen?"

Hiernach können wohl andere deutungsversuche, wie  $\tilde{a}\eta\tau\sigma\varsigma=\tilde{a}\tau\sigma\varsigma$  mit dem unhaltbaren begriffe "unersättlich" einfach auf sich beruhen bleiben.

verhält sich, wie bereits von den alten erkannt war, zu  $\ddot{\alpha} - \eta - \tau o \varsigma$ , wie  $\alpha l - \epsilon - \tau o \varsigma$ :  $\dot{\alpha} - \epsilon - \tau o \varsigma$ , wie  $\alpha l - \epsilon l$ :  $\dot{\alpha} - \epsilon l$ . Auch dieses wort kommt nun einmal  $\Sigma$  410 vor, wo es von Hephästos heisst:

η, και ἀπ' ἀκμοθέτοιο πέλως αξητον ἀνέστη.

Auch hier will man durchaus den begriff μέγα herausbringen, vielleicht, weil im homerischen hymnus auf Apollo 401 zu lesen ist: καὶ κεῖτο πέλως μέγα τε δεινόν τε.

Allein hier, wo Apollo, in einen delphin verwandelt, "daliegt, ein ungethüm gross und furchtbar", ist  $\mu \dot{\epsilon} \gamma \alpha$  durchaus an seinem platze, während  $\Sigma$  410 der begriff  $\mu \dot{\epsilon} \gamma \alpha$  ganz unmotivirt sein würde.

Es ist schon vollauf genug, den Hephästos als ein "ungethüm" zu bezeichnen; zu einer verstärkung noch durch  $\mu \ell \gamma \alpha$  liegt keinerlei anlass vor; auch würde solche bezeichnung mit den sonstigen homerischen darstellungen des gottes sich nicht im entferntesten vertragen. Wohl aber bedarf der eigenthümlich gewählte ausdruck  $\pi \ell \lambda \omega \rho$ , den unser dichter sonst nur noch vom Kyklopen 428 und von der Skylla gebraucht  $\mu$  87, einer erläuterung, in wiefern nämlich der gott als  $\pi \ell \lambda \omega \rho$  erscheint.

Einige der alten wollten αλητος von αλετός adler ableiten, und zwar mit dem begriff "krummfüssig", weil die adler γαμψώνυχες seien!! Vgl. die scholien zur stelle. — Wir können diese etymologie ebenso gut, wie die aus ετός (ελμί) oder aus αλα = γαῖα κιλ. auf sich beruhen lassen. Desto grössere aufmerksamkeit verdient die erklärung von Apion bei Apollonius (Lex. p. 17) πνευστόν, πυρῶδες. Hesychius bietet nur die glosse αλητον πνευστικόν ή πυρῶδες.

Den Hephästos als "schnaubendes ungeheuer" vorführen zu wollen, weil er bei der arbeit keucht und schnaubt, solche geschmacklosigkeit mit dem epitheton ornans (?!) werden wir dem Homer doch wohl nicht zutrauen dürfen.

Desto angemessener muss der begriff feuerig, glühend erscheinen: Hephästos erhebt sich hinter seinem ambos weg und legt seine blasebälge,  $\varphi i \sigma \alpha \zeta \pi \nu \varrho \delta \zeta$ , fort. Im widerscheine der feueresse und der glühenden metallmassen, die der gott am ambos bearbeitete und im ofen schmelzen liess, musste er, zumal der meergöttin Thetis an unserer stelle, als glühendes, feueriges ungethüm vorkommen, vollends in dem kleiderlosen arbeiteraufzuge in welchem er hier vorgeführt wird. Vgl. vs. 413 ff.

Aber wie ist der begriff feurig aus w.  $\alpha_{\mathcal{F}}$  zu vermitteln? Dem sprachgeiste gilt feuer und flamme als sichtbarer hauch.

Daher von w.  $\vec{\alpha}_{\mathcal{F}}$  neben  $\vec{\alpha}_{\mathcal{F}} \tau \mu \hat{\alpha}_{\mathcal{F}} \tau \hat{\alpha}_{\mathcal{F}} \tau \hat{\alpha}_{\mathcal{F}} \tau \hat{\alpha}_{\mathcal{F}} \hat{\alpha}_{\mathcal{F$ 

πάντα δέ οἱ βλέφας' αμφὶ καὶ δφούας ενσεν αϋτμή, mimlich die gluth des brennenden pfahls.

Demnach  $\mathcal{O}$  355 πνοίη τειρόμενοι πολυμήτιος Ήφαίστοτο = ,durch die lohe des feuers"; im hymnus auf Merkur 114 haben wir φλόξ φῦσαν δείσα πυρός, bei Euripides Troad. 832 φοίνιξ πυρός πνοά.

Hū-q feuer entstammt aus w. spu blasen. — Πέμφιξ hauch bedeutet bei Sophocles frgm. 319 geradezu feuer. — Πρή-θω bedeutet 1) wehen, blasen, 2) brennen; — skr. pavana ist = 1) wind, hauch, 2) feuer; — fön (wind) steht neben goth. fön, funa feuer. — Aus w. an (ἀν) wehen entstammt skr. an-ila-s = ἄν-ε-μος, aber auch an-ala-s feuer. — Aus τύφω (w. θν) entstammt τυφώς, τυφών heftiger wind, aber auch τυφεδών fackel, ξαι-τυφή = ἐπικαή (Hes.), ἐπι-τυφώσαι = ἐπι-πυριάσαι (Hes.). — Lat. βα-re, fla-men, flag-ro, flamma etc. hängen wurzelhaft zusammen; und was dergleichen analogien noch mehr sind.

Demnach dürsen wir nicht länger anstand nehmen, alproc mit den alten, als von w.  $\hat{a}_{\mathcal{F}}$  bzhw. stamm  $\hat{a}_{\mathcal{F}}$ s gebildet, für =  $\pi v$ - $\varrho \omega \delta \eta_{\mathcal{F}}$  seurig, glühend aufzusassen. Einigen der alten erklärer schien dieser begriff so sehr geheischt, dass sie, ausser stande, denselben aus w.  $\hat{a}_{\mathcal{F}}$  zu vermitteln, sogar vor der ableitung aus  $a \mathcal{F} \mathcal{F} \omega$  nicht zurückschreckten. Vgl. Schol. zu  $\mathcal{F}$  410.

Wenn Buttmann Lexil. einen stamm  $at = {}^{*}A\Gamma\Omega = \tilde{a}\gamma a\mu a\nu$  annimmt, und hiervon  $a\tilde{b}\eta\tau o\varsigma$ ,  $a\tilde{b}v\dot{o}\varsigma$  u. a. w. ableitet, so kann ihm hierin heut zu tage niemand mehr folgen. Dagegen wird er darin recht haben, dass er  $a\tilde{b}\eta\tau o\varsigma$  und  $a\tilde{b}v\dot{o}\varsigma$  für verwandt erklärt. Nur ist sowohl die lautliche, als die begriffliche vermittelung eine wesentlich andere, als er voraussetzt.

### Alvós

geht u. e. ebenso gut, wie  $\tilde{a}\eta\tau\sigma\varsigma$  und  $a\tilde{t}\eta\tau\sigma\varsigma$  auf w.  $\tilde{a}_{\digamma}$  zurück, und ist zusammengezogen aus  $\tilde{a}_{\digamma}$ - $\iota\nu\acute{o}_{\varsigma}$ , das selbst gebildet wäre wie  $\pi\nu\varkappa$ - $\iota\nu\acute{o}_{\varsigma}$  neben  $\pi\nu\varkappa$ - $\nu\acute{o}_{\varsigma}$  aus stamm  $\pi\nu\varkappa$ .

In lautlicher hinsicht sprechen für diese bildung u. a. folgende analogien:

ποινή sühne stammt nach Pott W. I, 1107, Curtius n. 373 aus w. pu reinigen, wovon pu-rus pu-tus etc., steht also für

anderswo gezeigt werden soll, auf eine wurzel zurück, die sich begrifflich mit w.  $\delta_{\mathcal{F}}$ , w.  $\vartheta v$  deckt, und ist nahe verwandt mit goth. saivala =  $\psi v \chi \dot{\eta}$ , mit  $\sigma \epsilon \dot{v} \omega \times \tau \lambda$ ., hat aber mit scaevus,  $\sigma \kappa \alpha \iota \dot{\sigma} \dot{\varsigma}$ , wie man neuerdings glauben machen wollte (vgl. Vanićek, Lat. wt.), auch nicht das mindeste zu schaffen.

Im deutschen sehlt es leider an einem worte, welches so, wie lat. saevus, nicht bloss der grundbedeutung des griechischen alvos entspricht, sondern auch in der weiterent anwendung sich überall mit alvos deckt. Es bleibt daher, für die übersetzung nichts anderes übrig, als — je nach dem sinne der stelle — eine jener bedeutungen zu wählen, die das lat. saevus durchläuft: wüthig, graus, grausig, heftig u. s. w.

Nach dieser erörterung brauchen wir wohl nicht mehr die anderweitigen etymologien des wortes, wie aus der interjection  $\alpha \tilde{\epsilon}$  oder aus  $\delta \epsilon \nu \delta \epsilon$  u. s. w. in ihrer unhaltbarkeit zu beleuchten.

Eine zusammensetzung mit αλνός ist ohne zweifel das eigenthümliche wort

welches nur in der form αλναρέτη als vocativ II 31 vorkommt. Schon im alterthum war man über das wort uneins. Einige nahmen dasselbe als nominativ αλναρέτη; andere wollten αῖν, ἀρετῆς lesen und letzteres wort als genetiv zum folgenden beziehen. Apollonius Lex. Hom. p. 14 erklärt: ἐπὶ κακῷ τὴν ἀρετὴν κεκτημένος, ebenso Hesychius. Der scholiast zur stelle deutet: εἰς αἰνὸν χρώμενε τῆ ἀρετῆ, εἰς ὅλεθρον, οὐκ εἰς σωτηρίαν. Eine andere alte erklärung lautet: ἐπὶ κακῷ τὴν ἀρετὴν ἔχων, wieder eine andere ἐμφαίνει τὸν σχετλιάζοντα.

Zusammensetzung aus alvóç und  $\partial \rho \epsilon i \dot{\eta}$  in einer der angegebenen bedeutungen ist eine so unerhörte wortbildung, dass selbst Damm, welcher doch sonst auch vor den abenteuerlichsten ableitungen nicht zurückschreckt, sie als eine wunderliche zu bezeichnen nicht umhin kann.

Sehen wir uns den zusammenhang an, ob denn der begriff, zum unheil tapferer" gefordert oder auch nur brauchbar sei.

"O Achilles, sohn des Peleus", sagt Patroclus, "du bei weitem bester der Achäer, werde nicht unwillig auf mich; ist doch so schweres leid über die Achäer hereingestürmt. Denn diejenigen sammt und sonders, die sonst die edelsten waren, liegen

x 87,  $\sigma$  273. Daran reiht sich die verbindung mit  $x \dot{\alpha} \mu \alpha \tau \sigma \varsigma$  K 312. 399,  $\varepsilon$  457,  $\mu \dot{\sigma} \varrho \sigma \varsigma \Sigma$  465,  $x \alpha x \dot{\sigma} \nu \mu$  275,  $\tau \varrho \dot{\sigma} \mu \sigma \varsigma$  H 215,  $\Lambda$  117, Y 44, welcher letzteren verbindung zur seite gestellt werden kann alvä $\varsigma$   $\delta \varepsilon \ell \delta \omega$ ,  $\delta \varepsilon \ell \delta \omega x \alpha x \iota \lambda$ . K 38. 93, N 481, T 23, X 454,  $\Omega$  358,  $\zeta$  168,  $\sigma$  80.

Es crübrigen jetzt nur noch wenige verbindungen für das adj. advos, nämlich mit  $\pi v \varrho \delta \varsigma \mu \epsilon v o \varsigma P 565$ , mit  $\pi \epsilon \lambda \omega \varrho \alpha$  z 219, mit  $\lambda \delta \chi o \varsigma \delta$  441:

**ἔνθα κεν αἰνότατος λόχος ἔπλετο· τεῖρε γὰρ αἰνῶς** φωκάων άλιοτρεφέων όλοωτατος όδμή —

ferner mit  $\delta v = i \varrho o \varsigma \tau$  568 von dem grausigen traume der Penelope (vs. 536 ff.);  $v = x \acute{a} \acute{d} = \varsigma E$  886, endlich in der verdächtigen stelle  $\Theta$  474/6 ozelvei  $\mathring{e}v$  alvoz $\acute{a}$ t $\varphi$ .

Mit dem vocativ alvórare wird A 552,  $\Delta$  25,  $\Theta$  462,  $\Xi$  330,  $\Pi$  440,  $\Sigma$  361 der Kronide, mit alvoráry  $\Theta$  423 Athene angeredet.

Ueberlegt man sich diese gebrauchsübersicht, und sieht man sich nach einem worte um, welches überall dem griechischen worte congruent wäre bzhw. all die gleichen verbindungen eingeben könnte, so bietet sich das lateinische saevus dar.

Sogar den alvõisi vexádessis E 886 kann man aus Virgil surera saeva, dem alvõi õveiçoi  $\tau$  568 aus Tibull saeva somnia gegenüberstellen. Virgil hat saevus als beiwort zu horror ( $\tau$ çóμος alvóς H 215 ö.), Properz zu fletus (vgl. alvòi ἄχος) gebraucht. Nennt Homer  $\varkappa$  219 wölfe und löwen alvà πέλωρα,
so hat Lucrez saevus als beiwort zu leo, aper, Tibull zu lupus,
Virgil zu leaena. Wird bei Homer Zeus als alvótate, Athene
als alvotátη angeredet, so ist bei Virgil Juno als saeva gezeichnet. Ja, das advb. saeve erscheint selbst bei prosaikern, zb. Sueton,
in dem sinne von "heftig"  $= alv\tilde{\omega}_{\mathcal{G}}$ . Wollten wir auch noch das
subst. saevitia heranziehen, so liesse sich Sallust's saevitia temporis
(hiemis) recht wohl dem alvótatoς ἐνιαυτός im hymn. Cer. 305,
wo von einem unfruchtbaren jahre rede ist, vergleichen.

Die grundbedeutung aber des lat. saevus (vgl. saevire) ist wüthig, stürm isch, toben d. Wie leicht sich der bgr. stürmen, wüthen u.s. w. aus dem begriffe wehen, blasen ergibt, zeigen die oben besprochenen wörter  $\Im v \epsilon \lambda \lambda a$ ,  $\Im v \omega$ ,  $\Im v \omega$ , zeigt  $\Im v \alpha \zeta = \mu \alpha v \alpha \zeta$ ,  $\alpha \epsilon \lambda \lambda \delta \zeta = \mu \alpha v \delta \mu \epsilon v \delta \zeta$  u.s. w. — Ja, lat. saevus selbst geht, wie

 $\ddot{\alpha}-\alpha-\tau o \zeta$  bzhw. als eine bildung aus  $\dot{\alpha}$  privativum und  $\ddot{\alpha}\omega$  sättigen aufgefasst und durch "unersättlich" übersetzt.

Die form  $\tilde{a}a\tau o \varsigma$  (vvv) steht freilich bei Hesiod Theog. 714  $I\dot{v}\eta\varsigma \tau$ ,  $\tilde{a}a\tau o \varsigma \pi o \lambda \epsilon \mu o \iota o$ , welcher beiwörtliche ausdruck sich offenbar mit dem in Scut. Herc. 59  $A\rho\eta v \tilde{a}\tau o v \pi o \lambda \epsilon \mu o \iota o$  vollständig deckt. Aber daraus zu folgern, dass  $\tilde{a}\tau o \varsigma$  eine zusammenziehung aus  $\tilde{a}a\tau o \varsigma$  in dem vorausgesetzten sinne wäre, ginge nur dann an, wenn es feststände, dass  $\tilde{a}a\tau o \varsigma$  aus  $\tilde{a}$  priv. und  $\tilde{a}\omega$  sättigen gebildet wäre.

Diese voraussetzung aber muss aus folgenden gründen als unstatthaft aufgegeben werden:

- 1)  $\tilde{a}\omega$  sättigen, identisch mit skr. av-ami sättigen (Christ Griech. lautl. p. 265, Fick Wörterb. I, 24 etc.) weist überall nur langes  $\alpha$  auf, weshalb  $\tilde{a}-\tau \delta \varsigma$  gesättigt mit kurzem  $\tilde{a}$  eine unmögliche bildung ist. Kurzes  $\tilde{a}$  für  $\tilde{a}-\omega$  sättigen könnte man nur dann gewinnen, wenn man den infinitiv  $\tilde{a}-\mu \epsilon \nu ai$  O 70 als zusammenziehung aus  $\tilde{a}-\epsilon \mu \epsilon \nu ai$  fassen dürfte. Allein mit recht fassen alle wissenschaftlichen grammatiker  $\tilde{a}-\mu \epsilon \nu ai$  als eine bindevocallose bildung, wie  $i\sigma \tau \hat{a}-\mu \epsilon \nu ai$ ,  $i\tilde{a}-\mu ai$ ,
- 2) Vorfügung von  $\vec{\alpha}$  privativum statt  $\vec{\alpha}v$  auch bei rein vocalisch anlautenden stämmen muss als unzulässig und unerhört für die sprache des Homer gelten: "unersättlich" hätte nur  $\vec{\alpha}v$ - $\vec{\alpha}\tau o \varsigma$  lauten können.
- 3) Gesetzt aber auch, aus  $\dot{\alpha}-\omega$  hätte  $\ddot{\alpha}-\tau\delta\zeta$  entstehen können, gesetzt ferner, es hätte sich daraus die zusammensetzung  $\ddot{\alpha}-\ddot{\alpha}-\tau\delta\zeta$  bilden lassen, so wäre es doch eine förmliche unerhörtheit, dass mit schwund des bedeutungsvollen präfixes  $\dot{\alpha}=\dot{\alpha}\nu$  eine zusammenziehung in  $\ddot{\alpha}\tau\delta\zeta$  erfolgt sein sollte.

Mit recht hat daher Sonne Ztschr. f. sprvgl. 1864, p. 421 eine andere ableitung und deutung von  $\tilde{\alpha}_{10}$  vorschlagen zu müssen geglaubt. Er bringt das wort mit skr. av sich erfreuen in verbindung und deutet  $\tilde{\alpha}_{10}$   $\epsilon$   $\pi$ 0 $\lambda$ 6 $\mu$ 010 = ,,sich am kampfe erfreuend".

Gegen diese etymologie erheben sich aber auch gewichtige bedenken.

- 1) W. av im sinne von "sich erfreuen" ist im griechischen nicht zur lebensvollen geltung gelangt.
- 2) Gesetzt aber auch, es gäbe im griechischen ein zeitwort  $\ddot{a}\omega = ,$ sich erfreuen", so müsste das adj. verbale davon  $\ddot{a}-\tau \acute{o}\varsigma$  lauten, wogegen  $\ddot{a}-\tau o\varsigma$  eine regelwidrige accentuation wäre.

Wir werden uns also wohl nach einer anderen etymologie umschen müssen.

Die w. af wehen hat als nebenform w. fa mit umspringung der laute. Curtius nr. 587.

Aus w.  $\varphi \alpha$  bildet sich  $\varphi \check{\alpha} - \tau \acute{o} \varsigma$ , wie aus w.  $\mu \alpha$  das adj. verbale  $\mu \check{\alpha} - \tau \acute{o} \varsigma$  in  $\alpha \mathring{v} \tau \acute{o} - \mu \alpha - \tau o \varsigma$  u. s. w. Zusammensetzung mit dem verstärkenden präfix  $\check{\alpha} = s\alpha$  ergibt  $\check{\alpha} - \varphi \check{\alpha} - \tau o \varsigma$ ,  $\check{\alpha} - \alpha - \tau o \varsigma$  (v v v), natürlich mit zurückziehung des accents, wie in  $\varepsilon \mathring{v} - \acute{\eta} \varrho \alpha - \tau o \varsigma$  aus  $\check{\xi} \varrho \alpha - \tau \acute{o} \varsigma$ .

In begrifflicher hinsicht entwickelt sich aus dem grundbegriffe "hauchen, athmen" mit leichtigkeit der begriff "schnauben" (ein verstärktes hauchen). So bedeutet auch  $\pi v \ell \omega$  öfters "schnauben", zb. N 385, besonders in der häufigen verbindung  $\mu \ell v \ell \alpha$   $\pi v \ell \ell v \tau \ell \zeta$  muthschnaubend B 536,  $\Gamma$  8 u. ö. Nach etwas schnauben aber ist = trachten nach etwas, lat.  $\alpha v - ere$  (w.  $\alpha v$  = w.  $v\alpha$ ), =  $\alpha v - ere$  helare, aspirare etc.

Demnach ist Hes. Theog. 714  $\tilde{\alpha} F \tilde{\alpha} \tau o \zeta \pi o \lambda \ell \mu o \iota o$  so einfach wie natürlich = avidus belli. Dieses  $\tilde{\alpha} a \tau o \zeta$  konnte, weil das präfix  $\tilde{\alpha}$  keinen gegensätzlichen begriff wie  $\tilde{\alpha}$  privativum =  $\tilde{\alpha} \nu$  enthält, sondern nur den begriff von  $\beta \alpha - \tau o \zeta$  verstärkt, recht wohl die zusammenziehung in  $\tilde{\alpha} \tau o \zeta$  erfahren.

Dass θάρσος ἄ ᾱτον bei Quintus Smyrn. I, 217 nichts mit ἀτος zu schaffen hat, ist von Buttmann Lex. I, 233 richtig erkannt, und überzeugend nachgewiesen worden, dass sich dieser ausdruck mit dem homerischen θάρσος ἄητον Φ 395 deckt.

Unrichtig dagegen erklärt Buttmann ebendas, das bei Apollonius Arg. 1, 459 vorkommende  $\tilde{\alpha}\alpha\tau\sigma\varsigma$  (— vv). Dieses wort soll "verderblich" bedeuten. Sehen wir zu. Die stelle lautet:

leicht die form alvaçé $\tau\eta$  für alvaçé $\tau\eta\varsigma$  erzeugen. Uebrigens ist es bekannt, dass  $\partial \varrho - \varepsilon - \tau \dot{\eta}$  selbst ebenfalls aus w.  $\partial \varrho$  entstammt.

Angesichts der so regelrechten zusammensetzung mit alvó $\zeta$ , wie alvo-na $\theta$  $\eta$  $\zeta$  grauses erduldend —  $(\tau \dot{\alpha})$  alvà  $\pi$ a $\theta$  $\psi$  $\psi$  bzhw.  $\pi$ a $\theta$  $\psi$  $\psi$  $\psi$ 0201, alvó- $\mu$ 0 $\theta$ 0 $\zeta$  von grausem geschicke (seiend)  $\psi$ 53,  $\psi$ 169,  $\chi$ 487, dürfte dem Homer um so weniger eine so regelwid rige bildung, wie die gewöhnliche deutung  $\theta$  $\theta$  $\psi$ 0 zuz $\theta$ 0.  $\theta$ 0 zi  $\theta$ 1 zuz $\theta$ 2 voraussetzt, zuzuschreiben sein.

#### Alvos

lob u. s. w. schliesst sich lautlich so nahe an αλνός an, dass es schwerlich von verschiedener wurzel entstammen wird.

Es ist synonym mit  $\tau \hat{o}$   $\times \lambda \ell \circ \varsigma$ , und wie sich dieses begrifflich zu w.  $\times \lambda v$  hören gesellt, so  $\alpha \ell - v \circ \varsigma$  ganz ungezwungen zu  $\hat{a} t \omega$  hören, welches zeitwort selbst für  $\hat{a} f - \iota \omega$  steht und eine erweiterte form von  $\tilde{a}\omega$ ,  $\tilde{a}_{f} - \omega$  ist, wie  $\ell \sigma \mathcal{H} \omega$  von  $\ell \sigma \mathcal{H} - \omega$ . Hinsichtlich des suffixes vergleichen sich zahlreiche andere substantivbildungen in  $v \circ \varsigma$ ,  $v \circ \gamma$ ,  $v \circ v \circ \ell - v \circ \varsigma$ ,  $\partial \varrho \tilde{\gamma} - v \circ \varsigma$ ,

Curtius bemerkt unter n. 587: "Aus der grundvorstellung des hauchens entwickelt sich die des rufens", und zieht daher gewiss mit recht αὖειν rufen, ἀὖσας, nebst ἀὐτή geschrei, ἀὐτεώ, l-ω-ή für l-ως-ή stimme, schall zur w. ἀς hauchen. Nun sind aber tönen und hören reciproke begriffe: ἀχούω höre, ἀχοή gerücht, ἀχουή geräusch Π 634; χλύω höre, χλέος ruf, χλυτός, ahd. hlût, nhd. laut. Vgl. lat. vox.

Ebenso könnte allenfalls auch umgekehrt der begriff hören aus tönen, gleichsam als angetönt sein, hervorgehen. Der andere weg wäre folgender: alle wurzeln und stämme, welche den grundbegriff hauchen haben, bedeuten auch duften, riechen, wittern, aus welch' letzterem begriffe sich der begriff spüren, merken ergibt: ἀῦτή und πνεῦμα = witterung des wildes; ὀδ-μά-ομαι und δσ-μά-ομαι = riechen, wittern, spüren; lat. ol-facio (von

ol-co duften) = wahrnehmen; die englischen zeitwörter smoke, smell, scent = 1) hauchen, dampfen, riechen, 2) wittern, spüren; — ἀτσθω hauchen Π 468, Υ 403 kann von αλσθ-άν-ομαι merke um so weniger getrennt werden, als αλσθάνομαι bei Xenophon Cyn. III, 3, Memor. III, 11, 8 auch noch vom geruche (wittern) gebraucht wird; und ατω merke, höre σ 11 u. ö. ist gewiss nicht bloss lautlich identisch mit ατω hauche O 252.

Doch, wie dem auch sei,  $\alpha \bar{t} - \nu \sigma \varsigma : \partial t \omega = \varkappa \lambda \hat{\epsilon} - \sigma \varsigma : \varkappa \lambda \hat{\nu} - \omega$ .

Wie sich an das einfache  $at\omega$  unser  $atvo\varsigma$  anlehnt, so an das compositum  $\xi \pi - \alpha t \omega \longrightarrow \xi \pi - \alpha t vo\varsigma = \alpha t vo\varsigma$ . Aber was ist das adjectiv  $\xi \pi - \alpha t v \circ \varsigma$ ?

#### επ-αινός,

das vielumstrittene beiwort der Proserpina, galt Lobeck Path. I, 354 für eine so unerklärliche bildung, dass er meinte, man müsse über dasselbe Apollo selber befragen.

Gewöhnlich fasst man  $\xi \pi a i v \acute{o} \zeta$  als verstärkung von  $a i v \acute{o} \zeta =$  sehr furchtbar.

Allein 1) gibt es kein bloss verstärkendes präfix  $\xi \pi l$  ohne präpositionelle beziehung; 2) erscheint der angegebene begriff nirgends im zusammenhange als ein entsprechender; 3) ja, die stelle z 534 =  $\lambda$  46:

# επεύξασθαι δε θεοίσιν,

## λφθίμφ τ' Αίδη και Επαινή Περσεφονείη

verbietet sichtlich den begriff "sehr furchtbar", "überaus grausig". Denn die symmetrie erfordert hier, dem epitheton des gatten, dem λφθιμφ entsprechend, für die gattin ein synonymes beiwort. Neben dem hebenden beiworte ζφθιμος hat ein abschreckendes epitheton wie "grausig" u. dgl. sein würde, entschieden keinen platz.

Vermuthlich in würdigung des letzteren umstandes hat man bereits im alterthum neben der deutung επίφοβος, δεινή auch andere erklärungen aufgebracht: ην ἄν τις ἐπαινῶν παραιτήσαιτο oder ην οὐ κ ἄν τις ἐπαινήσαιεν ἀντίφρασις ὁ τρόπος. Beide deutungen zeichnen sich durch abgeschmacktheit aus, kommen aber mit einer anderen antiken etymologie ἐπαινός = ἐπαινετός auf dasselbe etymon ὁ ἔπαινος hinaus.

Wie indessen aus ὁ ἔπαινος ein adjectiv ἐπαινός entstehen

könne, ist ebenso unerfindlich, als wie  $\tilde{\epsilon}n$ -airezóg hätte zu  $\tilde{\epsilon}n$ -aireóg werden können.

Buttmann erachtet sich angesichts der bildungsschwierigkeiten für berechtigt, zai en alvh  $\Pi_{\epsilon} \varphi \sigma_{\epsilon} \varphi \sigma_{\epsilon} v_{\epsilon} \eta =$ , und dazu 'die grause l'ersephone" zu ändern. Abgesehen von allen sonst ig en bedenken, so ist mit dem begriffe "grausig" dem  $\iota \varphi \sigma_{\epsilon} \mu \sigma_{\epsilon} \varphi \sigma_{\epsilon} \mu \sigma_{\epsilon} \varphi \sigma_{\epsilon} \psi \sigma_{\epsilon}$ 

Ableitungen direct aus zusammensetzungen mit ἐπί, wenn auch mit anderen suffixen, sind etwas ganz gewöhnliches: zb. ἐπιειχτός, direct von ἐπιειχω, weshalb auch oxyton und nicht proparoxyton, ἐπ-ημοιβός (daher auch nicht proparox.), ἐπι-τερπής, ἐπ-αμοιβιος, ἐπ-αρωγός (ἐπαρήγω: nb. οχγt.), ἐπ-αριής, ἐπ-αοιδή besprechung, ἐπιβήτωρ (ἐπιβαίνω), ἐπι-γναμπ-τός (ἔπιγναμπτω, nicht proparox.), ἐπι-γράβ-δην, ἐπί-ληθος χτλ., — lauter bildungen aus zusammensetzungen mit präposition ἐπί! Die simplicia εἰχτός, ἀρτής, βήτωρ, adv. λῆθος χτλ. sind gar nicht einmal im gebrauche! Auch gibt es kein adj. verbale χασ-τός zu χαίνυμαι (st. χαδ), wohl aber nom. pr. Ἐπι-χάστη neben ἐπιχαίνυμαι Y 35. Wenn man letzteres wort mit ,,sehr ausgezeichnet sein" erklärt hat, so ist man sehr irre gegangen: ἐπιχαίνυμαι entspricht dem lat. ad-cendor, und ἐπι-χέχασται ist — accensus est (stamm cand, cand-eo), im übertragenen sinne — er erstrahlte.

Ueber suffix  $v \circ \varsigma$  (in  $\xi \pi - \alpha \iota - v \circ \varsigma$ ), welches gleichbedeutig ist mit suffix  $\tau \circ \varsigma$ , genügt es auf Leo Meyer Vrgl. gr. II, 187 ff. zu verweisen.

Genug  $\xi \pi - \alpha \iota - \nu \delta \varsigma : \xi \pi \alpha t \omega = \varkappa \lambda \upsilon - \tau \delta \varsigma : \varkappa \lambda \upsilon - \omega$ , und bedeutet inclitus.

Jetzt aber haben wir für Persephone eine zubenennung gefunden =  $\varkappa \lambda \nu \tau \dot{\eta}$  = inclita, welche nicht bloss dem epitheton ihres

gatten 1990 pos adäquat ist, sondern auch dem geiste und sinne der dichtung rechnung trägt.

Die sonst für diese göttin üblichen beiwörter sind bei Homer  $d\gamma \alpha v \dot{\eta}$ : v 213.226.635,  $d\gamma v \dot{\eta}$ : v 386,  $\Delta \iota \dot{o} \zeta$   $\vartheta v \dot{\alpha} i \eta \varrho v 217$ . Das erstere  $(d\gamma \alpha v \dot{o} \zeta)$  ist zumeist ehrendes beiwort der könige und helden,  $d\gamma v \dot{\eta}$  auch beiwort der Artemis; keines derselben weiset auf "graus" hin.

Noch we niger, als dem Homer selbst, erscheint den verfassern der s. g. homerischen hymnen Persephone als eine "grausige": ihnen ist sie εἴδεῖ κυδρή (= κλυτή), περικαλλής, εὖῶπις κούρη, κόρη Δημήτερος ἀγνή, βαθύζωνος θυγάτηρ, γλυκερὸν θάλος, καλυκῶπις κούρη, περίφρων, παῖς τανύσφυρος (vgl. Schulze, Hom. epitheta 1851); — kurz nirgends ein hervorkehren der "grausigkeit", wohl aber des graden gegentheils!

Mit diesen anderweitigen beiwörtern der "überaus schönen" göttin stimmt ausnehmend  $\hat{\epsilon}\pi\alpha\imath\nu\dot{\eta}$  in der gefundenen bedeutung (=  $z\lambda\nu\dot{\tau}\dot{\eta}$ ,  $z\nu\dot{\delta}\varrho\dot{\eta}$ ), synonym mit  $\dot{a}\gamma\alpha\nu\dot{\eta}$  erlaucht u. a.

Nun ist auch die begriffssymmetrie gewonnen, sowohl für x 534 =  $\lambda$  46

 $l \varphi \Im l \mu \varphi \tau$  'Alδη καὶ  $l \pi \alpha \iota \nu \tilde{\eta}$  Περσεφονείη, wie für Hesiod Theog. 768 = 774:

λφθίμου τ' Λίδεω καὶ ἐπαινῆς Περσεφονείης.

Magdeburg.

Anton Goebel.

## Eurip. Phoeniss. 60

υπάντ' ἀνατλὰς Οἰδίπους παθήματα wollte Volckenaer herauswerfen, weil istoc saltem articulo temporis, de quo Iocasta loquitur, so Oedipus nicht genannt werden könne: er will also sagen, dass dieser gedanke durch das vorhergehende nicht motivirt sei. Und obgleich nach Brunck und Porson kein herausgeber ihm zustimmt, hat ihn doch keiner widerlegt — dann vs. 43, wie Apitz wollte, kann man hierzu nicht verwenden —: es kann ihn auch keiner widerlegen, da was er sagt ein factum ist. Und doch darf man den in jeder hinsicht schönen vers nicht herauswerfen, man muss ihn also an die stelle von vs. 61 setzen, so dass die verse sich folgen:

μαθών δὲ τὰμὰ λίχτρα μητρώων γάμων εἰς ὅμμαθ' αὁτοῦ δεινὸν ἐμβάλλει φόνον ὁ πάντ' ἀνατλὰς Οἰδίπους παθήματα χουσηλάτοις χτλ.,

bei dem anfang der schilderung der unglückszeit tritt der Inkaste gleich das ganze unglück des dulders vor augen.

Ernst von Leutsch.

#### III.

#### Zu Pindar.

So viel auch seit den um den grossen dichter hochverdienten G. Hermann, Böckh und Dissen durch viele gelehrte und in neuerer zeit durch die ausgaben von Bergk und Tycho Mommsen gethan worden ist, so bleibt doch noch manches zu thun übrig. Das beweisen die beiträge zur erklärung Pindars von August Wiskemann im Marburger gymnasialprogramm von 1876, wo Wiskemann etwa dreissig schwierige stellen eingehend behandelt und manches beifallswürdige resultat bringt, während anderes kaum zustimmung wird erhalten können.

Ol. I, 106 ff.:

θεὸς ἐπίτροπος ἐων τεαῖσι μήδεται ἔχων τσῦτο κᾶδος, Ἱέρων, μερίμναισιν.

Wiskemann findet in der auf den scholiasten sich stützenden erklärung Böckhs und Dissens: deus patronus conatibus tuis prospicit, habens hanc curam, h. e. studiose prospicit, eine fade wiederholung desselben gedankens, und um sie zu vermeiden verbindet er τοῦτο κᾶδος ἔχων mit τεαῖσι μερίμναισιν: "in allem, was du unternimmst, waltet der gott über dir". Ich glaube der wiederholung schon längst abgeholfen zu haben durch meinen von Bergk in den text aufgenommenen vorschlag κῦρος statt der überlieferten κῆδος und κῦδος "er, der die gewalt oder entscheidung hat, ist besorgt für deine bestrebungen."

Ol. II, 53—56 δ μὰν πλοῦτος ἀρεταῖς δεδαιδαλμένος, φέρει τῶν τε καὶ τῶν | καιρόν, — ἐτήτυμον | ἀνδρὶ φέγγος · εἰ δέ μιν ἔχων τις οἰδεν τὸ μέλλον. Treffend emendirt Wiskemann, wie aber, was Wiskemann erst später bemerkte, schon Böckh gethan

- batte, εἴ γε μιν ἔχων τις εἶδεν τὸ μελλον, indem er den bedingungssatz zum vorigen zieht.
- v. 95 ff. Pindar sagt, er könnte mit vollem recht den Theron weiter loben, αλλ' αἶνον ἐπέβα πόρος
  - ου δίκα συναντόμενος, αλλά μάργων ύπ' ανδρών,
- τὸ λαλαγῆσαι Θέλων κούφον τε Θέμεν ἐσλῶν καλοῖς ἐργοις. Hier will Wiskemann den κόρος vom übermuth eifersüchtiger männer verstehen, aber am natürlichsten ist es doch der überdruss, der widerwille, der gegen das lob sich erhebt und die feinde reizt mit verleumden die verdienste zu verdecken. Weiter nimmt derselbe das seltsame τό vor λαλαγῆσαι in schutz und ebenso das von fast allen handschriften gebotene κακοῖς ἔργοις und erklärt: "nicht genug, dass die unsinnigen mit worten seinen namen schänden wollen, sondern sie suchen auch durch übelthaten die wohlthaten (ἐσλῶν) in dunkelheit zu begraben". Aber κακοῖς ἔργοις ist unmöglich, denn nicht durch schlechte handlungen, sondern durch verleumden wirken sie, undeben deswegen vermuthete ich καταλαλῆσαι.
- Ol. IV, 10. Ψαύμιος γὰρ ἔχει | ὀχέων, ὅς, ἐλαία στεφανωθείς. Früher wollte ich auch παρ' wie Bergk statt γάρ, damit
  ὀχέων davon abhänge, dann aber ἔχοντ' (nämlich χῶμον), so dass
  ·ς auf Psaumis geht. Allein richtig zieht Wiskemann ὀχέων in den
  relativsatz, so dass es von ἐλαία abhängt, wie Ol. V 3 ἀπήνας δῶρα,
  Οl. VII 80 τῶν (ἀξθλων) ἄνθεσι u. a. Somit ist der sinn: denn
  το kommt der festzug der Psaumis, welcher mit dem oelzweig
  wegen seines wagensieges bekränzt.
- Ol. VIII 8. ἄνεται δὲ πρὸς χάριν εὐσεβίας ἀνδρῶν λιταῖς. Hier hat wohl Wiskemann mit seiner emendation ἄντεται das richtige getroffen. "Zeus kommt auf das wohlgefallen der frömmigkeit hin (d. h. wegen des wohlgefallens, welches die frömmigkeit erregt) den bitten der flehenden entgegen." Oder einfach πρὸς χάριν wie χάριν mit dem genetiv.
- ν. 38 (δράχοντες) πύργον ἐσαλλόμενοι τρεῖς, οἱ δύο μὲν κάπετον, | αὖθι δ' ἀτυζομένω ψυχὰς βάλον, | εἰς δ' ἐσόρουσε βοάσως. Die wortform κάπετον ist anstössig, weil κατέπετον heissen misste κάππετον. Aber statt der langen verlangt das metrum hier eine kurze sylbe. Wiskemann schreibt darum δα πέτον, nämlich þa mit bezug auf die von sterblichen händen gebauten theile der mener. Ich versuchte durch umstellung zu helfen κάππετον οἱ δύο

- μεν, αὐθι τ' ἀτυζομένω, also τε statt δέ, wie auch Bergk vermuthete, weil dem μέν entsprechend erst εἶς δ' ἐσόρουσε folgt. Für βάλον hat man λίπον und βλάβεν vorgeschlagen. Wiskemann will θάνον. Da aber βάλλειν auch fallen lassen bedeutet, so ergiebt sich daraus doch auch: sie verloren ihr leben (ψυχάς).
- v. 45. ἄμα πρώτοις ἄρξειαι καὶ τεριάτοις. Troia wird eingenommen werden von der ersten generation und wieder von der dritten. Weil nun ἄρξειαι wird beherrscht werden (wiewohl es auch bei Herod. VII 159 passivisch vorkommt) nicht passt, so ist vorgeschlagen worden δήξειαι von Bergk, ἄγξειαι von Ahrens. Wiskemann will πράξειαι, es wird (nämlich die eroberung) vollbracht werden; denn da in den handschriften πρώτοισιν steht, so sei ιν eben aus π entstanden. Ich bringe nun meine vor vielen jahren an den rand geschriebene conjectur οίξειαι vor, es wird sich öffnen oder geöffnet werden.
- v. 58. ἐρέω ταύταν χάριν, | τὰν δ' ἔπειτ' ἀνδρῶν μάχαν. Mit recht versteht Wiskemann χάριν von der freude des Melesias über die siege seiner schüler und schreibt darum μαχᾶν statt μάχαν. So hatte schon Christ vorgeschlagen.
- Ol. X 5. μελιγά ουες υμνοι | υστέρων ἀρχαὶ λόγων | τέλλεται καὶ πιστὸν ὅρχιον μεγάλαις ἀρεταῖς. Für τέλλεται και schreibt Wiskemann τέλλετ' αἰεί, damit sich der numerus des verbs nach dem prädicats-substantiv ὅρχιον richte. Aber schon Bergk und Mommsen haben nach einer guten handschrift ἀρχά statt ἀρχαί geschrieben.
- 01. XI 7 ff. ὁ μέλλων χρόνος | ἐμὸν καταίσχυνε βαθὸ χρέος. | ὅμως δὲ λῦσαι δυνατὸς ὀξεῖαν ἐπιμομφὰν τόκος (einige codd. γε τόκος) ἀνδρῶν, νῦν ψᾶφον έλισσομέναν | ὅπα κῦμα κατακλύσσει ὁξον | ὅπα τε κοινὸν λόγον | φίλαν τίσομεν ἐς χάριν. Da ὅπα durchaus ein verbum verlangt, von welchem es abhängt, so hatte ich schon längst statt des unnützen ἀνδρῶν vorgeschlagen ἄθρει, also γε τόκος ἄθρει νῦν ψ. έλ. ὅπα. Wiskemann will jetzt ἀθρῶμεν, das sich wegen des folg. τίσομεν zu empfehlen scheint. Allein dadurch geht νῦν verloren, das doch wegen der jetzigen abtragung gegenüber der alten schuld erforderlich ist. Ich bleibe also bei meinem vorschlag.
- v. 60 ff. τις δή ποταίνιον | ξλαχε στέφανον | άγώνιον έν δόξα θέμενος, εὖχος ἔργα καθελών; Wiskemann schreibt gewaltsam ἐνδείξας τε μένος, εὖχός τ' ἔργα καθελών: 1) "tapfer kämpfend

Pindaros.

und 2) dafür auch mit dem siege gekrönt." Aber τε nach εὐχος ist schon darum unzulässig, weil es von dem metrum der übrigen epoden — υ — — υ υ — abweichend die zweite sylbe von εὐχος zur länge macht. Ist etwas zu ändern, so könnte man statt ἐν δόξα schreiben ἔνδοξον und das komma nach εὖχος setzen; indem er den kampfesruhm in hohe geltung gebracht, da er ihn durch die that gewonnen.

Pyth. I 67. alei δὲ τοιαύταν Αμένα παρ' ὅδωρ | αἴσαν. Richtig versteht W. unter αἴσαν die dorische staatsverfassung und sitte und will αλεὶ δίδοι ταύταν statt αλεὶ δὲ τοιαύταν. Ich ziehe Mommsens αλεὶ δὲ δὸς ταύταν vor; nur hatte ich schon längst αλεὶ δὲ δὸς τοίαν vermuthet, was ich für richtig halte.

Pyth. XI 54 ff.:

ευώνυμον χτεάνων κρατίσταν χάριν πορών.

καλλίονα θάνατον σχήσει, γλυκυτάτα γενεά 
ξυναϊσι δ΄ άμφ' άρεταϊς τέταμαι φθονεροί δ΄ άμύνονται 
ξυναϊσι δ΄ άμφ' άρεταϊς πέταμαι φθονεροί δ΄ άμύνονται

Wiskemann verzichtet die schwierigkeiten dieser verzweifelten stelle zu lösen, versucht aber licht über einige dunkle punkte zu bringen. So glaubt er in den worten φθονεφοί δ' αμύνοντ' ἄτα wolle Pindar sagen dass er selbst kein  $\varphi \mathcal{P}ovs \varrho \acute{o}\varsigma$  sei und schreibt  $\varphi \mathcal{P}ovs \varrho o \emph{l}$ δ' ἄνυντ' ἄτα als parenthese, das nur heissen kann "die neider werden durch ihre verblendung vernichtet", und nichts führt darauf, dass Pindar sich gegen den vorwurf, er sei φθονεφός, verwahre. Aus dem vorausgehenden wird deutlich wer neider habe, nämlich die τύραννοι, deren loos er nicht preist, sondern v. 53 μέμφεται. Im gegensatz preist er das glück des mittlern standes,  $\tau \hat{\alpha}$   $\mu \ell \sigma \alpha$ v. 52, und um die allgemein erreichbaren vorzüge (ξυναὶ ἀρεταί) Damit werden von selbst die neider abgewehrt ist er bemüht. (ἀμύνονται). Da Wiskemann ἄτα ans ende des v. 54 hinaufzieht, so entsteht im anfang v. 55 eine lücke, die er mit el d' wv oder el Aber schon Hermann und Thiersch haben geholfen γάρ ausfüllt. mit τῶν εἴ τις, nämlich ξυνᾶν ἀφετᾶν, "und wenn jemand von diesen vorzügen einen höhepunkt (äxçor) erreicht hat und ruhig sein leben (alw" mit recht Wiskemann nach Hartung und Leop. Schmidt) verwendet und übermuth fern hält, so wird er einen schönern tod haben und seinem geschlechte einen guten nachruhm, das

erfreulichste besitzthum, binterlassen. Annehmlich schreibt Wiskemann εὐφαμίαν statt εὐώνυμον, da εὐφημίαν mehrfach in den scholien gelesen wird. Eine besondere schwierigkeit macht aber μέλανος, denn was soll "einen schönern tod als den schwarzen"? da er ja allen das irdische licht nimmt. Wenn μέλανος nicht durch die handschriften so gut beglaubigt wäre, so könnte man βιότου ἀν' ἐσχατιάν vermuthen. Auch könnte man meinen im gegensatz zu μέλανος werde ein künftiges seliges leben im jenseits angedeutet, da, wie Bernhardy Gr. lit. g. II 525 bemerkt, solche vorstellungen dem Pindar sei es aus mysterien oder aus pythagorischen lehren nicht fremd waren. Aber auch für die interpretation gilt als regel was Pindar Isth. VII 13 sagt τὸ δὲ πρὸ ποδὸς ἄρειον ἀεί σχοπεῖν χοημα, und dieses nähere folgt hier in den worten γλυκυτάτα πορών. Im gegensatz zu dem schönen nachruhm verdienter männer könnte dann der tod solcher die nichts gethan haben zur erhaltung ihres andenkens ein μέλας genannt werden.

Nem. III 44—46. Aus dem scholion leitet Wiskemann folgende verbesserungsvorschläge her: v. 44 χερσί τε θαμά statt χερσί θαμινά, v. 45 ἴσον ἀνέμοις auf ἄχοντα bezogen statt ἴσα τ' ἀνέμοις, v. 46 χατεργάζετο statt ἔπρασσεν φόνον, da sich beim scholiasten, der κατειργάζετο giebt, keine spur von φόνον findet; alle drei annehmlich, nur wird dann v. 46 μαχάς oder μαχάν statt μαχᾶ erforderlich.

Nem. IV 90. δ σὸς ἀείσεται, παῖ. Da für σός eine länge und ein präteritum erfordert wird, schreibt Wiskemann δ σὸς θαή-σατο, παῖ, "ihn sah Euphanes mit freuden und bewunderung". Anders als früher möchte ich, falls die angenommene voraussetzung, Euphanes habe des Kallikles sieg besungen, richtig ist, mit weglassung des δ jetzt vorschlagen σὸς τίμασεν τότε, παῖ.

Nem. VII 3 f. οὐ φάος, οὐ μέλαιναν δρακέντες εὐφρόναν | τεὰν ἀδελφεὰν ἐλάχομεν ἀγλαόγυιον Ἡβαν. Wiskemann verdient zustimmung, wenn er φάος vom tageslicht und μέλαιναν εὐφρόναν von der existenz der seelen vor der geburt im dunkel des Hades versteht, somit οὐ – οὐ nicht als οὕτε-οὕτε auffasst, sondern ἔστι bei φάος denkt und erklärt: "ohne dich giebt es (für uns menschen) kein tageslicht (und) nicht würden wir, das dunkel des schattenreichs schauend, zur jugend heranblühen." Die worte μέλαιναν δρακέντες εὐφρόναν wären dann als parenthetische folgerung aus οὐ φάος ἔστι in kommata einzuschliessen.

- v. 14. ἔργοις δὲ καλοῖς ἔσοπιρον ἴσαμεν ένὶ σὺν τρόπφ. Meinen nur für den fall dass ἔνι σὺν τρόπφ nicht zulässig wäre gemachten vorschlag ένι γ' ἐν τρόπφ verwirft Wiskemann und will dafür ὀπιθόμβροτον "nach dem tode fortdaurend", zwar sinngemäss, aber gewaltsam. Aber warum soll σύν nicht bedeuten "mit hülfe"?
- v. 22. ἐπεὶ ψεύδεσι οἱ ποτανᾶ τε μαχανᾶ σεμνὸν ἔπεστι τι. Wiskemann setzt γε für τε und erklärt etwas gezwungen: "der durch die lügen ihm beslügelten kunst haftet ein σεμνόν an", weil oἱ auf Homer bezüglich sich an ποτανᾶ anlehne. Ich sehe mich nicht veranlasst von meiner Philol. XIII p. 428 gegebenen erklärung abzugehen: "denn ob ihm (dem Odysseus) schwebt durch die erdichtungen und durch (Homers) beslügelte kunst etwas ehrwürdiges."
- v. 30 f. ἀλλά κοινὸν γὰρ ἔρχεται | κῦμ' ᾿Αϊδα, πέσε δ' ἀδό-κητον ἐν καὶ δοκέοντα. Wiskemann schreibt πίε statt πέσε "spühlt fort" oder verschlingt, und fasst ἀδόκητον als activ. Aber was ist hier ἐν? Ich ziehe meine Philol. a. a. o. gegebene conjectur vor und schreibe ἐς st. ἐν und fasse ἀδόκητον ebenfalls activ: "die welle fällt auf den nicht vermuthenden und auf den vermuthenden."
- v. 31 ff. τιμά δε γίγνεται | ων θεός άβρον αύξει (dafür Christ richtiger αύξη) λόγον τεθνακότων | βοαθόων, τοὶ παρά μέγαν δμφαλόν εδουχόλπου | μόλον χθονός. Εν Πυθίοισι δε δαπέδοις | χείται, Πριάμου πόλιν Νεοκτίλεμος επεί πράθεν. Dieser schon in alter zeit verdorbenen stelle ist trotz der vielen versuche mit sicherheit nicht geholfen. Wiskemann interpungirt nach τεθναχότων und schreibt dann βοαθόων γὰρ μέτα und dann μολών und έν Πυθιοισί γε δαπέδοις, indem er annimmt, Neoptolemos sei mit vielen gefährten nach Delphi gekommen und stützt sich dabei auf die worte όσπες αὐτὸν ὤλεσεν πολλῶν μετ' ἄλλων in der Androm. v. 1151 des Euripides, der aber einer ganz andern tradition folgt, und unter πολλών sind nicht gefährten des Neoptolem, sondern solche zu verstehen, die zu seiner ermordung behülflich waren. Und überhaupt sind βοαθόοι nicht gefährten, sondern mitkämpfer, hier also an die kampfgenossen vor Troia zu denken. Da diese nicht mehr lebten, (mit Bergk interpungire ich nämlich vor τεθνακότων) kam er (μόλεν nach den handschriften), der als sohn des jungen Achill unter den mitkämpfern der jüngste noch am leben war, nach Delphi, um dem gotte v. 41 die azgo9ivia von Troia darzubringen, liegt aber nun (de nicht in ye oder ze zu ändern) er IIv-

Floiσι δαπέδοις. So glaube ich die vielversuchte stelle verstehen zu sollen.

Nem. VIII 40. αὔξεται δ' ἀρετά, χλωραῖς ἐέρσαις ὡς ὅτε δένδρεον ἄσσει. Unnöthig nimmt Wiskemann an ἄσσει als zu kühn anstoss und will δένδρε ἐν ἄλσει. Aber ἄσσει ist nicht kühner als unser "emporschiesst" von der jungen baumpflanze.

- v. 48. χαίρω δὲ πρόσφορον | ἐν μὲν ἔργφ κόμπον ἱείς, ἐπαοιδαῖς δ' ἀνὴρ νώδυνον καί τις κάματον θηκεν. An ἐν μέν nimmt
  wie einst Hartung auch Wiskemann anstoss und will προσφόρφ.
  Ich bleibe bei meiner auffassung Philol. XIII, 434.
- Isth. I 15. ἀνία τ' ἀλλοτρίαις οὐ χερσὶ νωμάσαντ' ἐθέλω | ἢ Καστορείφ ἢ Ἰολάου ἐναρμόξαι μιν ὕμνφ. Wiskemann will der umschreibung der scholien folgend νωμάσαντι θέλω. Aber auf νωμάσαντα weist doch deutlich μιν im folgenden verse.
- v. 18. ἔν τ' ἀέθλοισι θίγον πλείστων ἀγώνων. Treffend verändert Wiskemann θίγον in μίγεν, da μίγνυσθαι ἔν τινι heisst etwas erreichen. Er citirt Ol. I 90 ἐν αίμαχουρίαις μέμιχται. Aber noch deutlicher ist Isth. II 29 παῖδες ἐν τιμαῖς ἔμιχθεν. ἀέθλοισι nicht von ἄεθλος sondern von ἄεθλον, also "sie verlangten preise der meisten kämpfe," womit zugleich die meinung, es seien hier ἄεθλοι und ἀγῶνες verwechselt, dahinfällt.
- v. 41. εἰ δ΄ ἀρετῷ κατάκειται πᾶσαν δργάν. Hier sind viele vorschläge gemacht worden. Wiskemann will εἰ δ΄ ἀρετὰ κατά-κειται πᾶσ΄ ἐν ἔργοις. Ich bleibe bei meiner im bald erscheinenden zweiten heft des Philol. XXXV, p. 256 mitgetheilten conjectur, die am überlieferten sehr wenig ändert.

Isth. III 29 ff. ἀνοφέαις δ' ἐσχάταισιν | οἴκοθεν στάλαισιν άπιονθ' Ἡρακλείαις, | καὶ μηκέτι μακροτέραν σπεύδειν ἀρετάν. Wiskemann vermuthet scharfsinnig κὰμάχανον ἀκροτέραν. Aber das vorausgehende von den säulen des Herakles führt doch auf die idee der entfernung; also sie haben das entfernteste erreicht, über welches man nicht hinaus kann. Das spricht für die vulgata.

ν. 63 ff. τολμά γὰς εἰχως | θυμὸν ἐςιβςεμετάν θηςἄ λεόντων ἐν πόνω, | μῆτιν δ' ἀλώπηξ. Sehr beachtenswerth und wahrscheinlich, weil Pindar hier nur vom isthmischen siege rede und darum ἐν πόνω, nicht ἐν πόνως sage, ist die von Wiskemann an der hand eines scholion vorgeschlagene änderung τόλμα (d. i. ἐτόλμα) γάς, εἰχως | θυμὸν ἐςιβςεμέτα ἐν θήςα λέοντι, | ἐν πόνω, μῆτιν δ'

αλώπηξ. "Denn er hielt wacker aus im schweren kampfe, an muth gleich dem brüllenden löwen auf der jagd, an list aber ein fuchs."

Isth. V 35 f. ἀλλ' Αλακίδαν καλέων | ἐς πλόον κύρησε πάντων δαινυμένων. An dieser vielversuchten stelle ist es schwer zu
entscheiden. Warum aber πάντων δαινυμένων unmöglich sei, wie
Wiskemann glaubt und darum ἀνιῶν δαινυμένου schreibt, vermag
ich nicht einzusehen. Denn gerade dass Herakles, als er den Telamon zur theilnahme an der fahrt nach Troia einlud, ihn traf
als alle (näml. Telamons angehörige und freunde) zu einem festmahle bei Telamon versammelt waren, dient zur verherrlichung der
scene, was weniger der fall wäre mit δαινυμένου, wenn Telamon
allein die mahlzeit hielte.

ν. 47 ff. τὸν μὲν ἄρρηχτον φυάν, ὥσπερ τόδε δέρμα με νῦν περιπλανᾶται | θηρός, ὄν — ἐν Νεμέα | θυμὸς δ' ἐπέσθω. Dass τὸν μέν zu ändern sei, bemerkt richtig Wiskemann. Man könnte vermuthen τῷ (nämlich dem erwünschten knaben) δὸς ἄρρηχτον φυάν. Aber im gegensatz zu θυμὸς δ' ἑπέσθω empfiehlt sich Wiskemann's τὴν μὲν ἄρρηχτον φυάν, wie schon Metzger vorschlug.

v. 57 ff. Φυλακίδα γάρ ηλθον, ω Μοϊσα, ταμίας | Πυθέα τε κώμων Ευθυμένει τε τον Αργείων πρόπον | ελρήσεται πάντ εν βρακίστοις. Hier widerspricht γάρ dem metrum, da eine länge verlangt wird; dem übergang zur gegenwart angemessen schlage dafür νῦν vor.

Im folgenden thut Wiskemann recht, wenn er nach anleitung des schol.  $\vec{\tau}$   $\vec{\delta}$   $\vec{\delta}$   $\vec{\delta}$   $\vec{\delta}$   $\vec{\delta}$   $\vec{\delta}$   $\vec{\delta}$   $\vec{\delta}$   $\vec{\delta}$  wie Mommsen zum vorigen zieht und nach  $\vec{\tau}$   $\vec{\delta}$   $\vec{\delta}$  weil sich das subj. zu  $\vec{\epsilon}$   $\vec{\delta}$   $\vec{\delta}$   $\vec{\delta}$   $\vec{\delta}$   $\vec{\delta}$   $\vec{\delta}$   $\vec{\delta}$   $\vec{\delta}$   $\vec{\delta}$   $\vec{\delta}$  dem sinne nach allerdings passend, aber nicht weniger Mommsens  $\vec{\tau}$   $\vec{\sigma}$   $\vec{\delta}$ , das sich auf den schol. und zum theil auf hdsch. stützt.

Ist. VII 1. Κλεάνδοφ τις άλικία τε. Hier will Wiskemann αλικε ώτε. Meine meinung mit dem vorschlag αλικες αὖιε habe ich jüngst im Philol. XXXV, p. 260 ausgesprochen.

v. 7 ff. Wiskemann schreibt μετὰ πόνου "trotz des kummers" statt μετὰ πόνον. Aber im folg. sagt ja gerade Pindar, dass der gott den kummer abgewendet habe. Also passt "auch nach dem kummer" besser. Ueber das folgende will ich nicht wiederholen was

ich Philol. a. a. o. auseinandergesetzt babe. Nur ist anzuführen, dass Wiskemann v. 13 ἀεί γε φρονεῖν πρέπει χρῆμα will. Er findet nämlich im scholion keine spur für ἄρειον, dieses habe leicht aus ἀεί entstehen können, und für πρέπει spreche des scholiasten προσήχει, mit dem er ebenfalls Isth. IV 16 πρέπει umschreibe. Aber die vulgate befriedigt völlig.

Aarau.

Rudolf Rauchenstein.

## Hom. Il. Y, 47:

Αὐτὰρ ἐπεὶ μεθ' ὅμιλον Ὀλύμπιοι ἤλυθον ἀνδρῶν, ὤρτο δ' Ἐρις χρατερὴ λαοσσόος, αὖε δ' Αθήνη στᾶσ' ὅτὲ μὲν παρὰ τάφρον ὀρυχτὴν τείχεος ἐχτός ὅλλοτ' ἐπ' ἀχτάων ἐριδούπων μαχρὸν ἀΰτει αὖε δ' ᾿Αρης ἑιέρωθεν, ἐρεμνῆ λαίλαπι ἴσος, ὄξὺ κατ' ἀχροτάτης πόλεος Τρώεσσε κελεύων, ἄλλοτε πὰρ Σιμόεντι θεῶν ἐπὶ Καλλικολώνη:

diese schon von den alten wegen der in ihr enthaltenen topographischen notizen vielfach besprochene stelle (s. Aristarch, Demetrios von Skepsis u. a. in Schol. Ven. zu vs. 53, deren bemerkungen Heyne und Spitzner sorgsam erläutern, Strab. XIII, 1, 35, p. 597 Cas.) wird auch von den neuern und jetzt wieder seit Schliemann ohne ihre sprachlichen schwierigkeiten zu beseitigen (s. Steitz in N. Jahrb. CXI, hft. 4, p. 245) ohne weiteres benutzt: es mag das daher kommen, dass auch die erklärer, wie Fäsi, Düntzer, La Roche u. s. w. sie stiefmütterlich behandeln. Zunächst bemerken die Scholien zu 48 αὖε δ 'Αθήνη ungenau ὕιι ὁ δὲ σύνδεσμος περισσός ἐστιν: denn de nach ave bezeichnet nach homerischem brauch den nachsatz, s. Nägelsb. anmerk. z. Ilias p. 262 aufl. 1. Aber was Damm Lex. Hom. s. avw hier findet, a parte Graecorum clamabatur cum ratione, a parte Troianorum ex mera bellica ferocia, und Döderlein weiter ausspinnt, davon ist hier keine andeutung: die art der beiden götter wird hier angedeutet: vgl. 11. E, 859. Nun der schrei der Athene: wie ist vs. 49.50 zu fassen? Zunächst denkt man an umsprung aus particip in indicativ, wie I. Bekker Hom. bl. II, p. 20 sagt, vgl. Hentze z. periodenbild. im Hom. (Götting. 1868) p. 25: aber von diesen fallen unterscheidet sich der unsre dadurch, dass in ihnen der an stelle des particips stehende indicativ einen vom verbum finitum des hauptsatzes verschiedenen sinn hat, kein synonymum des letztern ist, da ohne das die rede schleppend würde - man denke sich hier αντούσα —; dazu kommt, dass bei dieser fassung, wo στάσα zu αὖε zu ziehen, der doch wohl beabsichtigte parallelismus mit αὖε δ' "Αρης κιλ. verloren geht. Weiteres s. unten p. 82.

Ernst von Leutsch.

#### IV.

## Ueber das epirrhema in den Wolken des Aristophanes.

Die Wolken beklagen sich in der gleichnamigen komödie des Aristophanes v. 575 ω σοφώτατοι — 579 τηρούμεν ύμας (ed. Bergk 1867), dass die Athener ihnen allein von allen göttern keine opfer brächten, obgleich sie doch nach dem nutzen und schutz, den sie der stadt gewährten, am meisten anspruch darauf hätten. Sie charakterisiren ihre verdienste um Athen v. 579 ην γάρ --586 Κλέων in doppelter weise: zuerst (v. 579 fg.) geben sie im allgemeinen an, bei welcher gelegenheit (ην γάρ ητις έξοδος μηδενὶ ξὸν νῷ) und in welcher art (ἢ βροντῶμεν ἢ ψακάζομεν) sie ihre bestrebungen für Athen bethätigten; dann begründen sie diese behauptung durch berufung auf einen bestimmten fall (v. 581 είτα — 586 Κλέων). Hierbei beziehen sie sich auf die wahl Kleon's zum strategen und erinnern, wie sie damals in gewaltigen zorn gebracht (v. 582 fg. τας δφούς συνήγομεν κάποιούμεν δεινά) durch donner, blitz und himmelserscheinungen der seltensten art (v. 583 βροντή — 586 ξφασκεν ύμιν) davon abgerathen hätten.

Wir betonen bei dieser erklärung der stelle das verhältniss des allgemeinen zum besonderen, also den engen zusammenhang, der zwischen den versen 579 fg. und 581 — 586 besteht 1).

<sup>1)</sup> Anders hat hierüber Teuffel (Philol. VII. p. 349) geurtheilt, der die v. 579 fg. auf eine bestimmte, allerdings nicht näher von ihm bezeichnete thatsache bezieht, so dass die wolken von v. 581 (είτα) an einen zweiten beweis für ihre freundliche gesinnung gegen Athen vorbrächten. So lässt er denn auch das kleine gedicht zu verschie-

Welche strategie Kleons ist nun mit den worten: τὸν θεοῖσιν έχθοὸν βυρσοδέψην Παφλαγόνα ήνιχ' ἡρεῖσθε στρυτηγόν (v. 581 fg.) gemeint? Kleon ist nach geschichtlichen zeugnissen zweimal stratege gewesen: erstens in dem feldzuge gegen Pylos. (Ol. 88. 4), zweitens in dem gegen Thracien (Ol. 89. 3); eine dritte strategie Kleons im jahre des archon Isarchos (Ol. 89. 2), dem aufführungsjahre der Wolken, während der er jedoch allein in der stadt thätig gewesen sei, hat Bücheler (Jahns Jahrbücher u. s. w. 83. p. 660) unter berücksichtigung der sonstigen politischen stellung Kleons nach dem pylischen zuge aus unserer stelle gefolgert. Allein nach unserer auffassung verbieten die worte: ην γάρ η τις έξοδος μηδενί ξὺν νῷ an eine strategenwahl Kleons zur übernahme der geschäfte in der stadt zu denken; der chor sagt ja, wie er vor jedem aberwitzigen feldzuge (ην γάρ η τις έξοδος) durch donner und unwetter warne, so hätte er auch damals aus allen kräften abgerathen, als sie den gott verdammten gerber, den Paphlagonier, zum feldherren wählten; er kann hiernach die Athener doch auch wohl nur von einem feldzuge haben abhalten wollen, der ihm unter Kleons leitung aberwitzig erschien. - Noch weniger kann allerdings mit der in rede stehenden stelle Kleons strategie im feldzuge gegen Pylos. gemeint sein; diese expedition war zwei jahre vor aufführung der wolken, gleichgültig ob durch Kleons verdienst oder glück, in kurzer zeit überraschend glänzend beendet; der zorn der wolken über Kleons wahl wäre in diesem falle ebenso unverständlich wie ihr rath (v. 590 fgg.); durch diesen hinweis auf eine der zukunft angehörende besserung des fehlers, den die Athener durch Kleons wahl gemacht hätten, zeigen sie ja ganz deutlich, dass von einer unternehmung die rede ist, welche damals, als sie den rath gaben, überhaupt noch nicht vollständig für Athen abgeschlossen war. Es bleibt also nur übrig, von den drei fraglichen strategien Kleons die in dem unter dem archontale des

denen zeiten verfasst sein, indem er v. 575 — 580 den aufgeführten Wolken, v. 581 — 594, ihrer überarbeitung zuweist. Aber das pronomen indefinitum, die präsentia βροντώμεν ψαχάζομεν, die verbindung durch η — η, endlich die conjunction ην mit dem conjunctiv präsentis beweisen zweifellos für die allgemeinheit der v. 579 fg.; είτα knüpft hieran das besondere der v. 581 — 586; diese bedeutung wird dem worte durch den ganzen sinn der stelle aufgezwungen, und so sagt auch Ernesti: είτα possis vertere verbi exempli causa, worin ihm Th. Kock zu v. 581 (ed. 1862) wohl richtig gefolgt ist.

Ameinias (Ol. 89. 3) unternommenen thracischen kriege zur erklärung unserer stelle anzuziehen.

Diese auf der grundlage der erklärung von v. 575 — 586 gewonnene ansicht finden wir durch die schlussverse des gedichtes bestätigt. Aber, sagen die wolken nach beendigung ihrer vorwürfe v. 587 fgg., ihr wählet ihn dennoch; denn man sagt übelberathenbeit wohne dieser stadt bei, die götter wendeten aber das, worin ihr auch fehlen mögt, zum besseren. Wie aber auch dies nutzen bringen wird, werden wir zeigen. Wenn ihr den räuber Kleon der bestechung und des unterschleifs überführt und seinen nacken in den block legt, dann wird sich euch wieder nach alter art, wenn ihr auch einen fehler machtet, die sache der stadt zum besseren wenden.

Auch in diesem abschnitte unterscheiden wir wie in dem ersten zwei theile: einmal die allgemeine schilderung des geschicks der stadt Athen, wobei mit anspielung auf die sage vom kampfe des Poseidon mit der Athene um den besitz Attikas des geschenkes der stadtgöttin gegenüber der von Poseidon verhängten strafe (s. schol. zu v. 587 ed. Dübner Paris 1855) gedacht wird (v. 587 quoi γάο — 589 τοέπειν); zweitens wird hierfür der beweis beigebracht, wie ihn die durch Kleons wahl herbeigeführte gegenwärtige lage der stadt bietet, wenn die Athener den rath des chores zu befolgen sich entschließen (v. 590 ως δε - 594 συνοίσεται). - Es kommt uns vor allem auf das verständniss des comparativs τὸ βέλτιον (v. 589 u. 594) an. Der angestellte vergleich scheint zwar klar zu sein: das βέλτιον ist gesagt mit bezug auf die folgen, von denen die Athener zugleich mit der ausführung ihrer thörichten beschlüsse ohne die göttliche einwirkung nöthig betroffen werden müssten; aber dies βέλπον kann nun an und für sich ein doppeltes sein: denn einmal ist schon die erhaltung des alten zustandes, der vor den durch ihre δυσβουλία den Athenern eingegebenen unternehmungen bestand, gegenüber den unmittelbar mit der δυσβουλία nöthig verbundenen folgen ein βέλτιον; sodann aber verdient die trotz der athenischen δυσβουλία, allein durch die göttliche gnade herbeigeführte erreichung der angestrebten zwecke erst recht jenen folgen der δυσβουλία gegenüber ein βέλτιον zu heissen; denn nicht dass Athene die von Poseidon verhängte δυσβουλία nur unwirksam machte, wie Wolff will (bei Droysen: Des Aristophanes werke

übersetzt 1869. 1. p. 209 zu v. 590) konnte als ein rechtes äquivalent gegen die strafe Poseidons gelten, - dann wäre Athen bei der allgemeinheit der in v. 587 - 589 ausgesprochenen ansicht ja immer auf seinem alten standpunkte stehen geblieben — sondern dass die Athener ihre zwecke trotz der dazu gewählten thörichten mittel doch erreichten. An unserer stelle kann aber die bedeutung des βέλτιον um so weniger zweifelhaft sein, weil der dichter bei der anwendung der sage auf den speciell vorliegenden fall mit dem ξυνοίσει (v. 590) seine erklärung selbst klar giebt: Wie den Athenern auch dies (die thörichte wahl Kleons) nützen wird, wollen die wolken beweisen, nicht wie die Athener auch diesmal nur den unglücklichen folgen ihrer δυσβουλία entgehen konnten; sie hätten statt zvolos im letzteren falle doch wohl den betreffenden aus-So haben denn auch schon die alten druck gebrauchen müssen. erklärer unsere stelle richtig verstanden (schol. zu v. 587: --φασί — την — Άθηναν παρασχείν δωρεάν το κακώς βουλευθέν αποκλίναι καλως) und Teuffel leitet (a. a. o. p. 350) die note bei Suidas: "Αθηναίων δυσβουλία ἐπὶ τῶν παρ' ἐλπίδας εὐτυχούντων mit unrecht aus einer falschen erklärung unserer stelle her. — Es soll also den Athenern nach dem versprechen der wolken aus der wahl Kleons ein wirklicher, positiver nutzen erwachsen (v. 590); aber sie knüpfen ihre verheissung noch an eine bedingung: Wenn ihr, sagen sie, den räuber Kleon der bestechung und des nnterschleifs überführt und dann seinen nacken in den block legt, so wird sich euch trotz eures fehlers nach alter art die sache der stadt zum besseren wenden (v. 591 fgg.). Man hat diese stelle meist wörtlich fassen wollen und gefragt, wo Kleon den Athenern anlass zur verwirklichung dieses rathes gegeben haben könne; denn das sieht man, dass hier, wo alles wirklich ist, sowohl die wahl Kleons als der das ganze gedicht durchdringende zorn des dichters und seine befürchtungen und wünsche für das wohl der stadt — dass also hier von einem "frommen wunsche", Kleon möge der bestechung überführt und demgemäss bestraft werden (Hermann Müller-Strübing: Aristophanes und die historische kritik Leipzig 1873 p. 125 fg.) füglich nicht die rede sein kann. Konnte Aristophanes den Athenera nach den vorwürfen über Kleons wahl keinen praktisch durchführbaren rath geben, so that er am besten, wenn er überhaupt schwieg. Trotzdem aber wird es kaum mög-

lich sein, eine wörtliche erklärung der stelle zu geben; wo sollte sich Kleon jener verbrechen schuldig gemacht haben? Etwa in Athen vor dem auszuge? Gewiss nicht; denn bei so allgemeiner bekanntschaft mit diesen verbrechen, wie sie die erwähnung im theater voraussetzt, wäre er bei der grossen zahl seiner feinde und neider auch ohne aufforderung des dichters einer γραφή δώρων nicht entgangen, ihm dann aber statt der befehlshaberstelle in Thracien der tod oder wenigstens atimie mit zehnfacher rückerstattung der veruntreuten summen sicher gewesen. Oder in Thracien, etwa bei der eroberung von Toronae? (vgl. Thucyd. V. 3). An und für sich wäre dies ja nicht undenkbar, aber Thucydides schweigt darüber, er der sich, auch wenn Kleon durch seinen bald folgenden tod vor Amphipolis der verurtheilung entgangen wäre, gewiss die gelegenheit nicht hätte nehmen lassen, sein ungünstiges urtheil über den mann durch erwähnung eines so schweren verdachtes zu Aber wir dürfen nicht vergessen, dass wir es mit keinem geschichtsschreiber zu thun haben; Aristophanes war ein dichter und zwar eiu komischer dichter, der, soll er als zeuge für thatsachen gelten, vorsichtig benutzt und gewissermassen erst seiner individualität als komiker entkleidet sein will; er war ein mann, der grade dem Kleon gegenüber um das zuviel in der schärfe seiner geschosse nicht peinlich besorgt war, der über ihn sagte, was seinem jedesmaligen zwecke diente, und litt, was darauf folgte; wenigstens sehen wir nicht, wie Kleon, wenn Aristophanes in seinen angriffen gegen ihn nicht irgendwie das gesetzmässige mass überschritten hätte, so wie es die Acharner (v. 377 fgg. u. 502) und Wespen (v. 1284 fgg.) andeuten, gegen den dichter vorgehen konnte. Unserer meinung nach ist der sinn von v. 591 fg. allein gegeben durch den dem δώρων έλόντες και κλοπής und φιμώσητε zu grunde liegenden gedanken: "ruft den Kleon zurück"; dieser rath, dessen verwirklichung die δυσβουλία der Athener ja sofort aufhob, individualisirt sich bei dem dichter seinem todfeinde gegenüber zu dem ausfalle von v.591 fg., und der dichter mochte wohl um so weniger grade von dieser formulirung des rathes abstehen wollen, weil es ihm darauf ankam, recht dringend zu sein (roft ihn auf jeden grund hin zurück) und eine ähnliche verwendung des mannes für die zukunft als unmöglich hinzustellen. haben denn die v. 587-594 unserer ansicht nach den sinn: Aber

ihr wähltet den Kleon trotz unserer warnung; das ist aber kein wunder, denn  $(\gamma \dot{\alpha} \varrho \ v. 587)$  man sagt, übelberathenheit wohne dieser stadt bei, die götter liessen euch aber aus allen euren fehlern  $(\ddot{\alpha}\tau\tau'\ \ddot{\alpha}\nu\ \dot{\nu}\mu\epsilon\ddot{\iota}\varsigma\ \dot{\epsilon}\xi\alpha\mu\dot{\alpha}\varrho\tau\eta\ \tau'\ v. 589)$  positiven nutzen erwachsen  $(\dot{\epsilon}\pi\dot{\iota}\ \tau\dot{o}\ \beta\dot{\epsilon}\lambda\iota\iota\sigma\nu\ \tau\varrho\dot{\epsilon}n\epsilon\iota\nu\ v. 589)$ ; wie aber auch diese wahl Kleons  $(\tau\sigma\ddot{\nu}\tau\sigma\ v. 590)$  euch diesen nutzen bringen wird  $(\xi\nu\nu\sigma\ell\sigma\epsilon\iota)$ , wollen wir leicht zeigen; wenn ihr den Kleon auf jeden grund hin aus Thracien zurückruft und für immer unschädlich macht  $(\eta\dot{\nu}-\alpha\dot{\nu}\chi\dot{\epsilon}\nu\alpha\ v. 591$  fg.), so wird sich euch wiederum nach alter art die sache der stadt zum besseren wenden (v. 593 fg.).

Also Kleon soll aus Thracien zurückberufen werden, und dies soll den Athenern mehr nützen als sie bloss vor unglück für die zukunft schützen; sie sollen aus seiner wahl durch seine amtsentsetzung wirklichen vortheil ernten. Es klingt dies paradox, lässt sich aber doch durch das blosse denken ohne zuziehung der historischen verhältnisse auflösen, falls Kleon vor verfassung dieses gedichtes in Thracien für Athen erfolge errungen hatte; denn dann ist der dauernde besitz dieser erfolge der positive nutzen, den der dichter ihnen zusichert, aber nur in dem falle, wenn sie die oberleitung des krieges in die hand eines tüchtigen mannes legten, der es verstand, das gewonnene zu er-Nun bestätigen aber die geschichtlichen verhältnisse diese halten. erklärung; denn nach Thucydides V. 3 und 6 hatte Kleon im anfange der thracischen expedition glück. Er hatte Toronae auf der halbinsel Sithonia genommen, da Brasidas dem bedrängten orte nicht hatte zur hülfe kommen können, und gegen siebenhundert gefangene nach Athen geschickt; kurz darauf war ihm auch die thasische colonie Galepsus in die hände gefallen. Aber die Athener achteten den rath der wolken nicht, und so folgte denn dem anfänglichen, von gott gesandten glück unglück. Kleon blieb an der spitze der thracischen unternehmungen, aber auf die eroberung von Toronae und Galepsus folgte bald die schlacht von Amphipolis, wo er selbst auf der flucht umkam, und die Athener mit sechshundert mann verlust besiegt wurden (Thuc. V. 10 fg.).

Uns dient diese leichtigkeit mit der sich unser epirrhema auf die thracischen verhältnisse deuten lässt, zum beweise, dass wir oben die worte v. 581 stra — 582 στρατηγόν richtig auf die thracische strategie Kleons bezogen haben. Dann ist unser gedicht

aber nach der eroberung von Toronae und vor der schlacht von Amphipolis verfasst, wahrscheinlich unmittelbar nach der ankunft jener siebenhundert bei der eroberung von Toronae gemachten gefangenen in Athen (Thuc. V, 3), wo es der dichter gerathen fand, dem neu aufleuchtenden glückssterne Kleons aufs neue entgegenzutreten. Dann muss es aber aus den aufgeführten Wolken ausgeschieden und ebenso wie die eigentliche parabase (v. 518 — 562) und der streit der beiden  $\lambda \acute{o}\gamma o\iota$  (v. 889 — 1104), stellen, die ganz zweifellos 2) der überarbeitung angehören, den sogenannten zweiten Wolken zuertheilt werden.

Aber hier tritt uns eine gewichtige autorität entgegen, kein geringerer als der berühmte alexandrinische bibliothekar Eratosthenes, der, wie wir wissen, auch grade über die komödie eingehende studien gemacht hat. Seine ansicht über unsere stelle ergiebt sich aus dem scholiasten zu v. 552; hiernach war Callimachus über die zuverlässigkeit der didascalien in zweifel gerathen, weil nach ihnen der Marikas des Eupolis drei jahre später aufgeführt sei als die Wolken, während er doch ausdrücklich in den Wolken (v. 553) erwähnt würde. Eratosthenes löst diesen zweifel seines vorgängers in der verwaltung der alexandrinischen museumsbibliothek ganz richtig durch verweisung auf den unterschied zwischen den aufge-

<sup>2)</sup> Man ist bisher fast ganz allgemein dem verfasser der hyp. VI. (ed. Bergk. 1867 p. 109) gefolgt, der auch die schlussscene des uns überkommenen stückes der überarbeitung zuweist; man hat aus der überlegtheit, mit der der verfasser seine angaben macht, die überarbeitung in eine das ganze stück betreffende correctur (Bergk a. a. o.: καθόλου μέν μετεσχημάτισται) und in eine völlige neugestaltung einzelner partien (τὰ δὲ ὁλοσχεροῦς κ. τ. λ.) theilt, besonders aber aus der leichten verständlichkeit, die seine angaben über die eigentliche parabase und den kampf der beiden loyos für uns haben, geschlossen, dass man es mit einem auf guten quellen fussenden gewährsmann zu thun habe. Diese zuverlässigkeit ist kürzlich von Fr. Ritter (Philol. XXXIV. III: Ueber die Wolken des Aristophanes p. 453 fgg.) angegriffen worden. Ist es nun auch nicht glaublich, dass da weder Callimachus noch wahrscheinlich auch Eratosthenes ein exemplar der aufgeführten Wolken in händen hatten, die nachrichten unseres verfassers auf autopsie der ersten Wolken beruhen, so haben wir in ihm doch gewiss einen mann, der mit offenen augen zu lesen verstand und nichts gemein hat mit scribenten, wie die verfasser der von Ritter angezogenen scholien sind; denn auch in der schlussscene ist nicht alles so glatt und klar, wie Ritter meint, im gegentheil konnte auch sie dem aufmerksamen leser anhalt zu einem schlusse auf umarbeitung bieten cf. Verf.: De Nubibus Aristophanis. Gryphiswaldiae 1871 p. 37 fgg.

führten und überarbeiteten Wolken: in den ersteren sei von Marikas nicht die rede gewesen, in der späteren überarbeitung aber habe seine erwähnung nichts auffallendes. Darauf tadelt er den Callimachus wegen dieses zweifels mit den worten:  $\pi \tilde{\omega} \zeta$  o  $\tilde{\delta}$  o  $\tilde{v}$ συνείδεν ότι και εν τῷ Μαρικά προτετελεύτηκε Κλέων, εν δὲ ταῖς Νεφέλαις λέγεται ,,είτα τὸν θεοίσιν έχθρὸν βυρσοδέψην." machus hätte also nach der ansicht des Eratosthenes den unterschied zwischen dem aufgeführten und überarbeiteten stücke schon aus der zeitverschiedenheit erkennen sollen, die sich für die abfassung der v. 581 und 553 aus der vergleichung des todesjahres Kleons (Ol. 89. 3 spätsommer) und der aufführungszeit des Marikas (Ol. 90. 1) ergab. Da er nun die parabase, in der der v. 553 steht, richtig dem überarbeiteten stücke zuertheilt, so folgt aus dem gegensatze, in den er v. 553 zu 581 setzt, so wie aus dem ganzen zusammenhange der stelle, dass seiner ansicht nach v. 581 und mit ihm doch wohl das ganze epirrhema in den aufgeführten Wolken stand. Hätte nun Eratosthenes noch ein exemplar des aufgeführten stückes vor sich gehabt und danach seine angaben darüber gemacht, so müssten wir ihm unbedenklich folgen und mit einreihung des epirrhemas in das aufgeführte stück die beziehung unserer stelle auf die thracische strategie aufgeben. Aber es ist von uns (a. a. o. p. 16 fgg.) und kürzlich von Fr. Ritter (a. a. o. p. 448 fg.) wahrscheinlich gemacht, dass Eratosthenes ebensowenig wie sein älterer amtsgenosse Callimachus oder wir die aufgeführten Wolken hat einsehen können, wie es ja sonst sehr auffallend wäre, warum er in seiner polemik gegen Callimachus statt seiner räsonnements nicht einfach auf das vorliegende exemplar hingewiesen hätte. Stand Eratosthenes aber sonach der vorliegenden frage mit keinen anderen hülfsmitteln gegenüber als wir, so war er von vornherein auch nicht mehr als wir vor der möglichkeit eines irrthumes geschützt, in den er hier, wie wir nach dem vorstehenden dreist behaupten, verfallen ist.

Wenn so des Eratosthenes meinung gegen die aufgestellte ansicht nicht zeugen kann, so fügen wir zum schlusse noch ein argument dafür an, welches sich auf das verhältniss des Aristophanes zu Kleon bezieht, wie es sich zur abfassungszeit der ersten Wolken wahrscheinlich gestaltet hatte. Haben die v. 575 — 594 wirklich in der aufgeführten komödie gestanden, so zeigen sie uns den

dichter ums jahr 423 noch ebenso feindlich gesinnt gegen den allmächtigen Kleon wie ihn die Ritter das jahr zuvor erscheinen lassen; hiermit scheint aber der wirkliche thatbestand nicht ganz zu stimmen. Es ist wahr, Aristophanes war von den zeiten der Babylonier bis zum tode Kleons sein todfeind, ja er lässt dem manne noch im grabe keine ruhe, denn auch im Frieden (v. 752 fg.) werden die börer noch durch eine charakteristik, wie sie nur der bitterste bass zeichnen konnte, an ihn erinnert. Aber dies verhältniss ist wenigstens äusserlich nicht immer dasselbe geblieben, das beweisen uns Wespen 1284 fgg.; Aristophanes, so sagt uns die stelle, habe seinen groll gegen Kleon in folge eines angriffes gegen ihn bekämpft, so dass es einigen geschienen, er sei ausgesöhut; aber er habe nur ein wenig geschwänzelt, weil er geschen, dass er von seinen alten genossen im stiche gelassen sei, jetzt aber habe der pfahl seinen rebstock betrogen. Aristophanes hatte also während irgend einer zeit nicht nur alle directen angriffe gegen Kleon zurückgehalten sondern ihm, wie das ὑπό τι μικρὸν ἐπιθήκισα (v. 1290) beweist, sogar ein wenig zu munde geredet. la welche zeit fällt nun dieser πιθηχισμός? Die beantwortung dieser frage ist abhängig von dér: Wodurch hatte Aristophanes den in den Wespen bezeichneten angriff Kleons auf sich gezogen?

Wir wissen aus den Acharnern (v. 377 fgg. u. v. 502), dass Kleon dem dichter seine angriffe in den Babyloniern nicht ungestraft hatte bingehen lassen, aber dadurch hatte er so wenig eine schonung seiner person erreicht, dass Aristophanes eben in dem stücke des nächsten jahres, wo Kleon doch auch sonst nicht geschont wird, die absicht ausspricht, ihn zur genugthuung der ritter noch einmal ordentlich zu bearbeiten (Ach. v. 301); dies versprechen hat er denn ja auch in den Rittern, der comödie des jahres 424, redlich eingelöst. Wir erkennen hieraus, dass diese auf die Babylonier folgende strafe nicht die in der Wespenstelle angedeutete ist, wie denn auch von vornherein die lange zwischenzeit zwischen Babyloniern und Wespen, selbst wenn die Ritter nicht dazwischen lägen, einen solchen bezug schwer machen würde; es bleibt also nur übrig die Rittercomödie selbst als den anlass zu Kleons rache zu deuten, zumal da es nach der analogie der Babylonier höchst unwahrscheinlich ist, dass Kleon die viel intensiver und dichter fallenden biebe, die ihm die Ritter versetzten, sich habe ruhig gefallen lassen. Ist dieser bezug aber richtig, so folgt aus Wesp. v. 1284, dass Aristophanes nach jener strafe, die also nicht lange nach der aufführung der Ritter gefallen sein kunn, bis zur verfassungszeit der Wespen sich jedes directen angriffes gegen Kleon enthalten habe. Nun ist aber unser epirrhema die einzige stelle, die diesem ergebnisse widerspräche, so dass es auch von diesem gesichtspunkte aus als ein nur der zweiten überarbeitung angehörendes stück anzusehen ist; entfernen wir es aber aus der aufgeführten comödie, so hindern uns die reste der Wolken allerdings nicht, sie mit Droysen (a. a. o. zu Wesp. v. 1309) und Müller-Strübing (a. a. o. p. 609 anm.) als eine frucht des compromisses zwischen Aristophanes und Kleon anzusehen und darauf Wesp. 1290 zu beziehen.

Ist es der vorstehenden darstellung gelungen, zu erweisen, dass das epirrhema der uns überkommenen Wolken ebenso wenig wie die eigentliche parabase und der streit der beiden  $\lambda \acute{o}\gamma o\iota$  dem aufgeführten stücke angehört, so ist sie befähigt, einmal das  $\alpha \mathring{v}\iota \acute{v}\alpha$  am schlusse der hyp. VI zu bestätigen, wodurch der verfasser anzeigt, dass er in den drei angeführten stücken nur beispiele von gänzlicher überarbeitung geben will, zweitens Ritters ansicht zu widerlegen, der (a. a. o. p. 455) sagt: "Daraus ergibt sich, dass ausser diesen zwei neu eingeflochtenen partien" (d. i. eigentlich parabase und streitscene der beiden  $\lambda \acute{o}\gamma o\iota$ ) "in dem gesammten übrigen drama auch nicht eine stelle überarbeitet worden ist." Wir meinen im gegentheil, dass sich noch mehr partien ergeben würden, die mit fast derselben sicherheit wie das epirrhema aus dem aufgeführten stück auszuscheiden sind; doch mag dies einer späteren untersuchung vorbehalten bleiben.

Gartz a. O.

P. Weyland.

### Hom. Il. 4, 49.

Die ob. p. 72 genannte andre auffassung giebt Döderlein z. st., nämlich vs. 49 nnd 50 sind als parenthese zu fassen: dann ist στᾶσα in vs. 50, ἀΰτει in vs. 49 zu suppliren und die beiden verse werden ähnlicher den v. 51. 52, wo κελεύων in vs. 52 zu suppliren ist. Dafür dass ein διὰ μέσου esyndetisch sich anknüpft, s. Hom. Il. Λ, 454 mit Nägelsb., Hom. Il. N, 775 flgg. mit Döderlein: so tritt auch die örtlichkeit scharf hervor. Weiter s. unten p. 110.

Ernst von Leutsch.

#### V.

#### Die Tribut-Comitien.

Die frage nach ursprung und wesen der römischen bezirkstribus muss in der hauptsache als entschieden angesehen werden. Die eintheilung des Servius Tullius gehört noch nicht hierher 1). Erst einige jahre nach dem sturz des königthums wurden 20 oder 21 bezirks-tribus eingerichtet 2). Hundert jahre später 3) und dann öfters 4) erfuhr diese zahl eine vermehrung, bis im jahre 241 5) die zahl von 35 tribus erreicht ward, bei welcher es fortan verblieb 6). Was das wesen der einrichtung anbetrifft, so handelt es sich für uns hier hauptsächlich um die frage, ob die gesammte bürgerschaft, insbesondere ob auch die patricier schon von anfang an den tribus angehörten. Dass dies überhaupt von neueren gelehrten bezweifelt wurde 7), hatte seinen grund in der identificirung der bezirks-tribus und der stimmabtheilungen in den tribut-comitien, zweier verschiedener dinge. Seitdem erwiesen ist, dass die bezirkstribus, welche die bevölkerung nach örtlichen districten eintheilten 8), der gesammten staatsverwaltung, der beaufsichtigung der bürgerschaft in jeder hinsicht, der besteuerung, der aushebung u. s. w. dienten 9), wozu denn auch kam, dass nach ihnen die in tribut-

2) Liv. II, 21, 7. 3) Liv. VI, 5, 8.

5) Liv. Epit. XIX.

6) Cic. Verr. II, 1, 5, 14.

7) Niebuhr R. G. p. 439 ff. u. s. w. und andere sonst.

9) Mommsen, die römischen tribus.

<sup>1)</sup> Liv. I, 43, 13. Vgl. Servianische centurien - verfassung. Programm des gymn. Sorau. Ostern 1874.

<sup>4)</sup> Liv. VII, 15, 12; VIII, 17, 11; IX, 20, 6; X, 9, 14.

<sup>8)</sup> Pulai romizai bei Dion. IV, 14: ex regionibus et locis bei Gell. XV, 27.

comitien stimmende menge sich schied, so kann nicht mehr bezweifelt werden, mag man auch über die stimmberechtigung in jenen comitien verschieden denken, dass die bezirks-tribus die gesammte bürgerschaft, patricier, clienten, plebejer, von anfang an einschlossen und eintheilten.

### I. Entstehung.

Wenn Servius Tullius schon eine solche vereinigung und organisation der ganzen bürgerschaft erreicht hätte, wonach eben er wie seine vorgänger vergeblich getrachtet hatten, so würde dieselbe in der hand des starken königthums zur wirklichen verschmelzung und versöhnung der bevölkerung wahrscheinlich gradewegs geführt haben; unter dem regimente des patricischen senats genügte sie nicht: sie konnte jene spaltung und jene kämpfe nicht hindern, welche die tradition mit der sogenannten secessio in montem sacrum beginnen lässt. Es handelt sich für uns um das nächste resultat dieser revolution, die ohne zweifel historische thatsache ist. Es war nach der überlieferung in bestimmten satzungen niedergelegt, die leges sacratae genannt werden.

Was haben wir zunächst in formeller hinsicht unter diesen leges zu verstehen? Dass sie regelmässige staatsgesetze gewesen wären, die ja in centuriat-comitien hätten beschlossen werden müssen, ist gegen die allgemeine anschauung der alten 10) und gegen die besondere überlieferung von jenen vorgängen. Dionysius weitläufige erzählung, wie zwischen patriciern und plebejern als zwei verschiedenen völkern unter zuziehung der fetialen ein bund geschlossen sei 11), ist natürlich verkehrt. Zuverlässig ist das eine, was allgemein angenommen wurde, dass die menge diese gesetze beschlossen und beschworen hat, nicht populus iussit, sondern plebs iurata scivit 12). Damit ist ein eigenwilliger, nicht ein gesetzlicher act bezeichnet. Man hat geglaubt dabei stehen bleiben zu müssen, nimmt also dann eine einseitige nur durch schwur gesicherte ausmachung des einen theils an 18). Doch die tradition

<sup>10)</sup> Hervorhebung des schwurs; νόμφ καὶ ὅρκφ Dion. VI, 89; ἐκ νόμου καὶ ὅρκου Appian. b. civ. 208. Auch Liv. III, 55 setzt das vetus iusiurandum plebis der lex entgegen.

<sup>11)</sup> Dion. VI, 89. Auch Liv. IV, 6, 7 foedere icto.

<sup>12)</sup> Fest. p. 318. Liv. II, 33, 13. III, 55, 10.

<sup>13)</sup> Mommsen, R. Staatsrecht II, 1, p. 262, anm. 2 u. p. 275.

spricht eben so zuverlässig von einer verständigung der streitenden, von einem nachgeben der regierenden partei, und wenn jene bestimmungen auch durch das beiwort sacratae als abnorm bezeichnet werden, so heissen sie doch auch leges und werden für solche genommen. In diesem nun, wie in allen späteren hämpfen der beiden stände ist es nach der überlieferung der senat (resp. die patres), welcher die sache der patricier und zugleich des staates gegen Inwiefern konnte nun der senat die patricier die plebes führt. vertreten, resp. durch seine anerkennung jenes plebiscits die befolgung desselben durch die patricier verbürgen? Die antwort ist, dass zu dieser zeit aller wahrscheinlichkeit 14) nach der senat noch ganz aus patriciern besteht und dass die patricischen senatoren, die patres, als die vertreter der patricischen geschlechter überhaupt stets gegolten haben. Inwiefern ist zweitens der senat im stande, jenen beschluss der römischen staatsverfassung einzufügen, der ja nicht auf dem wege der regelmässigen gesetzgebung entstanden war? Die antwort lautet, jedes gesetz, sei es ein beschluss der centurien oder eurien, bedurfte zu seiner gültigkeit der patrum auctoritas 15), das heisst der bestätigung der patricischen senatoren 16) als der vertreter der patricischen geschlechter oder der alten bürgerschaft. Diese hatten nach prüfung des vorganges in gesetzlicher und religiöser hinsicht ein gesetz als rechtes gesetz anzuerkennen. Wenn sie nun einen beschluss der plebes, in welchen sich zugleich die patricische bürgerschaft eben durch ihre einwilligung sigte, als rechtes gesetz oder ihm gleichgeltend mit genehmigung der götter anerkannten, wer wollte dann bestreiten, da das ja ihre sache war danach zu sehen und zu entscheiden, dass es rechtes gesetz sei und ihm gleich gelten müsse? Hiernach müssen wir in einklang mit der richtig verstandenen tradition 17) die leges sacratae vom heiligen berge ansehen als eigenwillige, aber beschworne beschlüsse der plebs, welche durch ertheilung der patrum auctoritas legitimirt wurden.

<sup>14)</sup> Die plebejischen senatoren müssten in den ständischen kämpfen eine rolle spielen, wenn die überlieferung solche dächte. Liv. V, 12 erste erwähnung. Frühere angaben sind unsicher.

<sup>15)</sup> Liv. VI, 41, 10. Cic. de domo 14, 38.

<sup>16)</sup> Dieser punkt wird im folgenden als erwiesen angesehen. Vgl. Mommsen, röm. forsch. p. 218—249. Genaueres bei einer anderen gelegenheit.

<sup>17)</sup> Vgl. noch Dion. VI, 90.

Der inhalt dieser leges betraf bekanntlich die einsetzung plebejischer beamten. Es waren zwei tribuni plebis 18), deren zahl sogleich oder bald auf fünf, dann auf zehn gebracht wurde, und zwei aediles. Die volkstribunen, aber nicht die volksädilen (welche diese eigenschaft erst später und in anderer art 19) erhalten zu haben scheinen), erhielten durch den schwur der plebs sacrosancta potestas 20), wodurch sie während ihrer amtsführung und auch nachber für dieselbe in religiöser weise (nicht bei strafe des strafgesetzes) sicher gestellt und straflos gemacht wurden. Die amtliche befugniss der tribunen beschränkte sich im anfange, d. h. nach den bestimmungen der lex sacrata, ohne zweifel auf das ius auxilii 21), auf den schutz der einzelnen bürger gegen die amtsgewalt der magistrate, besonders aber nicht allein zur sicherung des provocationsrechts. Sie konnten eben nur ihre eigne sicherheit (τὸ ἄσυλον) anderen mittheilen und sie durch deckung mit ihrem leibe zeitweise Irgendwelche positive machtbefugniss, irgendwelcher geschäftskreis war ihnen durch die gesetze nicht zuerkannt 22). Damit ist der inhalt der leges sacratae vom heiligen berge im wesentlichen bezeichnet.

Nicht aber ist durch jene gesetze den volkstribunen das ius cum plebe agendi verliehen, nichts enthielten sie, weder indirect durch jenes recht der tribunen noch direct, über besondere contionen der plebs, nichts über gründung und einrichtung eines neuen comitiatus. Wenn nun trotzdem contionen der plebs und tributcomitien seit diesem augenblicke existiren, wie ist darüber zu urtheilen? Wir müssen annehmen, dass sie zuvörderst der gesetzlichen berechtigung durchaus entbehrten.

Was zunächst das ius cum plebe agendi anlangt, so scheint der von anderer seite angeführte grund entscheidend, dass Sulla den tribunen jenes recht nehmen konnte 28). War dies inhalt der leges sacratae, also geschworenes recht, so konnte es durch die gesetzgebung nicht abgeschafft werden, wie denn auch keine be-

19) Liv. III, 55, 7—10.

20) Mommsen R. St. II, 1. p. 275.

<sup>18)</sup> Becker II, 2 p. 263 ff. p. 292 ff.

<sup>. 21)</sup> Liv. II, 33 u. 35; III, 9. Dion. VI, 87; VII, 17. Cic. rep. II, 33 u. s. w.

<sup>22)</sup> Mommsen, R. St. II, 1, p. 261.

<sup>23)</sup> Liv. Epit. LXXXIX. Cic. leg. III, 9.

stimmung der leges sacratae jemals vom gesetzlichen standpunkte oder ungerächt angefochten worden ist. Wir wissen aber, dass die versammlungen der plebejer anfangs systematisch von den patriciern gestört <sup>24</sup>), dass sie später erst durch gesetzliche oder gesetzesgleiche bestimmungen geschützt wurden; woraus sich ergiebt, dass sie von vorne herein dieses schutzes entbehrten. Wegen der tribut-comitien lässt sich auch gar nicht sagen, was gesetzlich ihre aufgabe und competenz sein sollte und was sie anfangs gewesen wäre. Von allen rechten, welche sie später gesetzlich hatten, wissen wir, wann und unter welchen umständen sie sie erhielten. Wenn nun unsere überlieferung von der gesetzlichen einrichtung der tribut-comitien ganz schweigt, während sie doch von diesem augenblicke an wirklich bestehen, so wollen wir versuchen nichts zu supponiren, sondern wollen zusehen, wieweit wir mit dem, was überliefert ist, auskommen.

Wir müssen annehmen, dass die versammlungen der plebs, welche seit der secessio stattfinden, keine gesetzliche berechtigung haben, sondern wiederholungen dessen sind, was aus dem heiligen berge selbst zum ersten mal versucht war. Die sache ist erklärlich. Die menge hatte gesicherte, ausserhalb des gesetzes stehende rädelsführer; gelang es diesen sie gehörig zu reizen und aufzubieten, so gab es keine macht, die es hindern konnte. hätte zum bürgerkriege geführt mit zweifelhaftem ausgange, da die plebs nach aller wahrscheinlichkeit 25) stärker war, als der patriciat sammt seiner clientel. Man musste gewähren lassen; man durfte aber auch nicht verachten, was die plebs beschloss, wenn ihre leidenschaft und energie erweckt war. Das machte die stets drohende gefahr einer neuen secession oder auswanderung, welche der gemässigten mehrzahl der patricier als das schlimmste, als der entergang des vaterlandes erschien. Was einmal geschah, konnte unter den gegebenen anführern leichter wieder geschehen und hat sich wiederholt; in andern fällen hat es gedroht 26). Durch grosse opfer nur, welche die halsstarrigste aristokratie der welt allmählig bringen musste, ward es vermieden.

<sup>24)</sup> Liv. II, 56 und sonst. Vgl. p. 89.

<sup>25)</sup> Man beachte, eine wie grosse bedeutung ihr die tradition im heerwesen giebt.

<sup>26)</sup> Liv. III, 50 ff.; Epit. XI. Liv. V, 50 ff.

Ueber diese versammlungen nun ist bekannt, dass die tribunen in ihnen den vorsitz führten, und dass sie bald auf dem forum bald an anderen orten gehalten wurden. Waren die beschlüsse auf dem heiligen berge wahrscheinlich nach centurien gefasst, denn als heer zog man aus, so musste man in der stadt eine nicht militärische und einfachere organisation zur beschlussfassung wählen. nahm die einzig denkbare nach den tribus, und so entstanden die Genau schloss sich die plebs in ihren eigenwillicomitia tributa. gen organisationen den einrichtungen des populus und der patricier an: die eigenthümlich-römische indirecte abstimmungsmethode wurde beibehalten, ja gerade die patricischen comitia curiata als passendstes muster gewählt, wofür der name tribus principium (wie curia principium) als bezeichnung der vorstimmabtheilung genügenden beweis giebt. Uebrigens mochten die tribunen erkennen, dass es werth hatte, der illegitimen versammlung einen schein der legitimität zu geben.

# II. Legitimirung.

Indem wir die einzelnen überlieferten actionen der tribut-comitien aus der nächsten zeit überblicken, scheiden wir richterliche und gesetzgeberische beschlüsse. Von jener art ist der erste fallder des Coriolanus 27). Es handelt sich um den ersten und ernsthaftesten angriff, der jemals gegen die leges sacratae gemacht worden, um gewaltthätige beseitigung des tribunats. Die plebs raffte sich zur selbsthülfe auf und constituirte sich nach den tribus zur richtenden versammlung. Von einem gesetzmässigen gerichte kann nicht die rede sein. Denn der wortlaut der lex sacrata, wie wir ihn bei Dionysius haben 28), verfluchte denjenigen, welcher das gesetz verletzte, sprach seinen mörder von strafe frei, eben weil man kein richterliches verfahren gegen den verletzer einsetzte noch einsetzen konnte. Die patricier mussten der drohung nachgeben und den Coriolanus opfern. Es war der entscheidende sieg. werden processe vor den tribut-comitien üblich. Die fälle des Appius Claudius und Kaeso Quinctius 29) sind dem des Coriolanus ähnlich, denn auch hier ist verletzung der leges sacratae, offene feindseligkeit gegen die plebs der grund der anklage. Weiter

<sup>27)</sup> Liv. II, 35.

<sup>28)</sup> Dion. Hal. VI, 89.

<sup>29)</sup> Liv. II, 52; III, 11 ff.

aber massten sich die tribunen das recht an, gewesene beamte wegen schädigung des volks durch schlechte amtsführung zur rechenschaft zu ziehen. Ueberall stellt es Livius dabei so dar 30), als schreite die plebs, weil ihr ein vermeintes recht vorenthalten werde, zu repressalien. Alle fälle sind usurpatorische acte 31). Aber die decemviral - gesetzgebung erkannte die gerichtsbarkeit der tributcomitieu an; was sich daraus ergiebt, dass sie nur die capitalgerichtsbarkeit den centuriat-comitien vorbehielt 52). Den tribunen steht es fortan zu beamte und gewesene beamte wegen ihrer amtshandlungen zu richten 83), doch müssen auch sie nach der lex Valeria Horatia von 449 34), ne quis ullum magistratum sine provocatione crearet, die provocation gestatten. Einen capitalfall haben sie dann vor den centuriat - comitien so zu führen, dass ihnen der patricische magistrat, später der praetor urbanus, die comitien beruft 85). In andern fällen bringen sie die sache vor ihre tribut-comitien. Auch den volksädilen ward in einem gewissen kreise eine gerichtsbarkeit und im falle der provocation das recht, die sache vor den tributcomitien zu führen, zuerkannt 86).

Von gesetzgeberischen beschlüssen gehören besonders hierher eine sogenannte lex Icilia und die lex Publilia von 471. Die einzige nachricht, welche wir über die erstere haben, bei Dionysius 37), ist sehr unsicher. Es wird strafe verhängt gegen den, welcher die tribunen unterbricht, also die tribut-comitien stört. Alles käme darauf an, ob dieses plebiscit durch eine patrum auctoritas staatlich anerkannt wurde. Ist der beschluss nicht auf diese weise legitimirt, so ist er einer von der art, wie sie in dieser zeit ohne zweifel mehrfach gefasst wurden: man musste sehen, wer ihn beachtete; wer es nicht that, verstiess nicht gegen das staatsgesetz, da er staatsgesetz nicht war. Anders hingegen, wenn der beschluss legitimirt ward, wenn die tribunen und die plebs interessirt und energisch genug gewesen waren, die anerkennung

<sup>30)</sup> Liv. II, 52; 54; III, 31.

<sup>31)</sup> Vgl. Liv. II, 35.

<sup>32)</sup> S. die stellen bei Marq. II, 3, p. 151, anm. 609.

<sup>33)</sup> Vgl. Mommsen R. St. I, p. 146.

<sup>34)</sup> Liv. III 55, 5.

<sup>35)</sup> Liv. XXV, 3, 9; XLIII, 16, 11; Gell. VII, 9.

<sup>36)</sup> Liv. X, 23, 13 u. s. w. 37) Dion. Hal. VII, 17.

der patres zu erzwingen, wie dies in so vielen fällen gelang. Dann hätten wir in dieser lex Icilia zugleich die anerkennung des ius contionem habendi und wenn man will des ius cum plebe agendi der volkstribunen. Zu welchem zweck? Ihre acte erhielten damit noch keine rechtsverbindliche kraft. Dass diese lex Icilia nun die gesetzliche anerkennung erhielt, muss immerhin als das wahrscheinlichere gelten, da andernfalls schwerlich ihr andenken bewahrt worden wäre; über ihre zeit aber sind mit recht zweifel erhoben worden.

Von grösster bedeutung ist die lex Publilia. Nach der darstellung bei Livius 38) dürfen wir sie für das erste sichere beispiel nach den leges sacratae vom heiligen berge annehmen, dass ein plebiscitum durch die patrum auctoritas auf dem allein möglichen und fortan üblichen wege als staatsgesetz anerkannt 39) und sanctionirt ward. Die übrigen wichtigen plebiscita dieser periode bis zum decemvirat, die lex Icilia de Aventino, die Terentilia 40) sind von derselben art, als plebiscite an sich staatsrechtlich nichtig, aber in jedem speciellen fall durch die patrum auctoritas als gesetze anerkannt. Es scheint als sei auf alle diese gesetze wegen ihres unregelmässigen ursprungs und wegen der deutlichen analogie mit dem ersten falle auf dem heiligen berge der name der leges sacratae in einem weiteren sinne 41) übertragen worden, wenngleich die plebs diese späteren gesetze nicht geschworen hatte.

Aber noch wichtiger ist die lex Publilia in einer anderen beziehung, in der wir sie mit der lex Valeria Horatia zusammenhalten müssen. Der inhalt der ersteren, ut plebei magistratus tributis comitiis fierent, kommt hier insofern in betracht, als fortan durch gesetz die comitia tributa zu einer bestimmten staatlichen function, zur wahl staatlich anerkannter beamten, berufen und damit als ein zu recht bestehender comitiatus anerkannt sind. Noch ist es ein einzelner zweck, ein wahlact einmal im jahre. In dem verhältniss der plebiscita ist damit nichts geändert. Dies geschieht erst durch eine lex Valeria Horatia von 449 48) ut, quod tributim plebes

<sup>38)</sup> Liv. II, 56, 2 ut plebei magistratus tributis comitiis fierent.

<sup>39)</sup> Liv. II, 57, 4 App. Claudius klagt graviores leges accipi, quam in sacro monte acceptae sint.

<sup>40)</sup> Liv. III, 31, 1; 32, 7.

<sup>41)</sup> Liv. III, 32, 7. Cic. pr. Tull. 47.

<sup>42)</sup> Liv. III, 55, 3.

iussisset, populum teneret. Auch bei dieser sehen wir vorerst vom weiteren inhalt ganz ab und halten nur das eine fest, dass die plebiscita hierdurch ein staatlich anerkanntes ding werden. Noch muss besonders hervorgehoben werden, dass dies gesetz selbst kein plebiscit, sondern eine regelmässige lex centuriata ist, dass also nicht durch einen nothbehelf, sondern auf ganz legale weise die plebiscita jetzt in das römische staatswesen eingefügt werden und bestimmte competenz erhalten. So erfahren wir aus der überlieferung bestimmt genug, wie die tribut-comitien den gesetzlichen boden gewonnen haben, den wir ihnen weil jedes halts entbehrend vorher nicht vindiciren konnten.

Wir müssen nun zunächst die frage nach der stellung der nicht-plebejer zu den tribut-comitien beantworten und dabei das rechtliche und factische verhältniss unterscheiden. Von einem gesetzlichen rechtsverhältniss kann bis zu dem zeitpunkte nicht die rede sein, bis zu dem die tribut-comitien überhaupt gesetzlich nicht bestanden. Dass damals oder später die sache gesetzlich geordnet, über das stimmrecht in diesen comitien eine gesetzliche bestimmung getroffen worden sei, ist nirgends überliefert und muss bezweifelt Etwas anders ist es, wenn wir nach dem natürtichen rechtsverhältniss, nach der rechts-idee der einrichtung fragen. Diese ist von den römischen juristen richtig gefasst und scharf bezeichnet 48). Wir haben es mit einer reinen schöpfung der plebs zu thun, hervorgegangen aus deren sonderung, fortgebildet um die errungenschaften der secession zu sichern und auszubeuten, legitimirt um die beamten der plebs zu wählen und weiter um beschlüsse zu fassen, die nicht beschlüsse des gesammtvolkes sind. Den vorsitz führen die tribunen der plebs, die corporation heisst fort und fort plebs, ihre beschlüsse plebiscita in scharfem gegensatze zu den populiscitis, ihr ausschliesslich steht der alte und streng officielle name concilium plebis zu, welcher eine geschlossene sonderversammlung bezeichnet. So schliesst die rechts-idee die nicht-plebejer aus. Wie stellt sich das verhältniss factisch? Wir müssen den standpunkt der patricier und clienten unterscheiden.

<sup>43)</sup> Gaius I, 3 — plebiscitum est, quad plebs iubet atque constituit. — plebis autem appellatione sine patriciis ceteri cives significantur: Laclius Felix bei Gell. XV, 27 is, qui non universum populum, sed partem aliquem adesse iubet, non comitia, sed concilium edicere debet. tribuni autem neque advocant patricios.

Die patricier, welche die legitimität der neuen versammlungen bestritten und nur gezwungen einräumten, mussten für ihre eigne person das stimmrecht verschmähen und konnten seiner entrathen, weil sie bei der abstimmung wegen ihrer geringen zahl doch nicht ins gewicht gefallen wären. Ebenso mussten die tribunen ihnen nicht blos das stimmrecht, sondern auch den zutritt versagen, damit sie nicht störten und beeinflussten. Anders steht es mit den clienten. Für sie mussten die patricier selbst, wenn denn einmal gestimmt ward, das stimmrecht beanspruchen, um einfluss zu üben. Und die tribunen konnten es nicht immer für klug halten, sie auszuschliessen, sondern mussten mehr danach trachten, sie von ihren patronen ab und zu der menge herüberzuziehen. Auch schwand die scharfe grenze zwischen plebejern und clienten mehr und mehr, so dass der ausschluss nicht mehr möglich war. Mit diesen aus der sache sich ergebenden erwägungen stimmt die überlieferung. An den stellen, an welchen von einem ausschluss der patricier die rede ist 44), kann man nur zweifeln, ob sie vom stimmrecht, oder von dem zutritt ausgeschlossen werden sollen. Letzteres schliesst ersteres ein; und damit ist die sache entschieden.

Die gelehrten, welche diese ansicht theilen, glauben grossentheils 45), dass seit dem decemvirat eine gesetzliche veränderung eingetreten sei, dass damals die patricier das fehlende stimmrecht erhielten. Für diese annahme fehlt es an jedem beweise. Der gedanke der plebs und der plebiscite, die erklärungen dieser begriffe bei den juristen gelten für die folgezeit erst recht. Aber sachlich Indem die clientel durch das landrecht ihre wird manches anders. staatsrechtliche bedeutung verliert, gehen die clienten in die plebs Die zahl der patricischen geschlechter und geschlechtsangehörigen wird immer geringer. Die stimmmenge des populus und der plebs sieht kaum verschieden aus. Die missachtung und abneigung gegen das concilium plebis bleibt bei den patriciern die alte. Bei der decemviralgesetzgebung wird dasselbe, ebenso wie das volkstribunat selbst zwar nicht beseitigt, aber soviel als mög-Denn eine neue bedeutung erhält es erst durch lich vergessen. das erzeugniss der nachfolgenden secessio, durch die lex Valeria

<sup>44)</sup> Liv. II, 60, 5 und 56, 10. Dion. IX, 41. 45) Niebuhr R.G. I, p. 439 f.; Becker II, 1, p. 176; Marquard II, 3, p. 117; Peter Epoch. p. 41 f. u. s. w.

Horatia über die plebiscita. So ist bei dem schweigen der überlieferung nicht anzunehmen, dass in der sache etwas geändert <sup>46</sup>) und gesetzlich geordnet worden sei.

#### III. Plebiscite.

Um ferner zu erfahren, welche rechtliche wirkung und bedeutung die plebiscita im laufe der zeit erhielten, kommen wir zu dem inhalt dreier wichtiger und viel besprochener gesetze, welche durch die centurien ordnungsmässig beschlossen wurden. Das erste ist die schon erwähnte lex Valeria Horatia von 449, welche nach Liv. III, 55, 6 bestimmte, ut quod plebes tributim iussisset, populum teneret. Für den sinn dieser bestimmung lässt sich zunächst negativ feststellen, dass durch dieselbe die plebiscita den leges nicht gleichgestellt wurden. Denn dies geschah nach den besten zeugnissen erst später, erst durch das dritte der hier zu besprechenden gesetze, die lex Hortensia. Auch widerspricht dem nicht nur der verlauf der geschichte, sondern auch die einfache erwägung, dass selbst, was der populus centuriatim beschloss, damals ein gesetz nicht war, sondern zu seiner gültigkeit der nachfolgenden patrum auctoritas bedurfte. Es kann also nur etwa an eine gleichstellung der plebiscita mit den populiscitis gedacht werden. Und dies war unzweifelhaft absicht und meinung derer, die dieses gesetz errangen. Wie was der populus centuriatim beschloss den populus band, so sollte fortan auch was die plebes tributim beschloss den populus binden. Das populiscitum aber band nur, wenn es durch die patrum auctoritas gesetzeskraft erhielt; so bedurfte auch das plebiscitum der sanction der patres, um gesetz zu werden. nun wirklich dem populiscitum gleichgestellt? Keineswegs. Denn während der entscheid der patres einem populiscitum 47) in gesetzlicher ordnung selbstverständlich zu erbringen war, und dabei nur die formelle seite, die gesetzlichkeit des zustandekommens zu prüfen war; so standen die patres dem plebiscitum gegenüber vollständig frei da, sie konnten es auf den inhalt prüfen und danach acceptiren oder verwerfen, sie konnten es aber auch ganz ignoriren. So kommen wir auf unsern alten standpunkt zurück: die gesetzlichen plebiscita nach der lex Valeria Horatia, wie die ungesetzli-

<sup>46)</sup> So Mommsen, R. F. p. 177 ff. 47) Vgl. Mommsen, R. F. p. 240 ff.

patres, nicht der vorsitzende magistratus gebunden werde. Der populus konnte für seine wahl gerichtlich nicht verantwortlich gemacht werden, der vorsitzende war es nach dieser auslegung nicht. Also ward die patrum auctoritas für jene wahlen ertbeilt, die lex de imperio genehmigt. Die lex Publilia nun, welche an stelle des wortes populus die gesammtheit der einzelnen, omnes Quirites setzte, schloss solche erklärung aus und machte den vorsitzenden magistrat als privatperson verantwortlich. So mochte es kommen, dass von jetzt ab die legitimirten plebiscite gesetzeskraft behaupteten.

Dagegen wird den einfachen plebiscitis auch ferner bis zur lex Hortensia von den patriciern, d.h. genau genommen von den berufenen auslegern der gesetze, den damals noch ganz patricischen pontifices, die gültigkeit bestritten, und das zustandekommen neuer plebiscita mit gesetzeskraft hat die früheren schwierigkeiten. Dies zeigen geschichte und inhalt 58) der lex Ogulnia von 300. Das neue legitimirte plebiscit erschliesst den plebejern den zutritt zu den beiden collegien der pontifices und augures, welche für gesetzgebung und gesetzauslegung von so grosser bedeutung sind. Nicht der senat ist es, der hier widerstand leistet; vielmehr sind die gewiss schon recht zahlreichen plebejischen senatoren die hauptförderer des gesetzes. Nur die patricischen senatoren sind die widersacher, das heisst die patres verweigern die auctoritas.

Wir kommen nun zur lex Hortensia von 286, zu jenem dritten und wichtigsten gesetze, welches die plebiscite den gesetzen gleich machte. Wie ward dies erreicht? Der wortlaut ut plebiscita universum populum tenerent 59) oder ut quod ea iussisset, omnes Quirites teneret 60) oder ut eo iure, quod plebes statuisset, omnes Quirites tenerentur 61) scheint nur den inhalt der lex Valeria Horatia von 449 oder der lex Publilia von 339 za wiederholen. Man hat erkannt, dass dasjenige nicht ausgesprochen wird, was diesem letzten gesetze den andern fast gleichlautenden gegenüber die entscheidende bedeutung giebt. Seit Niebuhr herrscht die ansicht, dass eine hemmende bestimmung beseitigt worden sei, und so lässt man wohl die lex de imperio, oder die senatus auctoritas,

<sup>58)</sup> Liv. X, 6, 3 ff.

<sup>59)</sup> Gajus Inst. I, § 3.

<sup>60)</sup> Plin. H. N. XVI, 10, 37.

<sup>61)</sup> Gell. NA. XV, 27.

auctoritas gewiss. Diejenigen plebiscita dagegen, welche die patrum auctoritas nicht erhielten, wurden auch nicht gesetze. Von der art sind die beschlüsse <sup>52</sup>), welche gegen den willen des senats einem imperator den triumph gewährten. Diese hatten faktischen erfolg. In andern fällen <sup>53</sup>) wird er gefehlt haben, und so sind die meisten vergessen.

Aber auch die zum gesetz gemachten plebiscita wurden ignorirt, wie dies die consulnwahlen 54) von 354, 353, 351, 349, 345 und 343 beweisen, welche die licinischen gesetze verletzten. Dies führte zu den leges Publiliae von 339. Sie verfolgen verwandte zwecke. Das eine verschafft der plebs die eine censorenstelle, das andere ist gegen die patres auctores gerichtet, deren recht den centuriat-gesetzen gegenüber zur form gemacht wird 55) (ut legum, quae comitiis centuriatis ferrentur, ante initum suffragium patres auctores fierent), und endlich dasjenige, welches hierher besonders gehört, betrifft die plebiscita, scheint also mit den erwähnten vorfallen in beziehung zu stehen und den plebejern das recht am consulat sichern zu sollen; welcher zweck auch erreicht ward <sup>56</sup>). Es bestimmte nach Livius, ut plebiscita omnes Quirites tenerent. Eine blosse auffrischung der lex Valeria Horatia kann das nicht sein, denn ein gesetz wird dadurch nicht aufgefrischt, dass man es von neuem giebt, sondern einfach dadurch, dass man es anwendet. Der wortlaut beider ist nicht derselbe. Der ausdruck populus in der Valeria Horatia giebt, wenn man deuten will, der deutung raum, dass der als populus bezeichnete politische factor, (z. b. die comitia centuriata) gemeint sei 57). So konnten die patricier interpretiren, dass durch ein plebiscitum, welches wie das licinische zum gesetz geworden war, zwar der populus, aber nicht der senatus, nicht die

52) Liv. III, 63, 8; VII, 17, 9.

53) Von der art ist vielleicht der fall Liv. VII, 42, 2.

54) Liv. VII, 18, 10 u. s. w. 55) Liv. VIII, 12, 14 — 16.

56) Zwei vergebliche versuche veranstaltet App. Claudius Caecus (s. Liv. X, 15, 8 u. Cic. Brut. 14) contra legem, wie Cicero sagt.

<sup>57)</sup> Dies konnten allerdings auch die plebejer in ihren vortheil wenden, denn darin würde liegen, dass niemals einem plebiscitum ein populiscitum irrogirt werden durfte, dass also ein plebiscit durch ein centuriatgesetz nicht aufgehoben werden konnte. Und diesen weg hat, soviel wir wissen, die patricische partei in den ständischen kämpfen nie betreten. Es ist immerhin auffallend, dass zwei neben einanderstehende gesetzgebende versammlungen in eigentliche collision mit einander nie gebracht worden sind.

durch die patrum auctoritas leges, wie die überlieferung sie in correcter weise stets nennt: Inst. I, 2, 2, 4: sed et plebiscita lege Hortensia la ta non minus valere quam leges coeperunt. Das heisst nicht sowohl durch die lex Hortensia, als nach der lex Hortensia begannen auch die einfachen plebiscita wie die gesetze zu gelten. Gaius 64) definirt in der schon oben augeführten stelle die begriffe des plebiscitum und der plebs gegenüber den begriffen der lex und des populus und sagt: plebis autem appellatione sine patriciis ceteri cives significantur, unde olim patricii dicebant plebiscitis se non teneri, quia sine auctoritate eorum facta essent. donec lex Hortensia lata est, qua cautum est, ut —. Dass die patricier die wirkung der plebiscita auf sich selbst bestritten hätten, weil sie nicht zur plebs gehörten, scheint nur eine eigne vermuthung des schriftstellers und ist ein irrthum, da die oben besprochenen, längst geltenden gesetze, besonders die Publilia von 339, diesen einwand unbedingt ausschlossen. Welche geltung die plebiscita auch hatten, sie war für alle bürger dieselbe. Der nachfolgende grund aber für die meinung der patricier ist offenbar alte überlieferung. Ohne berücksichtigung der sachlage könnte man verstehen wollen, die patricier hätten bis zur Hortensia allen plebisciten anerkennung verweigert, weil sie alle ohne patrum auctoritas zu stande gekommen wären. Aber diese auffassung wäre irrig. Denn die Canuleja, die Ogulnia, die Publilia von 471, die Liciniae hatten nicht nur faktisch volle geltung, sondern waren auch von den patriciern selbst nach langen kämpfen angenommen und anerkannt worden. Nun geht aber allerdings aus jenen worten hervor, dass die patricier zur gültigkeit eines gesetzbeschlusses, auch eines plebiscitum, die patrum auctoritas für nothwendig erachteten. Und darin waren sie im recht, bis es geändert war. Also müssen einst jene von ihnen anerkannten plebiscita die patrum auctoritas erhalten haben. Dann waren sie nach patricischer anschauung nicht mehr einfache plebiscita, sondern leges. Aber einfache plebiscita erklärten noch damals die patricier für ungültig, weil sie die patrum auctoritas nicht erlangt hätten. Es kam zur dritten secessio der niederen plebs wegen socialer nothstände 65). Nicht jene alten legitimirten plebiscita, welche den

<sup>64)</sup> Inst. I § 3.

<sup>65)</sup> Liv. Epit. XI propter aes alienum.

vornehmen plebejern die ehrenstellen sicherten, waren gefährdet. Die menge forderte die freiheit zu beschliessen, was sie wollte. Ein plebejischer dictator begütigte sie auf kosten der patricier mit befreiung der einfachen plebiscita von patricischer bevormundung und prätension. Genauer wissen wir nicht, wie durch die lex Hortensia dieser erfolg erreicht ward, ob etwa der ausdruck legibus exacquata sunt irgendwie aus der formel der lex entnommen ist. Wir müssen uns damit begnügen, dass fortan die plebiscita den leges gleich waren.

Die frage nach der politischen bedeutung der plebiscita in den verschiedenen stadien ihrer entwicklung ist hier nur kurz zu berühren. Für die älteste zeit ist die gefährlichkeit der beschlüsse einer sonderversammlung nicht zu verkennen, welche die bürgerschaft spaltet. Sie wächst, jemehr sie gesetzlichen boden gewinnen, aber sie verschwindet, insofern seit der decemviral-gesetzgebung die clienten in die plebs aufgehen, und die stimmmenge der plebs von der des populus sich bald factisch nicht mehr unterscheidet. Aber eine andere gefahr entsteht. Wie war es möglich, dass die demokratischen tribut-comitien, seit dem augenblicke, wo sie das volle recht der gesetzgebung hatten, den staat nicht schnell zur demokratie umbildeten, zumal da vielleicht durch eben ihren einfluss nicht lange darauf (nach der wahrscheinlichsten ansicht) auch die centuriat-comitien nach der demokratischen seite hin reformirt wurden? Wir erhalten die antwort, dass die regierende partei, jetzt die patricisch-plebejische nobilität, mehrfache mittel der beeinflussung gebrauchte. Das erste ist die beeinflussung der stimmenden selbst, die allerdings in diesen comitien schwerer war, als in den centuriatcomitien, weil man in letzteren die kraft auf die an kopfzahl nicht so starken centurien der oberen classen concentriren konnte. Wie sehr sie bei beiden geübt wurde, beweisen besonders die leges tabellariae 66), welche den sturz der aristokratie einleiteten. zweite war die beeinflussung der vorsitzenden und durch die vor-Nicht nur einzelne tribunen werden durch die intercession der collegen gebändigt, sondern die ganze plebejische magistratur tritt gewissermassen in den dienst des senates. Die ädilen durchaus, welche bald den curulischen ädilen näher stehen als

<sup>65)</sup> Cic. de Leg. III, 35.

den tribunen. Aber auch die tribunen werden in der periode der herrschenden nobilität gleichsam in die beamtenreihe einrangirt 67). Mit der staatlichen anerkennung, welche die plebejischen comitien erlangten, wurde ihnen drittens auch ein theil wenigstens jenes apparats 68) gewährt oder aufgedrängt, der scheinbar der sache weihe und nachdruck gab, in wahrheit eine bandhabe war, um missliebiges zu verhindern; ich meine die auspicien. waren die lex Aelia und die lex Fusia 69) über die obnuntiation auch gegen die tribut - comitien gerichtet. Der wichtigste punkt aber ist das senatus consultum. Wenn wir auch daran festhalten müssen, dass dasselbe ein nothwendiger factor der gesetzgebung nicht gewesen ist, so ist doch ebenso gewiss, dass wie seit alter zeit allen rogationen, die an den populus gebracht wurden, ein senatus consultum nach festem usus voranging, so während der herrschaft der nobilität auch die volkstribunen regelmässig erst nach einem vorbeschluss des senats 70) ihre rogationen an die tribut - co-In seltenen fällen ward es unterlassen 71). mitien brachten. wirklich verlor trotz der lex Hortensia das plebiscit an garantie, wenn der senat dawider war, weil derselbe einen weg fand, gleichsam als ersatz der untergegangenen function der gesetzeswächter, auf grund einiger allgemeinen gesetze (z. b. der Aelia, Fufia, Caecilia Didia) unliebsame plebiscita (so die rogationen des Drusus) durch decret zu beseitigen 72). Dagegen will die massregel des Saturninus schützen, der den gesammten senat zwang, sein gesetz binnen fünf tagen zu beschwören 78). Dasselbe ward bei der Gabinia und Manilia 74) wiederholt. Es ist dies indess nicht als eine neue einrichtung, sondern als ausnahmeverfahren für den gerade vorliegenden fall zu betrachten 75); eine merkwürdige analogie mit dem verhältniss vor der lex Hortensia, wo auch für jeden besonderen fall zur gewährleistung der wirkung eines plebiscits die patrum auctoritas errungen werden musste.

67) Vgl. Mommsen R. St. I, p. 453 f.

68) Zonaras VII, 19.

69) Cic. in Vat. 7, 18; in Pis. 4, 9 und sonst.

70) S. die stellen bei Marq. II, 3, 118, anm. 464 – 466.

71) Liv. XXI, 63; XXXIV, 1—8. Cat. mai. 4, 11.

72) Cic. pro Corn. Asc. p. 67; de domo 15, 40; 16, 41. 73) Appian. b. civ. I, 29. Plut. Mar. 29; Cat. min. 32.

74) Cass. Dio XXXVIII, 20.

75) Anders Peter epochen p. 110.



Die plebiscita wurden durch die gesetze Sullas, welche das ius agendi der tribunen betrafen, faktisch beseitigt, durch die restauration des tribunats wieder ins leben gerufen. Gesetzlich ist an ihrer competenz seit der lex Hortensia nichts geändert.

#### IV. Andere art.

Wir haben mit dem, was bis jetzt über tribut-comitien gesagt ist, den umfang ihrer bedeutung nicht erschöpft; wir begegnen vielmehr noch einer form dieser versammlung, welche von der bisber beschriebenen weitaus verschieden ist. Das nächste und deutlichste kennzeichen dieser tribut-comitien ist dies, dass patricische magistrate, d. h. magistrate der gesammtgemeinde, des populus, gewöhnlich consuln und prätoren in ihnen den vorsitz führen. Die entstehung derselben ist fast noch mehr verdunkelt und der zeit nach ungewisser, als wir es bei den oben besprochenen fanden.

Wir beginnen mit den acten, welche diesen tribut-comitien gesetzlich zustanden, und können ganz allgemein nennen die wahl der magistratus minores im weiteren sinne <sup>76</sup>).

Unter ihnen sind die quaestores 77) die ältesten. Wir wissen aber nicht, seit wann sie in tribut-comitien, ja überhaupt seit wann sie gewählt wurden. Es stehen die nachrichten bei Plutarch 78), der durch *Valerius Poplicola* quästoren für das ärar wählen lässt, und bei Tacitus 79), der dasselbe erst 447 geschehen lässt, einander Beide nennen die namen der ersten quästoren, deren gleiche anfangsbuchstaben (Veturius Publius -Minucius Marcus; Vakrius Potitus - Mamilius Mamercus) verdächtig aussehen. and Dionysius wissen davon nichts. Wenn zu erweisen wäre, dass die quästoren bis 447 von den oberbeamten ernannt <sup>80</sup>) und nicht in centuriat-comitien gewählt wurden (andere scheinen mir nicht denkbar) — für ersteres aber und gegen letzteres spricht ihre niedrige stellung den früher und später gegründeten ämtern gegenüber ---, wäre mit ziemlicher gewissheit anzunehmen, dass gleich 447 ihre wahl den tribut-comitien übertragen ward. Diese älteste bis

<sup>76)</sup> Gell. XIII, 15. Cic. leg. agr. II, 7, 17. 77) Cic. ad fam. VII, 30; in Vat. 5, 11.

<sup>78)</sup> Plut. Popl. 12.

<sup>79)</sup> Tac. Ann. XI, 13.

<sup>80)</sup> Mommsen R. St. II, 1, p. 492 ff.

nahe an das decemvirat führende spur ist aber leider nicht ganz sicher.

Als die nächsten der zeit nach und als die vornehmsten kommen die acdiles curules in betracht. Auch sie wurden später in tribut-comitien unter vorsitz der consuln gewählt 81), und es ist nicht erweislich, dass es je anders gewesen, sodass wir mit ziemlicher sicherheit auf das jahr 367 82) geführt werden. Denn sicher besteht die neue verwendung der comitien bereits im jahre 362, da seitdem 83) tribuni militum (anfangs sechs) vom volke gewählt Der niedrige rang dieser blos militärischen beamten, im gegensatz zu dem der tribuni militum consulari potestate, die in centuriat-comitien gewählt wurden, beweist genug. Da für ihre wahl die neue einrichtung schwerlich geschaffen wurde, so dürfen wir auch auf das jahr der curulischen ädilen mit gewissheit zurückgehen.

Ausser den wahlen der magistratus minores stand auch richtende gewalt (iudicia) diesen tribut-comitien zu. Die curulischen ädilen besassen eine ähnliche jurisdiction, wie die plebejischen, und hatten im falle der provocation die sache vor den tribut-comitien Dass sie eine versammlung hätten leihen müssen, wie die volkstribunen vom praetor urbanus die centuriat-comitien, davon wird nirgends berichtet. Dagegen lassen die worte des Messalla bei Gellius 84) erkennen, dass auch magistratus minores in gewissen fällen (nur für die jurisdiction) das recht hatten comitien zu berufen, also vornehmlich die curulischen ädilen 85). Die tribut-comitien, welche sie als patricische beamten halten, sind hiernach diejenigen, Dies führt uns ebenfalls bis aufs von denen hier die rede ist. jahr 367 zurück. Auch der pontifex maximus hatte jurisdiction 86) und zu dem zweck das recht tribut-comitien zu halten; ohne zweifel die hier in rede stehenden.

Endlich sind in den tribut-comitien unter vorsitz von consuln und prätoren gesetze beschlossen worden. Ganz sichere zeugnisse giebt es wenige und fast nur aus später zeit 87). Doch ist dies

<sup>81)</sup> Liv. IX, 46, 11; XXV, 2, 7; Cic. ad Att. IV, 3.

<sup>82)</sup> Liv. VI, 42 u. VII, 1.

<sup>83)</sup> Liv. VII, 5, 9. 84) Gell. XIII, 15.

<sup>85)</sup> Vgl. Mommsen R. St. I, p. 146.

<sup>86)</sup> Liv. XL, 42.

<sup>87)</sup> Marq. R. A. II, 3, p. 128. Mommsen R. St. II, 1, p. 113.

nicht zu verwundern, da die schriftsteller selten grund haben den vorsitzenden und die art der comitien zu bezeichnen, solche andeutungen also ganz zufällig sind. Man hat aber wohl mit recht angenommen, dass die prätoren ihre rogationen immer an diese comitien zu bringen hatten. Ein besonders glücklicher zufall hat uns aber doch eine alte nachricht 88) erhalten, die ebenso sonderbar als sicher ist. Im jahre 357 hat der consul Cn. Manlius bei Sutrium im lager in tribut-comitien ein gesetz rogirt. Es ward durch patrum auctoritas anerkannt, wie ausdrücklich berichtet wird, und nur das abhalten von comitien fern von Rom (populum sevocare) ward durch ein plebiscit für die zukunft verpönt. Dies sind die wichtigsten nachrichten, welche wir besitzen.

Das wesen dieser einrichtung wird uns durch dasjenige moment bezeichnet, welches zweifellos feststeht. Aus dem vorsitz der consuln, prätoren, aus der wahl der magistratus minores, sowie aus der sonstigen terminologie geht hervor, dass diese tribut-comitien ein comitiatus des populus 89), der patricisch-plebejischen gesammtgemeinde, und nicht der plebs sind, dass also der idee nach alle stimmfähigen bürger, auch die patricier in ihnen stimmrecht haben.

Hiernach lassen sich die motive der neuerung wohl vermuthen. Das nächstliegende ist ohne zweisel die bequemlichkeit dieser comitien dem höchst schwerfälligen mechanismus der centuriat-comitien gegenüber. Letztere beschränkte man daher auf die wahlen der böchsten beamten, überhaupt auf die wichtigsten staatsacte, insosern sie immer die comitia gravissima blieben. Wo dagegen weniger auf die entscheidung ankam, bei der wahl aller magistratus minores, die ja dem besehl der oberbeamten unterworsen waren, bei der nichtpeinlichen rechtspsiege, bei unwichtigeren gesetzvorlagen 90), dienten die viel bequemeren 35 tribusabtheilungen, die comitia leviora 91). Damit erreichte man ohne viel zu wagen den weiteren zweck der menge eine populäre versammlung zu bieten. Die hauptsache aber war: durch schaffung einer analogen versasung der gesammtgemeinde zog man auch die plebejischen comitien mehr und mehr in den ganzen schematismus des römischen staatswesens

<sup>88)</sup> Liv. VII, 16, 7.

<sup>89)</sup> Mommsens ansicht. Vgl. bes. R. F. p. 151 – 166.

<sup>90)</sup> Mommsen, R. St. II, 1, p. 112. 91) Cic. pr. Planc. 3, 7.

hinein <sup>92</sup>). Denn ein solches bestreben die abnormen erzeugnisse der inneren kämpfe dem ganzen harmonisch zu machen zeigt sich ja, seitdem die plebejischen adelsgeschlechter sich mit den patriciern verständigt und an der herrschaft antheil erlanget haben, auf allen möglichen gebieten.

Unklar aber bleiben uns die näheren umstände der entstehung. Wir wissen nichts von irgendwelchen gesetzesbestimmungen, welche diese art von tribut-comitien gründeten, und dieses schweigen unserer überlieferung über eine so wichtige sache aus einer doch immerhin schon helleren zeit scheint mir so auffallend, dass ich die existenz eines solchen gründungsgesetzes nicht anzunehmen wage 93), sondern geradezu bezweisle. Auch ist es ja evident, wie wenig schwierigkeiten nach römischem staatsrecht die einführung solcher neuerung hatte. Wenn schon die competenzen der curiat-comitien einst auf die centuriat-comitien übertragen worden waren, so konnte viel leichter an solchen competenzen den tribut-comitien antheil gegeben werden, welche dieselbe bürgerschaft wie die centurien umfassten, wenn man sie nur als einen comitiatus des populus, der gesammtgemeinde, anerkannte. Denn das war die hauptsache, dass der populus beschloss; die form, in der er beschloss, kam staatsrechtlich erst in zweiter reihe in betracht. Wenn nun zumal die form der tribut-comitien in viel bedenklicherer weise, als concilium plebis, schon existirte, so ergab sich ihre verwendung in der normaleren weise als comitiatus populi so zu sagen von selbst. tisch war die versammlung dieselbe; denn es ist natürlich ebensowenig ein gesetz gegeben, dass die wenigen patricier in tribut-comitien des populus stimmrecht haben sollten, als jemals ein gesetz gegeben worden ist, dass sie in den tribut-comitien der plebs kein stimmrecht haben sollten. Beides lag nur in der rechtsidee. Der faktor aber, in desseu hand es lag kraft seines uralten rechts solche neuerungen zu legitimiren, waren die gesetzeswächter d. h. die patres auctores.

Das einzelne bestätigt diese anschauung. Um die wahl dieser oder jener magistratus minores den tribut-comitien zu übertragen, bedurfte es höchstens eines specialgesetzes, ja vielleicht nur eines

<sup>92)</sup> Die schöpfung der curulischen ädilität neben der plebejischen hat durchaus denselben sinn.

<sup>93)</sup> Ebenso oben p. 87.

senatus consultum 94). Diese tribut-comitien waren alsdann selbstverständlich wegen der qualität der in ihnen erwählten beamten und des mit der sache beauftragten vorsitzenden comitien des populus, wenn man auch, ebenso wie in den erhaltenen gesetzen über die plebejischen tribut-comitien, einfach von einer wahl tributim oder tributis comitiis sprechen mochte 95). Auffallend ist die nachricht bei Gellius NA. XIII, 15 minoribus creandis magistratibus tributis magistratus comitiis, sed iustius curiata datur lege. Diese nachricht wird bezweifelt, insofern magistratus minores kein imperium haben. Aber es waren ohne zweifel in der lex curiata de imperio, welche beim amtsantritt der consul maior für sich und die collegen (prätoren eingeschlossen) rogierte, alle ordentlichen magistrate der gesammtgemeinde erwähnt 96). Ist dies richtig, so erfahren wir von Gellius, dass die wahl in tribut-comitien nicht recht für voll galt, dass erst die lex curiata, mit der ja auch eine patrum auctoritæ verbunden war, nach strenger auffassung die beamten installirte. Damit stimmt der ausdruck comitia iusta für die comitia centuriata 97).

Wie die gerichtsbarkeit der plebejischen tribut-comitien und ädilen durch die schöpfung der curulischen ädilität auf die tributcomitien der gesammtgemeinde sich ausdehnte, ist einleuchtend. Eigenthümlich aber ist der umstand, dass wenn es sich um rechtsprechende comitien handelt, der terminus populus auch auf die plebejischen tribut-comitien, welche die aediles pl. 98), ja auch welche die tribuni plebis 99) halten, übertragen ward, dass man immer sagt ad populum provocare, ad populum accusare (diem dicere), dass stets nur judicia populi genannt werden. Diese vermengung der begriffe, welche die nahe beziehung beider versammlungen zeigt,

<sup>94)</sup> Liv. VI, 42, 14 factum senatus consultum, ut duoviros aediles ex patribus dictator populum rogaret.

<sup>95)</sup> Liv. II, 56, 2; III, 55, 3. 96) Vgl. Tac. Ann. XI, 13 die lex curiata a Bruto repetita, welche von den quaestores sprach. Ferner Cic. Phil. II, 20, 50. Quaestor factus deinde sine senatus consulto, sine sorte, sine lege ad Caesarem cucurristi. Marq. II, 3, p. 188 anm. meint, in der lex de imperio des proconsul Caesar müsste von seinen quästoren die rede gewesen sein. Auf diese kommt es nicht an, sondern auf die lex der jahresconsuln, die Antonius nicht abgewartet hat.

<sup>97)</sup> Cic. post red. in sen. 11, 27. 98) Liv. XXV, 29; XXXIII, 42, 10.

<sup>99)</sup> Liv. XLIII, 7, 8; 11, 9. (II, 54, 4; 61, 5). Val. Max. VI, 5, 2.

widerspricht der annahme, dass besondere tribut-comitien des populus durch ein gesetz constituirt worden seien.

Was die gesetzgebung anlangt, so giebt uns der entwickelungsgang der plebejischen tribut-comitien auch für die patricisch-plebejischen auskunft. Allerdings liegt es näher für letztere die analogie bei den übrigen versammlungen des populus, besonders bei den centuriat-comitien zu suchen; und ohne zweifel wurde von diesen alles, was nicht auf ihren ursprünglich militärischen charakter bezug hat, auf jene übertragen. Wurden doch auch die wahlen der niederen magistrate und vielleicht nicht erst in späterer zeit auf dem marsfelde gehalten 100). Besonders ging das, was dem vorsitzenden anhaftete, auf die tribut-comitien über. Doch wird ausdrücklich erwähnt, dass für tribut-comitien die auspicien anders gehandhabt wurden, als für centuriat-comitien 101).

Wegen der patrum auctoritas möchte man geneigt sein, ohne weiteres Th. Mommsen 102) beizupflichten, dass eine solche sich den beschlüssen dieser comitien, als einer versammlung des volkes selbstverständlich anschloss. Doch zwei ganz gewichtige zeugnisse, die durchaus formelfesten ausdrücke bei Livius und Cicero 103), welche nur von einer patrum auctoritas bei den centuriat - und curiat - comitien wissen, widersprechen dem bestimmt. Mommsen führt für seine meinung die alte oben erwähnte nachricht von den comitien im lager bei Sutrium 104) an, nach welcher die patres einem consularischen tributgesetz die auctoritas ertheilten. Die nachricht ist unanfechtbar, aber sie muss nach dem beurtheilt werden, was wir oben über das verhältniss der patrum auctoritas zu den plebisciten in jener periode erfahren haben. Wenn die comitia tributa niemals durch ein staatsgesetz als ein neuer comitiatus populi eingesetzt worden sind, so hatten die patres auch jedem ihrer beschlüsse gegenüber die volle freiheit, ob sie ihn als echtes populiscitum anerkennen und durch ihre auctoritas verificiren wollten. Dann gilt auch für diese comitien dasselbe, was für die plebejischen, dass die

<sup>100)</sup> Vgl. Liv. VII, 1, 2 gratia campestri; IX, 46, 11 forum et campum corrupit, wo an centuriat-comitien wohl kaum gedacht wird. Cic. ad. Att. I, 1, 1.

<sup>101)</sup> Cic. ad fam. VII, 30, 1.

<sup>102)</sup> R. F. p. 157, 238 u. anm. 27.

<sup>103)</sup> Liv. VI, 41, 10. Cic. de domo 14, 38.

<sup>104)</sup> Liv. VII, 16, 7.

patrum auctoritas niemals als integrirendes stück zu ihrem apparate gehörte. Wir wissen nun, dass eine Lex Publilia von 339, welche sich nur auf die gesetzesbeschlüsse der centuriat - comitien bezog, die patrum auctoritas für diese zur blossen form machte, dass die lex Hortensia die patrum auctoritas für die plebiscita ganz beseisigte. Beide gesetze betreffen die hier in rede stehende versammlung nicht, aber nach ihnen mochte es doch eine faktische unmöglichkeit werden, den populiscitis der tribus die nachträgliche patrum auctoritas aufzuzwingen. Auch bedurfte man ihrer nicht. Standen doch die patricischen magistrate ungleich mehr im dienste des senates als die volkstribunen, sodass die einholung eines senatus consultum so gut wie sicher und für den erfolg ganz unentbehrlich Endlich konnte man dieser form der versammlung, wenn man wollte, für die gesetzgebung auch ganz entrathen; ja wir wissen nicht einmal, wie viel oder wie wenig von derselben gebrauch gemacht worden ist. Wenn also die patrum auctoritas zu den tribut-comitien in dem verhältniss, wie zu den centuriat - und curiat-comitien niemals stand, wenn sie auch in der üblichen anwendung nicht nur überflüssig, sondern fast unmöglich geworden war, so mag sie auch für die patricisch-plebejischen tribut-comitien ganz ausser brauch gekommen sein, so dass sie in der zeit des Cicero überhaupt nur noch für die comitia centuriata und curiata eingeholt ward.

Indem wir kurz zusammenfassen, suchen wir den wirkungskreis der tribut-comitien in ihren verschiedenen formen und im
verhältniss zu den andern comitien zu bezeichnen. Für die wahlen ist die scheidung klar. Wie die centuriat-comitien die wahl
der consuln (decemvirn, consulartribunen), prätoren, censoren stets
behaupteten, so verblieb den plebejischen tribut-comitien die der
plebejischen magistrate, den tribut-comitien der gesammtgemeinde
die aller übrigen ordentlichen und ausserordentlichen beamten, soweit sie gewählt wurden. Auch die eigenthümlichen comitia sacerdotum 105), die nicht echte comitien sein wollen, in welchen unter vorsitz eines pontifex anfangs der pontifex maximus, dann
auch andere sacerdotes von siebzehn erlosten tribus gewählt wurden,
sind auf den comitiatus populi zurückzuführen. Für die volksge-

<sup>105)</sup> Vgl. Marq. II, 3, p. 139.

richte gilt die alte bestimmung der XII tafeln, welche den centuriat-comitien die peinlichen sachen zuweist, so dass die andern den tribut-comitien blieben. Nur zum theil lässt sich dagegen in der gesetzgebung die grenze genau bestimmen. Die comitia curiata hatten allerdings ihren gesonderten geschäftskreis: die lex de imperio (ausser für die censores) und die inneren angelegenheiten des patriciats. Aber die competenzen der centuriat- und tribut-comitien sind vielfach gemeinsam. Man kann zunächst nur sagen, dass diejenigen dinge, welche in alter zeit, bevor es tribut-comitien gab, der gesetzgebung nothwendig unterlagen, wie die erklärung eines angriffskrieges, den centuriat-comitien auch ferner verblieben. Sonst haben sich die tribut-comitien überall antheil verschafft und vieles haben sie vor jenen voraus erlangt. So scheint es, als ob man jenes recht, welches für die patriciergemeinde die curien besassen, die aufnahme und den ausschluss von gemeindeangehörigen, für die gesammtgemeinde den tribus überlassen zu haben 106). Wir haben fälle in denen prätoren, andere in denen tribunen den vorsitz Besonders breiten die plebiscite ihren kreis aus, indem führten. sie nicht nur das gebiet der centuriat-comitien, sondern auch des senats beeinträchtigen, über vertheilung der provinzen, gewährung der triumphe 107) u. s. w. ausserordentlicher weise befinden. wirkliche schranken überwinden sie. So ward Cicero, den man vor centuriat-comitien nicht anklagte, zwar nicht in tribut-comitien gerichtet 108), aber durch ein plebiscit zur verbannung genöthigt. So werden ausserordentliche heerführer (cum imperio, pro consule, selbst pro dictatore) zwar nicht in tribut-comitien gewählt 109), aber es wird durch ein plebiscit eine provincia geschaffen und die person für dieselbe bezeichnet, welche dann durch die lex de imperio das commando erhält. So ist der wirkungskreis der plebiscita fast unbegrenzt.

Zum schluss kommen wir zu der fast müssig erscheinenden frage, ob es richtiger ist mit Th. Mommsen von patricisch-plebejischen und plebejischen tribut-comitien als zwei gesonderten arten, oder nach alter weise von einer art tribut-comitien zu sprechen.

<sup>106)</sup> Marq. II, 3, p. 177.

<sup>107)</sup> Marq. II, 3, p. 168 f.

<sup>108)</sup> So Marq. p. 153.

<sup>109)</sup> So Marq. p. 170.

Anzuerkennen ist, dass die tradition überall nur einfach tribut-comitien erwähnt. Die obige darstellung hat zu zeigen versucht, dass es besondere gesetze über die einrichtung und einführung von solchen comitien überhaupt nicht gegeben habe. Unsere erwägungen also, wie die alten es aufgefasst haben und wie wir es auffassen und bezeichnen müssen, können nur aus der sache fliessen. Nach der rechts-idee nun wie nach der geschichtlichen entwicklung sind die hauptbegriffe populus und plebs, denen gegenüber die comitial-formen erst in zweiter reihe bedeutung haben. Aber die entwicklung der römischen verfassung hat nach versöhnung der stände dahin geführt, dass die begriffe des populus und der plebs sich nicht nur vermischten, sondern absichtlich vermischt wurden. Zu diesem zwecke haben ganz besonders die patricisch-plebejischen tribut-comitien hingewirkt, die auch abgesehen von der eintheilungsform den centuriat-comitien kaum näher stehen als den plebejischen tribut-comitien. Versetzen wir uns in die zeit unserer quellenschriftsteller, so war die stimmmenge des populus und der plebs faktisch dieselbe. Der gewöhnliche sprachgebrauch vermengte die wörter so, dass plebs die menge im gegensatz zu den vornehmen, auch der plebejischen nobilität, populus die stimmmenge auch der plebejischen comitien bezeichnete. Selbst amtlich ward für die volksgerichte der terminus populus auf die plebejischen comitien übertragen. Die gesetzbeschliessenden corporationen unterschied man freilich als populus und plebs, überhaupt blieben diese begriffe den rechtsverständigen deutlich. Aber für den gewöhnlichen gebrauch ging auch der unterschied von lex und plebiscitum ganz verloren; man unterschied nach handgreislicheren merkmalen leges consulares (praetoriae) und tribuniciae. Ebenso pflegte man nach den sichtbarsten kennzeichen nicht nur einfach von tribut-comitien gegenüber den centuriat- und curiat-comitien zu sprechen, sondern gewöhnte sich auch sie als eine hauptart anzusehen, welche bei verschiedenem vorsitz und bei verschiedenen acten einen verschiedenen charakter hatte 110). Weil bei der untersuchung römischer verhältnisse die zeit unserer quellenschriftsteller immer der ausgangspunkt

<sup>110)</sup> Man vergleiche den bundessenat der vereinigten staaten, wenn er als gesetzgebende versammlung unter vorsitz des vice-präsidenten tagt und wenn er sich unter dem oberrichter als staatsgerichtshof constituirt.

ist, so können auch wir, wie mir scheint, zweckmässig die tributcomitien schlechtweg als hauptkategorie festhalten, müssen aber für
die richtige würdigung des entwicklungsganges und des rechtsverhältnisses die patricisch-plebejischen und die plebejischen als unterabtheilungen scharf unterscheiden.

Hamm.

Hermann Genz.

## Hom. Il. Y, 51.

Nach dem p. 72 und p. 92 gesagten gehe ich zu der beschreibung des benehmens des Ares. Das μαχρον ἀΰτει der Athena ist hier zu einem epitheton erweitert, ἐφεμνη — ἴσος, dann in πελεύων wiederholt, dagegen aber wie bei Athena zwei orte als standpunct genannt; schwierig erscheint nun άλλοτι πὰς Σιμόεντι θεῶν ἐπὶ καλλιχολώνη, wo gegen Aristarchs θεῶν Herodikos θέων schrieb, dem ausser la Roche die neuern beipflichten. Aber gegen θέων spricht 1) der parallelismus mit vs. 49. 50: von einer bewegung, wie sie θέων enthält, ist da keine spur; Athena wechselt mit ihrer stellung, aber auf jeder stelle steht sie unbeweglich; 2) der sinn: wie der sturm aus einer richtung her saust, so auch die stimme des Ares: eben so geht die mahnung, der befehl von einer stelle aus: wie Ares gregarii militis more discurrens — Döderleins worte - die Trojaner zum kampfe aufmuntern könne, wie überhaupt der gregarius miles, der doch in reihe und glied steht, zum discurrere komme, bleibt unerfindlich; 3) die sprache: denn Geelv, was in der Ilias einen viel umfangsreichern gebrauch hat als in der Odyssee, erscheint in ihr nie mit zwei präpositionen verschiedener richtung, namentlich nicht das particip, und wo 9 éeuv mit einer präposition steht, da bezeichnet diese die einfachsten verhältnisse, z.b. unt. 229; 4) die grammatik: denn sollte θέων hier stehen, müssten die präpositionen wenigstens den accusativ bei sich haben, z. b. II. K, 54. Also θέων geht nicht; θεών dagegen giebt keinen anstoss, da der ort dann Θεών χαλλιχολώνη heisst: so würde ich auch im texte schreiben,  $\Theta \epsilon \tilde{\omega} \nu$  mit grossem anfangsbuchstaben, das andre mit kleinem; der ursprung des namens geht uns hier nichts an: ihn jedoch von vs. 152 mit einem scholiasten abzuleiten, wäre verkehrt: dagegen ist zu bemerken, dass analoge ortsnamen oft vorkommen: so θεών ἀγορὰ in Athen: Hesych. s. ἀγορά: Κερχώπων άγορὰ in Ephesos, nott. ad Zenob. Provv. I, 5. IV, 30: Δήμητρος τέμενος Hom. II. B, 696 c. Scholl.: es steht also Ares auf dem am Simoeis gelegenen Götterschönhügel, ohne zweifel die beste stelle für sein thun. Endlich erhöht so auch der name an und für sich das interesse des höhrers.

Ernst von Leutsch.

### VI.

# Die geographie der provinz Lusitanien bei Plinius. (N. H. IV, 113—118).

Die beschreibung der lusitanischen provinz bei Plinius ist einfacher und kürzer und bietet weniger schwierigkeiten, als die der beiden andern spanischen provinzen (vgl. Philol. 30, 265 — 310 und 32, 600 — 668). Zwar übertraf Lusitanien Bätitica an grösse um ein weniges, indess war seine bedeutung eine weit geringere, wie schon die gesammtzahl von nur 45 populi gegenüber den 175 bätischen civitates zur genüge beweist. Der betreffende text zerlegt sich in folgende wenigen abschnitte:

- a. periplus der küste von der nordgrenze bis zum promunturium Magnum (113: A Durio Eburobrittium);
- b. beschreibung dieses vorgebirges (113: Excurrit 114 permutatis);
  - c. beschreibung der flüsse (115: Erratum 116 additis);
  - d. die gentes der provinz (116: Gentes Lusitani);
- e. fortsetzung des periplus bis zur südgrenze (116: Oppida Myrtilis);
  - f. das summarium der provinz (117: Universa XXXVI);
  - g. die städte (117: Coloniae 118 Tapori);
- h. grössenverhältnisse Lusitaniens und ganz Spaniens (118: Lusitaniam XXVI).

Schon diese inhaltsangabe zeigt, dass Plinius in der beschreibung Lusitaniens ganz gleichartige mittheilungen macht, wie bei den andern spanischen provinzen; insbesondere ist auch hier das städteverzeichniss in g wieder alphabetisch geordnet.

Die verhältnisse der textüberlieferung sind in diesem theile der N. H. folgende: aus der älteren handschriftenklasse hat codex A den text von § 117 Norbensis an erhalten; aus ihm stammen wie mich eine genauere untersuchung belehrt hat, die meisten correcturen zweiter hand in E und F, und zwar wurden dieselben gemacht, als A noch nicht die lücken hatte, an denen er jetzt leidet (s. Jenaer literaturg. 1874 n. 26, 395 ff.); also vertreten  $E^2$ und  $F^2$  in  $\geq 113-117$  den codex A, sind aber von da an mit ihm identisch. Aus R2 wird in dieser ganzen partie keine lesart angeführt. Diesen quellen gegenüber steht die überlieferung der jüngeren handschriftenklasse, vertreten durch die erste hand von E und der unter einander näher verwandten R und D (aus dem codex F abgeschrieben ist, dessen lesarten erster hand ich daher nur dann anführe, wenn sie wichtig sind für die beurtheilung der correcturen von  $F^2$ ). Die übereinstimmende überlieferung dieser jüngeren handschriften bezeichne ich mit C. Hiernach gebe ich nach meiner ausgabe den text der einzelnen abschnitte mit den varianten.

Absch. a. § 113. A Durio Lusitania incipit. Turduli veteres, Paesuri, flumen Vagia, oppidum Talabrica, oppidum et flumen Aeminium, oppida Coniumbrica, Collippo, Eburobrittium.

incipit turdulli,  $E^2$ . incipitur dulli, C. oppidum talabrica,  $E^2F^2$ . om. C. flumen minium,  $F^2$ . flumine umenium,  $DF^1$ . flumen eumenium, ER. cinumbriga, C. collipo, E. eburobritium,  $F^2$ . eburobricium,  $F^1$ .

beschreibung der tarraconensischen provinz wurden die Turduli als eine gens Lusitaniens angeführt, die der Durius von den tarraconensischen Bracarern schied, und zwar, wie aus dem zusammenhange hervorgeht, bei seinem aussluss. Indess muss es mit der bezeichnung veteres, der dem namen an unserer stelle angefügt ist, eine besondere bewandtniss haben. Auch Mela 3, 8 ed. Parthey kennt diesen beisatz. Unter den gentes Lusitaniens, die der abschnitt d 2 116 aufzählt, finden wir die Turduli ohne zusatz wieder. Verfolgen wir aber den ganzen periplus der lusitanischen küste, so ist nirgendwo eine angabe über die gentes oder regiones an derselben gemacht, wie solche in der Tarraconensis überall vorkamen. Daraus darf wohl geschlossen werden, dass die Turduli veteres vielmehr, wie die gleich folgenden Paesuri, als eine civitas anzu-

sehen sind, welche zu der grösseren gens der Turduli gehörte, die sich weiter an der küste hin erstreckt zu haben scheint. Damit stimmt Mela a. o., der nordwärts vom promunturium Magnum, dem jetzigen Cap Roca, nördlich vom Tagus die küste als einen ingens flexus beschreibt, in eoque sunt Turduli veteres Turdulorumque oppida. Welche und wie viele der von Plinius genannten städte zu den ihrigen zu rechnen sind, ist unklar. Wahrscheinlich aber gehören hierher die § 118 genannten Turduli qui Bardili et Tapori. Die angaben des Ptol. 2, 4 verbreiten darüber kein licht. Wir werden unten auf die gens zurückkommen.

Paesuri] Die inschrift der brücke von Alcantara C. I. L. II, 760 nennt unter den municipia provinciae Lusitaniae PAESVRES. Hübner scheint unsere stelle übersehen zu haben, da er p. 96 zum vergleich die Paesici und Praesamarci (richtiger wohl Praestamarci) der Tarraconensis heranzieht. Mir scheint die obige identificirung einleuchtend. Die Paesuri gehörten, wie die Turduli veteres zu der klasse jener civitates, die zur zeit der plinianischen aufzeichnung noch nicht zur städtischen gründung fortgeschritten waren, und deren wir auch in den nördlichen theilen der Tarraconensis so viele fanden (s. Phil. 32, 604. Plin. 4, 111 ff.).

Oppidum Talabrica] Beide worte sind uns nur durch die zweite hand von EF erhalten. Aus den inschriften ist der name der stadt nicht zu belegen, ihre lage ist bestritten, indess wird sie ganz in derselben reihenfolge im Itin. Aut. p. 421 aufgeführt, auserdem von App. de reb. hisp. 73 und wohl auch von Ptol. 2, 4 genannt.

Oppidum et stumen Aeminium] Die stadtgemeinde wird § 118 als stipendiarische, der sluss § 115 wieder genannt; durch die alphabetische namenfolge an der ersten stelle, sowie durch die insch. n. 500. 2559 (vgl. Ephem. epig. 1 p. 183 f.), vielleicht auch p. 954, ist die schreibung mit Ae gesichert; auch Ptol. 2, 4 schreibt Alusvov. Ueber die lage s. Hübner p. 40.

Coniumbrica] Die überlieferung der jüngeren handschriften giebt einstimmig cinumbriga ohne correctur aus A. Dem gegenüber steht die insch. n. 391: CONIMBRICA, n. 432: CONIVMBRIC (vielleicht nur schlecht gelesen), Phlegon Trall. de longaev. bei Müller hist. gr. 3 p. 609, 1: πόλις Κονιμβριγησία und das It.

Ant. p. 421, 4: Conembrica, so dass auch bei Plinius Conimbrigation herzustellen sein wird.

Collippo] Ebenso die insch. n. 339: COLLIPPONENSIVM, n. 840: COLLIP und nr. 353: COLLIPPONESI.

Eburobrittium] Der name ist sonst nicht zu belegen, es sei denn, dass er sich unter andern lusitanischen städtenamen wieder findet bei Phleg. Trall. a. o.: Δοκκούριος, 'Αλουκκίου υίός, πόλεως Αλβουροβισυγγησίας.

Abschnitt b und c werden besser in einem späteren aufsatz zur sprache kommen, der von den quellen handeln soll, die Plinius in der geographie Spaniens benutzt hat.

Absch. d. & 116: Gentes Celticae Turduli et circa Tagum Vettores, ab Ana ad Sacrum Lusitani.

gent,  $E^1$ . celtice, C. turdoli,  $F^2$ . ei,  $DE^1$ . vetones, E. ona  $F^2R$ . aguna,  $EDF^1$ .

Wie Plinius in der beschreibung der tarraconensischen proviuz an passenden stellen ihre gentes namhaft machte und offenbar deren vollständige aufzählung beabsichtigte (s. Phil. 32, 611 ff. 659 ff.), so stellt er im obigen abschnitt die gentes Lusitaniens zusammen. Trotz der übereinstimmung der allein hier vorliegenden jüngeren handschriften wird ohne zweifel mit der Desloratio des Robert Crikeladensis und der vulgate Celtici, nicht Celticue, zu lesen sein. Auch Ptol. 2, 4 nennt, ganz mit Plinius übereinstimmend, als die völker Lusitaniens die Tovodnievol (welches nur eine andere namensform für Turduli ist; s. Strab. 3, 1, 6 p. 139, Ukert 2, 1, 308), Λουσιτανοί, Κελτικοί und Οὐέττονες, deren wohnsitze er jedoch ganz von Plinius abweichend ansetzt. Freilich sind die angaben des Plinius über die wohnsitze hier, wie auch mehrfach in der beschreibung der Tarraconensis, recht ungenügend. Wir zeigten schon oben in absch. a, dass nach ihm Turduli südlich vom Durius wohnten, womit Mela übereinstimmte. Ein andrer theil desselben stammes wohnte in Bätica (s. 3, 13) zwischen dem Bätis und Anas im binnenlande, noch andre, wie es nach 3, 8 (vgl. Mela 3, 4) scheint, an der atlantischen küste. Von der ursache ihrer trennung von einander handelt Strabo 3, 3, 5 p. 153. Ptol. 2, 4 werden die Tovodnavol im südwesten Lusitaniens neel τὸ Γεφον ἀχρωτήριον, das jetzige Cap S. Vicente angesetzt.

Völlig unklar bleibt die lage der lusitanischen Celtici bei

Phoius. Linen theil desselben stammes hatte er 3, 13 in Rätica zwischen Bätis und Anas westlich von den Turdulern längs der lusitanischen grenze angesetzt, auf welche unten § 118 bezug genommen wird, noch andre in der nordwestecke der Tarracomensis 4, 111 (s. Phil. 32, 655 f.); endlich werden § 118 unter den stipendiarischen gemeinden Lusitaniens Mirobrioenses qui Celtici cognominantur angeführt; indess ist deren lage völlig unsicher.

Der ansatz der eigentlichen Lusitaner ab Ana ad Sacrum stimmt mit keiner der sonstigen quellen. Sie werden allgemein nördlich vom Tagus gelegt (Strab. 3, 3, 3 p. 152; vgl. Florus 1, 33), nur dass Strab. 3, 1, 6 p. 139 in der beschreibung von Bätica die angabe macht, dass zww Auduzavwu zureç aus ihrem stammlande jenseits des Tagus von den Römern an den Anas in die nähe der Celticer übersiedelt seien. Durch conjectur ist der stelle des Phinius schwerlich aufzuhelfen, wenngleich die überlieferung des namens Anas nicht unanfechtbar ist und die bezeichnung Sacrum ohne den zusatz promunturium, der kurz vorher § 115 daneben steht, auffällt.

Die lage der lusitanischen Vettones wird so angegeben, dass wir sie als unmittelbare nachbarn ihrer tarraconensischen stammesgenossen (3, 19. 4, 112) ansehen dürfen (s. Philol. 32, 662).

Wir sahen (Philol. 32, 666 ff.), dass die aushebung der auxiliartruppen in der Tarraconensis nach gentes erfolgte; diese einrichtung scheint in Lusitanien nicht getroffen zu sein; wenigstens habe ich in den inschriften vergebens nach cohorten und alen der Celtici und Turduli gesucht. Es kommen vor alen der Hispani Vettones, durch welche bezeichnung vielleicht grade die der Tarraconensis angehörigen Vettonen von denen Lusitaniens unterschieden werden. Oefter werden jedoch cohortes Lusitanorum genannt, sei's dass damit die gens, sei's dass die einwohner der gesammten provinz so bezeichnet sind.

Absch. e. 2 116: Oppida a Tago memorabilia in ora Olitippo equarum e favonio vento conceptu nobile, Salacia cognominata Urbs Imperatoria, Merobrica, promunturium Sacrum et alterum Cuneus, oppida Ossonoba, Balsa, Myrtilis.

in ola orisipo, R. e]  $E^2$ . et, C. favonii,  $F^2$ . vento]  $E^1R$ . ventu,  $E^2DF^1$ . venti,  $F^2$ . nobile]  $E^2$ . nobili,  $E^1$ . nobilis, DR. alacia, D. alatia, R. urbs]  $E^2F^2$ . urbe,  $DE^1F^1$ . urbem, R.

imperatoriam, R. merobrica]  $E^2$ . mesobriga,  $F^2$ . sobrica,  $E^1$ . esobrica  $DF^1$ . erobrica, R. promuntorium, E. ceneus, DE. orsonoba, E. barta, R. myrtili, DE. mirti, R.

Olisippo] s. absch. f.

Salacia cognominata Urbs Imperatoria] Die inschriften bieten n. 32: MVNICIPI. SALACIEN. n. 518: SALACIENSIS, Guasco mus. Capit. 211: SALACIA. Plinius nennt die stadt noch § 117 unter den latinischen und 8,191; vom beinamen scheint sich sonst keine spur zu finden. Die lage ist unsicher; s. Hübner p. 7.

Merobrica] So die überlieferung der älteren handschriften-klasse; auch in R ist das schluss-m des vorhergehenden wortes zu erobrica zu ziehen und vermuthlich mit dem r im namen selbst erst vom corrector hinzugefügt, während die jüngeren handschriften sobrica und esobrica bieten. Am besten beglaubigt ist also Merobrica. An einem orte, der etwa der lage der stadt entspricht, fand sich die leider unvollständige insch. n. 25 mit der bezeichnung M.F.M...., die mit wahrscheinlichkeit als municipium Flavium Merobricense aufgelöst wird. Vielleicht ist dieselbe stadt nochmals § 118 unter den stipendiarischen erwähnt, wo wir darauf zurückkommen.

Ossonoba] Die am alten orte gefundene insch. n. 1 nennt die RES.P.OSSON(obensis); dazu kommt jetzt eine zweite in der Ephem. epig. II p. 233, auf der ein II VIR. . SSONOB erwähnt ist. Die stadt ist von der nicht weit entfernt an der bätischen küste gelegenen gleichnamigen, die den beinamen Aestuaria führte (s. 3,7 und Phil. 30, 284) zu unterscheiden. Die lusitanische ist ohne zweifel im lt. Ant. p. 426, 2 und beim Ravenn. p. 306, 12 ed. Parthey gemeint; ihre entfernung von Salacia wird dort auf 95 milien angegeben, während im It. Ant. p. 418, 6 noch ein drittes Ossonoba angeführt zu werden scheint in der entfernung von nur 16 milien von Salacia.

Balsa, Myrtilis] s. zu diesem & 117, zu jenem & 118.

Absch. f. § 117: Universa provincia dividitur in conventus tres, Emeritensem, Pacensem, Scallabitanum, tota populorum XLV, in quibus coloniae sunt quinque, municipium civium Romanorum, Lati antiqui III, stipendiaria XXXVI.

provintia DE. divitur, E. scalabitanum, C. XLVI, C. latii,  $E^2F^2$ . lauti, C. antiqui]  $E^2F^2$ . antiqua, C.

Dies summarium giebt zunächst, wie die der beiden andern spanischen provinzen, die eintheilung in juridische convente an. Wenn Plinius dieselbe seiner beschreibung Bäticas (s. Philol. 30, 276 ff.) und besonders deutlich der der Tarraconensis zu grunde legte, so begnügt er sich bei Lusitanien mit der summarischen angabe, ohne in der detailbeschreibung die eintheilung weiter durch-Der grund dieser abweichung wird folgender sein, zuführen. Bätica zählte in 4 conventen 175 städte, die Tarraconensis in 7 conventen 179 gemeinden, Lusitanien dagegen in 3 conventen nur 45. In den beiden ersteren provinzen wurde die übersichtlichkeit durch jene unterabtheilung wesentlich gefördert, hat doch der karthagische convent allein 65 gemeinden (3, 25), die cluniensische gar 69, die Plinius deshalb auch wieder zunächst in gentes zerlegt (3, 26 f.). Die geringe zahl der lusitanischen gemeinden wird ihm dagegen eine theilung nach conventen haben überslüssig erscheinen lassen.

Die einfacheren verhältnisse Lusitaniens bringen uns den vortheil, dass Plinius in der, auch in den andern beiden provinzen befolgten officiellen rangordnung alle den drei oberen klassen angehörigen städte namhaft macht; freie und föderirte gemeinden kommen in Lusitanien nicht vor. Unentschieden bleibt, ob die gesammtzahl der gemeinden, die als XLVI überliefert ist, in XLV, oder die als XXXVI überlieferte zahl der stipendiarischen gemeinden in XXXVII zu ändern ist. Ich habe die vulgate beibehalten.

Ptol. 2, 4 nennt in der provinz Lusitanien 57 ortschaften, also 11 oder 12 mehr als Plinius; indess rechnet er die Vettonen, von denen er 11 gemeinden aufzählt, inagesammt zu Lusitanien, während bei Pl. 3, 19 ein theil derselben zur Tarraconensis gebört. Von ihren städten kommen zwar 4: Λαγκία Όππιδάνα, Λύγουστόβριγα, Όκελον, Κάπαρα bei Pl. 4, 118 unter den lusitanischen vor, während keine der übrigen in der Tarraconensis gebannt wird, indess dürfen wir doch wohl annehmen, dass einige derselben zu Plinius zeit dorthin gehörten, so dass der unbedeutende unterschied zwischen den angaben beider schriftsteller wohl auf die veränderungen zurückgeführt werden darf, welche die provinz im laufe der zwischenzeit erlitten hat. Von diesen umgestaltungen giebt eine vergleichung des textes bei Plinius und Ptolemäus auch sonst zeugniss. Während bei jenem im ganzen sechs länd-

liche gemeinden (§ 113: Turduli veteres, Paesuri, § 118: Celarni, Etbocori, Turduli qui Bardili et Tapori) erkennbar sind, finden sich deren keine mehr bei Ptolemäus; an stelle der Colarni und Elbocori treten die gleichnamigen städte Κολάρνον und, Ελβοχορίς, die übrigen gemeinden sind vermuthlich durch anderweitige städtenumen ersetzt. Jedenfalls erkennen wir in Lusitanien, wie in der Tarraconensis (s. Philol. 32, 608) ein fortschreiten von ländlichen zu städtischen gemeinden.

Ueber die namen der convente s. den nächsten abschnitt.

Absch. g. § 117: Coloniae Augusta Emerita Anae fuvio adposita, Metellinensis, Pucensis, Nerbensis Caesarina sognomine, contributa sunt in eam Castra Servilia, Castra Caecilia, quinta est Scallabis quae Praesidium Julium vocatur. municipium sivium Romonorum Olisippo, Felicitas Julia cognominatum. oppida veteris Lati Ebora, quod idem Liberalitas Julia, et Myrtilis us Salacia, quae diximus. § 118: Stipendiariorum, quos nominare non pigeat, praeter iam dictos in Bacticae cognominibus Augustobricenses, Aeminienses, Aranditani, Axabricenses, Balsenses, Caesarobricenses, Caperenses, Caurienses, Colarni, Cibilitani, Concordienses, Elbocori, Interammienses, Lancienses, Mirobricenses qui Celtici cognominantur, Medubricenses qui Plumbari, Ocelenses, Turduli qui Bardili et Tapori.

emirita, E<sup>1</sup>. ane, F<sup>2</sup>. ante, DF<sup>1</sup>R. antae, E. fluvia, E<sup>1</sup>. metallinensis, EF. cessarina, A (so las ich mit Sillig, Hübner p. 81 caesarina). caessarina, E<sup>2</sup>. caecarina, DE<sup>1</sup>. cecarina, R. ea, C. seduilia, A (so ich mit Sillig, Hübner p. 82 dagegen servilia) E<sup>2</sup>. cecilia, A. qta, D<sup>2</sup>. q-nta, D<sup>1</sup>. sallabis, F<sup>2</sup>. que, D. praesidum, A. presidium, D. iulium] AE<sup>2</sup>. in iulium, C. vocatur — Iulia] om. R<sup>1</sup>. manipium, D. olysipo, A. olisipo, C. felicitate. I. iulia, A. felicitate iulia, E<sup>2</sup>. veteres, DE<sup>1</sup>F<sup>1</sup>. latii, A. lacii, F<sup>2</sup>. laci, DEF<sup>1</sup>. myrtiles, DE<sup>1</sup>. mirtilis, R. ae, DE<sup>1</sup>. se, R. salatia, E. § 118: beticae, E. augusto brigensis, AE<sup>2</sup>. augustobrigenses, C. aeminenses, AF<sup>2</sup>. aemienses, DF<sup>1</sup>. emienses, ER. eranditani, ER. acranditani, R. taxabritenses, ADE. axabritenses, R. ces-

C. aeminenses,  $AF^2$ . aemienses,  $DF^1$ . emienses, ER. eranditani, ER. acranditani, R. taxabritenses, ADE. axabritenses, R. cessarebrigenses, A. caesarebrienses,  $E^2$ . caesarrobrienses,  $DE^1$ . caperenses,  $AE^2$ . caerenses,  $DE^1$ . cerenes, R. Caurienses, ceurenses, A. caurenses, C. colarnici. libitani,  $AF^2$ . colani cibilitani, R. et bocori, ADE. et bocori, R. interansenses, AC. laccienses,  $E^1$ .

mirobrigenses,  $AE^2R$ . mirobrientes,  $DE^1$ . medubrigenses, ADE. medubrienses, R. plumbarii, ER. blumbari,  $D^1$ . onelenses A. occlenses lancienses, C. bardula,  $E^1$ . barduli,  $DE^2R$ . et  $AE^2$ , at, C. iapori, A.

Es folgen zunächst die namen der fünf colonien.

Augusta Emerita) häusig von schriftstellern und auf inschriften genannt; s. Hübner p. 52.

Metellinensis] Die handschriften geben zum theil metallinensis, indess das It. Ant. p. 416, 2 Metellinum und der Rav. p. 315, 8 Metilinon; s. Urlichs vind. Plin. 88. Inschriften fanden sich zwar am entsprechenden orte, jetzt Medelin (s. Hübner p. 72), indess nennt keine den namen, der anderweitig überall nicht erwähnt zu werden scheint.

Pacensis] Der volle name PAX.IVLIA erscheint auf den inschriften n. 47. 55; auch PACENSIS allein kommt öfter vor, n. 21. 516. 517.

Norbensis Caesarina cognomine] s. Hübner p. 81. Die insch. n. 694 nennt die COL.NORB.CAESARIN, n. 813 u. a. einen NORBENSIS; Ptol. 2, 4 schreibt Νῶρβα Καισάρεια.

contributa sunt in eam Castra Servilia, Castra Caecilia] s. Hübner p. 81 f. Von dem ersteren orte ist sonst nichts hekannt, den zweiten findet man im It. Ant. p. 433, 4 als Castris Caecilia und beim Rav. p. 319, 14 einfach Castris, während Ptal. 2, 4 einen ort Καιχιλία Γεμέλλινα nennt, indess ziemlich entfernt von Norba ansetzt.

Scallabis quae Praesidium Iulium vocatur] Die handschriften beider klassen geben hier die schreibung mit ll, dagegen oben im summarium die jüngere (hier fehlt A noch) die mit einfachem l. Die insch. n. 35 bietet COLONIA SCALABITANA, dagegen die bei Renier I. A. n. 936 = Henzen n. 7414a: SCALLABI. Auch im It. Ant. p. 420, 4 schwanken die handschriften, p. 421, 2 ist die mehrzahl für Scalabin; bei Ptol. 2, 4 liest man  $\sum alaβi \le xo-$  lunfa. Der beiname ist anderweitig nicht bezeugt.

Olisippo Felicitas Iulia sognominatum] An dieser stelle bieten beide handschriftenklassen die schreibung mit einfachem p, § 113 var  $F^2$ , freilich in der corruptel alimponense, und der excerptor Solinus 23, 5, während die jüngere klasse doppeltes p hat; § 116 findet sich nur in R und bei Solin. 23, 7 das einfache, in DE

das doppelte. Dagegen ist 8, 166. 9, 9. 37, 97 ein einfaches p durch alle handschriften überliefert, so dass letztere schreibung bei Plinius am besten beglaubigt ist. Die inschriften bestätigen sie durchaus, z. b. n. 124. 188. 327. 328. 4992. 4993, in welch letzteren beiden, wie auch in einer reihe von anderen, n. 176. 185. 187, ebenfalls der beiname der stadt erscheint.

Ebora quod idem Liberalitas Iulia Den ersten namen geben die inschriften n. 110. 114. 115. 339. 505, der zweite scheint sonst nicht zu belegen.

Myrtilis] Es war schon am schluss von § 116 genannt, wo dem namen das schliessende s fehlt. Nur eine insch. n. 15 erwähnt des M(unicipium) MYRT... Die form ohne s geben alle handschriften des Mela 3, 7 ed. Parthey, ebenso schreibt das It. Ant. p. 431, 6, wogegen der Rav. p. 306, 8 Mirtilin giebt und bei Ptol. 2, 5 Ιουλία Μυρτιλίς gelesen wird. Danach wird doch die an unsrer stelle durch beide handschriftenklassen empfohlene form Myrtilis vorzuziehen sein.

Salacia] s. absch. e.

Es folgt die alphabetisch geordnete reihe der stipendiarischen städte, die mit folgenden, in den handschriften ohne variante überlieferten, indess unklaren worten eingeleitet wird: Stipendiariorum, quos nominare non pigeat, praeter iam dictos in Baeticae cognominibus Augustobricenses u. s. w. Der relativsatz enthält dieselbe entschuldigung, die Plinius in der beschreibung Bäticas 3, 7 aussprach, dass er nicht alle namen nenne, sondern nur die digna memoratu aut Latino sermone dictu facilia, wie er ja auch ähnliche wendungen in der beschreibung der Tarraconensis 3, 23 und 26-28 gebrauchte. Die folgenden worte enthalten eine grössere schwierigkeit. Stände da nur praeter jam dictos, so würde man das auf die im Periplus schon genannten städte beziehen müssen, wie es in gleicher beziehung beim beginn der detailbeschreibung der tarraconensischen convente 3, 23 heisst: nunc per singulos conventus reddentur insignia praeter supra dicta. Indess würde eine solche beziehung an unserer stelle den Plinius einer zwiefachen nachlässigkeit bezichtigen; denn im Periplus sind bereits genannt §113 Aeminium und §117 Balsa, vielleicht auch §116 Merobrica, die im folgenden verzeichniss wiederkehren. Ferner aber würden die folgenden worte in Baeticae cognominibus völlig unverständlich

Ohne zweifel müssen dieselben mit den vorhergehenden unmittelbar verbunden werden und sich auf c. 3, 13 zurückbeziehen, wie auch längst erkannt ist. Dort heisst es nämlich in der beschreibung Bäticas: Celticos a Celtiberis ex Lusitania advenisse manifestum est sacris, lingua, oppidorum vocabulis, quae cognominibus in Baetica distinguntur. Seriae adicitur Fama Iulia, Nertobrigae Concordia Iulia u. s. w.; d. h. doch wohl, dass unter den Celticern in Bätica (über welche s. Phil. 30, 276. 279) und in Lusitanien gleichnamige städte vorkommen, die dadurch von einander unterschieden wurden, dass die bätischen besondere beinamen hatten; und eine gleiche bedeutung müssen dann die worte an unserer stelle enthalten. Jedoch so können sie, wie sie überliefert sind, nicht wohl verstanden werden. Der scharfsichtige Pintian hat auch hier mit der leichten änderung in Baetica cognomines (dies adjectiv gebraucht Plinius auch 4, 82. 6, 5 u. sonst), wie mir scheint, unzweifelhaft das richtige getroffen. Indess bleibt auch so noch eine schwierigkeit. Ich glaube in meinem aufsatze über Bätica (Philol. 30, 273) nachgewiesen zu baben, dass die dortigen municipien sich von den stipendiarischen städten dadurch unterzhieden, dass jenen in die römische bürgerschaft aufgenommenen, ein römischer beiname zukam, während diese nur ihren barbarischen namen hatten. Danach nahm ich die 3, 14 genannten gemeinden von Seria bis zu den Callenses für die erstere klasse in In der mitte dieser reihe nahm ich eine corruptel an, indem einerseits vor Contributa Iulia der barbarische stadtname sehlt, andrerseits Ugultuniacum keinen römischen beinamen hat. Auffallend ist es nun allerdings, dass alle von Plinius angeführten, den lusitanischen gleichnamigen städte in Bätica municipien, in Lusitanien stipendiarische gemeinden gewesen sein sollen, indess gründe, weshalb das nicht hätte der fall sein können, lassen sich nicht anführen. Wir werden daher die namen Seria, Nertobriga, Segida, Ugultuniacum oder Curiga, Lacimurga, Tereses (vielleicht richtiger Stereses), Callenses für stipendiarische gemeinden Lusitaniens in anspruch nehmen dürfen. Hübner, der p. 125 die stelle 3, 13 bespricht, ist freilich der ansicht, dass Plinius einen irrthum begangen habe mit der erwähnung der Celtiberer in Lusitanien, das gebiet derselben habe nie bis dahin gereicht. Er meint daher, dass die den bätischen gleichnamigen städte nicht in Lusitanien zu

suchen seien, wie denn auch ein zweites Nertobriga in der Tarraconensis bei Bilbilis gelegen habe, ein zweites Segida in Celtiberien. Hühner hat aber offenbar die stelle 4, 118 übersehen, die eine solche deutung unmöglich macht. Freilich stimmt die erwähnung der Celtiberer in Lusitanien nicht genau mit den sonstigen angaben des Plinius, indess ist sie doch wohl erklärlich. Plinius giebt 4, 118 auf einmal die stipendiarischen gemeinden ganz Lusitanieus, also die der Celticer wie der übrigen drei gentes der provinz. Auf alle zusammen muss sich also der 3, 13 gebrauchte ausdruck Celtiberi ex Lusitania beziehen, wie denn überhaupt der name der Celtiberer auch von andern schriftstellern in verschiedenem umfang gebraucht wird (s. Ukert 2, 1, 305. 321).

Kurz, jene sieben namen müssen wir durchaus für stipendiarische gemeinden Lusitaniens in anspruch nehmen. Inschriftliche oder schriftstellerische zeugnisse lassen sich dafür indess leider nur in recht ungenügender weise beibringen. Auf die Tereses, falls der name so und nicht vielmehr Stereses zu schreiben ist (s. Philol. 30, 301), könnte sich die in Salamanca gefundene insch. n. 871 beziehen, die ein ortsadjectiv TER. bietet, das Hübner durch Termensis auflösen will. Statt Seria habe ich schon früher (ebd. 300) vorgeschlagen Serpa zu lesen und darauf die beiden stellen im Itin. p. 426 und beim Ravenn. p. 306, 6 bezogen; vielleicht bezeichnet die erstere das lusitanische, die zweite das bätische Serpa. Der dort angegebene, allerdings nicht ganz deutliche strassenzug von Esuri bis Pax Iulia giebt 13 milien von Ebora entfernt, also sicher noch in Lusitanien jenen ort an, während der beim Ravenn. genannte eher in Bätica zu suchen scheint. Für die übrigen namen weiss ich nichts in Lusitanien vorzubringen; indess möge man bedenken, dass auch sonst zahlreiche orte der provinz nur durch je e in e quelle beglaubigt sind, und dass insbesondere an inschriften von dort nur wenig bekannt ist.

Hiernach gehen wir zu unserm verzeichniss über, in dem die alphabetische reihenfolge unbezweifelt ist.

Augustobricenses] Nach den hdsch. ist die form Augustobrigenses vorzuziehn; dieselbe bietet auch die auf unsere stadt bezügliche insch. n. 941: AVGVSTOBRIG., und ebenso wird n. 4892 die gleichnamige stadt der Pelendonen im cluniensischen convent geschrieben. Auf die unsere beziehen sich noch das Itin. p. 438, 6

Ptol. 2, 4 und der Ravenn. p. 312, 12: Augustabria. Die luge des ortes ist nicht sicher; s. Hübner p. 113.

Aeminienses] Sillig schrieb noch mit Barbarus Ammienses und bezog den namen auf die gemeinde, in deren gebiet die 37,24 genannten Ammaensia iuga lagen, deren stadt Ptolem. 2, 4, 8 "Appala nennt, wie denn auch die insch. n. 501 einen AMMAIEN-SIS und n. 158 vom j. 161 gar die MVNICIP(es) AMMAI(enses) bat. Auffallen muss es allerdings, dass Plinius dieser gemeinde gar nicht gedenkt, wenn unsere lesung Aeminienses richtig ist, zumal schon § 113 (s. oben absch. a) letztere gemeinde vorkam; indess die handschriftliche überlieferung spricht mehr für den letzteren, als für den ersteren namen.

Aranditani) Die inschriften schweigen; im Itin. p. 426, 3 findet sich Aranni nicht weit von Ossonoba im süden der provinz; derselbe name lautet beim Ravenn. p. 306, 13 Arani, bei Ptol. 2, 4 Apardic.

Axabriconses] In allen handschriften bis auf R, der axabritenses hat, findet sich taxubritenses, offenbar falsch, wie die alphabetische folge zeigt. Der vorschlag Hübners p. 96, das t zum vorhergehenden namen zu ziehen und denselben Aranditanii zu schreiben, scheint mir verfehlt, da die bildung von ortsadjectiven durch die ableitungssilbe -itanus in Spanien durchaus die regelmässige und ebenso die endung der ortsnamen auf i oder is eine ganz gewöhnliche ist, die in unserm falle durch die belegstellen hinreichend gesichert ist. Das t scheint also einfach gestrichen werden zu müssen. Indess such der name Axabricenses ist nicht zu belegen. Mir scheint daber die auch von Hübner p. 95 erwähnte lesung der vulgats Arabrigenses durchaus annehmbar. Dieser name kommt vor unter den auf der brücke von Alcantara n. 760 genannten municipien, auf der insch. n. 967, wie such bei Ptolem. 2, 4.

Balsonses] Der name der stadt Balsa wurde schon im Periphus 2 116 erwähnt. Sie wird auch sonst oft genannt, und ihre lage ist bekannt (s. Hübner p. 4 und 691). Die insch. n. 105 nennt einen INCOLA.BALSENSIS, n. 4989 einen servus BALSENSIS, vgl. n. 4990.

Caesarobricenses] Die insch. n. 896 nennt einen CAESAROBRI-Censis, ebenso n. 897. Die schreibung mit g ist nach cod. A herzustellen. Bei schriftstellern scheint der name nicht vorzukommen. Ueber die lage des ortes s. Hübner p. 112.

Caperenses] So auch die insch. n. 806: CAPERENSIS (vgl. n. 810), n. 812: CAPERENSI, n. 813: CAPERAE, dagegen n. 883: CAPAR und n. 884: CAPARESIS. Ueber diese schreibungen und die lage des ortes s. Hübner p. 100.

Caurienses] In den handschriften fehlt das i, indess steht es überall in den inschriften, die den namen voll ausgeschrieben haben, n. 767, 768, 769, 802, in der brittischen inschrift C. I. L. VII, und hei Ptol. 2, 4: Καύριον. In Bätica ward b. 3, 11 die stadt Caura genannt.

Colarni] Der name erscheint auf der insch. der brücke von Alcantara n. 760 und bei Ptol. 2, 4, als Κολάρνον.

Cibilitani] Dass die worttrennung in AF<sup>2</sup>: colarnici. libitani falsch sei, geht aus der alphabetischen folge der namen hervor. Der name Cilibitani oder, wenn man mit Barbarus und der Vulgate den jüngeren handschriften folgt, Cibilitani lässt sich indess nicht anderweitig belegen. Damit zusammenstellen kann man aus der insch. n. 433 den ortsnamen COBEL, statt dessen eine andere abschrift C.BEL giebt.

Concordienses] Inschriften fehlen. Ptol. 2, 4 nennt den ort Κονχορδία.

Elbocori] So schrieb Harduin für das überlieferte et bocori, während Barbarus diese worte mit dem vorhergehenden namen durch das supplement Concordienses qui et Bocori verbunden hatte, ohne indess für letzteren namen einen weiteren beleg beibringen zu können. Die mit der alphabetischen folge übereinstimmende schreibung Elbocori findet sich bei Ptol. 2, 4 Ἐλβοχοφίς; andere belege fehlen.

Interannienses] Aus der constanten überlieferung interansenses wird Interannienses herzustellen sein nach der schreibung aller 4 inschriften, die den namen enthalten, n. 509, 510, 511 und dazu der der brücke von Alcantara n. 760; s. darüber Hübner zu n. 509.

Lancienses] Die insch. der brücke von Alcantara n. 760 unterscheidet die municipien der LANCIENSES. OPPIDANI und TRANSCVDANI; die ersteren werden auch n. 460: LANC. OPP. genannt und ebenso bei Ptol. 2, 4 Aayxía Onnidáva. Ausserdem gab es bei den Asturern eine gemeinde der Lancienses (s. b. 3, 28).

Noch eine vierte gleichnamige führt die vulgate in unserm verzeichniss bei den Ocelenses an, indess, wie wir sehen werden, fälschlich.

Mirobricenses qui Celtici cognominantur]. Die überlieferung spricht für die schreibung Mirobrigenses. Oben 2 116 stellten wir einen namen Merobrica fest, der einer küstenstadt nördlich vom Cap. S. Vicente zukam. Ob beide mal derselbe ort gemeint sei, ist fraglich. Hübner setzt p. 107 die Mirobrigenses Celtici in den nördlichen theil Lusitaniens in die gegend von Ciudad Rodrigo an den Agueda, einen nebenfluss des Douro. Dort sind nämlich mehrere terminalcippen vom j. 6 n. Ch. g. gefunden, von denen zwei, B. 857 u. 858 den, wie es scheint, zusammengesetzten namen MI-ROBRIG.VAL.VT. und die n. 859 den namen MIROBR. enthalten, wozu noch mit wahrscheinlichkeit der nicht weit entfernt gefundene cippus n. 5033 mit dem vorn verstümmelten namen ROBRI-Daneben scheint die ebenfalls dort befindliche GENSES kommt. insch. n. 863 aus der zeit des Septimius Severus den O(rdo) M(usicipii) V. zu nennen. Hübner erkennt, und wohl mit recht, in diesem V. den anfangsbuchstaben desselben namens, der in den ersten beiden inschriften mit VT. bezeichnet wird. Von diesem Mirobriga ist deutlich zu unterscheiden das im gebiete der Turduler in Bätica, genannt b. 3, 14. Ptol. 2, 5, 6 nennt als städte der Celticer Μιρόβριγα und nicht weit entfernt Μερίβριγα. Anderweitige erwähnungen fehlen. Mit Hübner nun die erstere und die von Plinius genannte stadt mit dem Mirobriga von Ciudad Rodrigo zu identificiren, scheint mir aus folgenden gründen sehr bedenklich. Zunächst giebt Plinius mit dem ausdruck Mirobrigenses qui Celtici cognominantur, wie vielfache ähnliche benennungen es beweisen, ohne zweifel an, dass der officielle und beständige name Mirobrigenses Celtici laute, nicht, dass die Mirobrigenses der gens der Celtici angehören, welches letztere thatsächlich allerdings auch der fall sein wird, indess nicht durch den beinamen selbst angegeben, sondern erst daraus zu folgern ist. Demnach scheidet der beiname Celtici diese Mirobrigenses von anderen, welche wir eben in den obigen inschriften angedeutet finden. Ferner können die Celticer schwerlich in der gegend von Ciudad Rodrigo wohnsitze gehabt haben; diese gegend ist viel wahrscheinlicher den Vettonen zuzutheilen, die mit denen der tarraconensischen provinz ein zusammenhängendes gebiet bewohnt zu haben scheinen (s. oben zu absoh. d.)

Medubricenses qui Plumbari] Die handschriften sind für die form Medubrigenses. Auf der brücke von Alcantara n. 760 sind MEIDVERIGENSES genannt; auf der insch. n. 458 findet sich der personenname MEIDVBRI. Das Bell. alexandr. 48, 4 nennt als lusitanische stadt Medobrega, die einwohner Medobregenses, die sich auf den mons Herminius flüchten, den man für die Serra da Estrella hält (s. Ukert, 2, 1, 277. Dio Cass. 37,52. Suet. Caes. 54). Hübner p. 5 nimmt das von Ptol. 2, 4 genannte Megispiya für dieselbe stadt. Vom beinamen Plumbari findet sich sonst keine spur.

Ocslonses] So überliefert A den namen, die jüngeren handschriften haben insgesammt ocelenses lancienses, aller wahrscheinlichkeit nach nur durch irrthümliche wiederholung dieses kurz vorher angeführten namens; denn solche doppelnamen werden in den spanischen provinzen von Plinius stets in der form Ocelenses qui et Lancienses angeführt, wie daher auch noch Sillig nach der vulgate schrieb Auffallend wäre dann auch der name der Lancienses an zweiter stelle, da wir oben Lancienses Oppidani und Transoudani genannt sahen. Inschriften mit dem namen der Ocslenses fehlen, indess stellt Hübner vielleicht mit recht den einheimischen frauennamen OCELLIA (kein gentilicium) der inschr. n. 375 mit demselben zusammen. Das im Itin. Ant. p. 434, 6 und p. 439, 10 genannte Ocsle Buri, das beim Ravenn. p. 319, 4 Ocslodorum heisst, kann dieselbe stadt bezeichnen. Ptol. 2, 4 nennt \*Oxelov bei den Vettonen Lusitaniens.

Turduli qui Bardili et Tapori] Zu vergleichen sind wegen der art der benenung die Cerretani qui Iuliani cognominantur et qui Augustani 3, 23; wie die Cerretani & 22 eine gens bezeichneten, dagegen an dieser stelle 2 civitates, so müssen wir den namen der Turduli, der oben & 116 einer gens zukam (s. absch. d), bier auf 2 civitates mit besonderen beinamen beziehen, zu denen als dritte die & 113 genannten Turduli veteres kommen (s. absch. a). Achnlich verhielt es sich in der tarraconensischen provinz noch mit den namen der Edstani 3, 20 und 23, Bastitani 3, 19 und 25 u.a. Nur kann es zweifelhaft sein, ob an unserer stelle zwei verschiedene gemeinden, oder nur eine einzige mit einem doppelten beinamen angegeben ist, für welche letztere annahme allerdings die



mangelade wiederholung eines qui nach dem et zu sprechen scheint. Indess weiss ich, abgesehen von dem der corruptel verdächtigen Ugultuniacum quae et Curiga nunc est 3, 14 kein anderes beispiel eines in dieser weise angegebenen doppelnamens zu nennen. --Eine TVRDVLA nennt die insch. n. 523 aus Augusta Emerita. Die überlieferung des namens Bardili ist nicht ganz sicher, die jüngeren handschriften geben die form Barduli, die ich vorziehen möchte. Vielleicht sind die Barduli dann als ein zweig der grösseren gens der Varduli anzusehen (b und v sind nicht selten in unseren handschriften vertauscht), die wir im cluniensischen convent genannt fanden (3, 26 f. 4, 110; s. Philol. 32, 612), und die Strabo 3, 4, 12 p. 162 als Βαρδύηται ους οι νυν Βαρδούλους zaλοῦσιν (vgl. 3, 3, 7 p. 155) anführt. Nicht selten sind die fälle, dass spanische gemeinden doppelnamen führen, deren einzelne bestandtheile sich an andern orten wiederfinden. - Dass der nächste name Tapori zu schreiben ist, bestätigen die inschriften; in n. 408. 519. 520. 521. 950 erscheint er vollständig ausgeschrieben oder zu TAP, abgekürzt,

Nachdem wir so die einzelnamen der städte einer recension unterzogen haben, müssen wir nochmals auf die im Periplus genansten zurückkommen, um sie in die reihen der zum schluss klassenweise aufgeführten einzufügen. Vergleicht man die dort gemunten mit den in der küstenbeschreibung der beiden andern spanischen provinzen vorkommenden, so wird man eine geringere gemuigkeit in der bezeichnungsweise der lusitanischen bemerken. Alle im bätischen und tarraconensischen Periplus aufgeführten hatten irgend welchen zusatz, durch den die klasse bezeichnet wurde, der jede einzelne angehörte. Das ist im lusitanischen nicht der fall, hier werden alle städte einfach oppida genannt, nicht bloss, wie dort, die stipendiarischen, sondern auch § 113 und 116 das in statistischen register § 117 als municipium civium Romanorum mit dem beinamen Felicitas Iulia aufgeführte Olisipo, ferner § 116 das im register § 117 als oppidum veteris Latii genannte Myrtilis, während Salacia & 116 als cognominata Urbs Imperatoria, im register § 117 dagegen nur mit dem einfachen namen als latinische Indess ist der grund, wesshalb Plinius im lusistadt vorkommt. tanischen Periplus weniger genau war als in den andern, wohl Da er nämlich im städteregister 2 117 f. in den drei erkennbar.

böheren klassen, die vorkommen, alle einzelnen städte namhaft macht und nur von den stipendiarischen eine auswahl giebt, so ist ein irrthum über den rang jeder einzelnen im Periplus genannten gemeinde für den aufmerksamen leser nicht möglich; alle dort aufgeführten, die im register nicht unter den höheren klassen wieder vorkommen, sind den stipendiarischen zuzuzählen. Wenn nun im register selbst neunzehn dieser klasse genannt werden, zu denen noch die sieben gleichnamigen, bereits in Bätica genannten kommen, so sind aus dem Periplus zu diesen noch die § 113 aufgeführten Turduli veteres, Paesuri, Talabrica, Conimbriga, Collippo, Eburobrittium und aus § 116 Ossonoba hinzuzufügen. Im ganzen hat also Plinius von den 36 stipendiarischen gemeinden, die das summarium der provinz Lusitanien zuschreibt, 33 wirklich genannt.

Glückstadt.

D. Detlefsen.

#### Zu Livius.

Liv. XXX, 37, 4: bellum neve in Africa neve extra Africam iniussu populi Romani gererent. Da Livius gerade in der wiedergabe der friedensbedingungen, welche Rom Karthago auferlegte, dem Polybios als zuverlässigsten gewährsmann folgt, so ist es nicht wahrscheinlich, dass er in einer der wichtigsten angaben von seiner quelle abweichen sollte, ohne seinen dissensus zu begründen. Ich vermuthe deshalb, dass die verschiedenheit der angabe nur auf ein schreibversehen zurückzuführen ist. Livius wird geschrieben haben: bellum ne extra Africam neve in Africa iniussu populi Romani gererent, so dass die nähere bestimmung iniussu populi Romani nur zu neve in Africa gehört. Die verwechslung von neve für ne findet sich in handschriften auch XXXVIII, 38, 9, beispiele für ne - neve (neu) ebendaselbst. Durch umstellung ist, wie ich glaube, auch XXX, 35, 4: omnia et in proclio et ante aciem, priusquam excederet pugna, expertus zu emendiren, näm lich: omnia et ante proelium et in acie etc., wodurch der polybianische ausdruck πόντα τὰ δυνατὰ ποιήσας κατὰ τὸν κίνδυνον in angemessener weise erweitert wird.

Darmstadt.

A. Weidner.

## II. JAHRESBERICHTE.

## 46. Die griechischen historiker der späteren zeit.

## I. Dionysius von Halikarnass.

#### Erster abschnitt.

- 1. Dionysii Halicarnassensis opera omnia graece et latine cum annotationibus H. Stephani, Frid. Sylburgii, Franc. Porti, Is. Casauboni, Fulvii Ursini, Henr. Valesii, Jo. Hudsoni et Jo. Jac. Reiske. VI voll. 8. Lips. in libraria Weidmannia 1774 77.
- 2. Dionysii Halicarnassensis opera omnia quibus etiam accedunt fragmenta ab A. Majo nuper reperta. Ed. stereotypa. 6 voll. 16. Lips. Tauchnitz. 1823 (29).
- 3. David Christianus Grimm Lectionum Dionysianarum fasc. I—IV. Annaberg. 4. 1783—85.
- 4. Dionysii Halicarnassensis archaeologiae romanae quae ritus romanos explicat synopsis. Adornavit David Chr. Grimm. Accedunt auctaria quaedam. 8. Lips. sumtu Weidmanni hered. et Reichii. 1786.
- 5. J. S. Horstig, explicatio Dionysii Halicarnassensis archaeologiae romanae lib. X c. I—VII. 8. Lips. 1790.
- 6. Διονυσίου Αλιχαρνασσέως δωμαιχής άρχαιολογίας τὰ μέχρι τοῦδε ελλείποντα. Dionysii Halicarnassei romanarum antiquitatum pars hactenus desiderata, nunc denique ope codd. Ambrosianorum ab Angelo Majo quantum licuit restituta. 8. Mediol. 1816 (Francofurti ad M. 1817).
- 7. C. L. Struve, über die von Majus in Mailand aufgefundenen und herausgegebenen bruchstücke des Dionysius von Halicarnass. 8. Königsberg. 1820. 57 s.
- 8. C. L. Struve, über die zweite von Majus besorgte ausgabe der fragmenta des Dionysius von Halicarnass, in Jahn jahrb. f. phil. u. paed. VII (1828) p. 363 ff.
- 9. Ph. F. Schulin de Dionysio Halicarnassensi historico, praecipuo iuris romani fonte. 4. Heidelb. 1820. 97 s.

- 10. C. G. Weissmann de Dionysii Halicarnassensis vita et ingenio. 4. Rinteln. 1837. —
- 11. Dionysii Halicarnassensis procemium antiquitatum romanarum e codd. mss., de quorum indole et usu disputatur, emendatum a Fr. Ritschelio. Accedit tabula lithographica. 4. Vratisl. 1838. 28 s.
- 12. Dionysii Halicarnassensis antiquitatum romanarum capp. undetriginta quae ad instituta et leges Romuli regis pertinent, e codd. mss. emendavit et annotatione critica instruxit J. A. Ambrosch. 4. Vratislav. Hirt. 1840. 38 s.
- 13. Eclogae ambrosianae ad Dionysii Halicarnassensis antiquitatum romanarum librum X. pertinentes e codd. mss. edidit et annotatione instruxit J. A. Ambrosch. 4. Vratisl. 1841. 18 s.
- 14. Ant. Guil. Ferd. Busse de Dionysii Halicarnassensis vita et ingenio dissertatio. 4. Berol. 1841. 62 s.
- 15. J. A. Ambrosch, Quaestionum ad Dionysii Halicarnassei antiquitates romanas pertinentium particula prima. 4. Vratisl. 1842.

   24 s.
- 16. J. A. Ambrosch, Quaestionum ad Dionysii Halicarnassei antiquitates romanas pertinentium particula altera. 4. Vratisl. 1843. 8 s.
- 17. J. A. Ambrosch, Ex Dionysii Halicarnassei antiquitatibus romanis capita, quae ad res Romuli pertinent e codd. mss. emendata. 4. Vratisl. 1844. 28 s.
- 18. J. A. Ambrosch, Ex Dionysii Halicarnassei antiquitatibus romanis capita quae sacerdotia Numae continent e codd. mss. emendata. 4. Vratisl. 1845. 17 s.
- 19. J. A. Ambrosch, Ex Dionysii Halicarnassei antiquitatibus historiae gentis romanae particula prior e codd. mss. emendata. 4. Vratisl. 1846. 33 s.
- 20. J. Kuschel, de fontibus et auctoritate Dionysii Halicarnassei. 8. part. I. Vratisl. 1846.
- 21. Dionysii Halicarnassensis antiquitatum romanarum libri I capita XXX priora ex optimis codd. emendata a Frid. Ritschelio. 4. Bonnae. 1846. 41 s.
- 22. Fr. Ritschelii de codice Urbinate Dionysii Halicarnassensis disputatio. 4. Bonnae. 1847. — 25 s.
- 23. C. G. Cobet oratio de arte interpretandi grammatices et critices fundamentis innixa primario philologi officio. 8. Lugduni Bat. 1847.
- 24. Fragmenta historicorum graecorum. Collegit, disposuit, notis et prolegomenis illustravit, indicibus instruxit Carolus Mueller. vol. secundum. 8. Paris. 1848.
- 25. Fragmenta partim inedita Polybii, Dionysii Halicarnassensis, Polyaeni, Dexippi, Eusebii in Atho monte a Minoide Mina descripta edidit C. Mueller. — 18 s.
  - 26. Excerpta e Polybio, Diodoro, Dionysio Halicarnassensi

atque Nicolao Damasceno, e magno imperatoris Porphyrogeniti digestorum opere libri περὶ ἐπιβουλῶν inscripti reliquiae. E codice Escorialensi a se transscripta interpretatione latina et observationibus criticis comitatus una cum locorum aliquot in eclogis περὶ ἀρετῆς καὶ κακίας ex ipso codice Peiresciano emendatione edidit C. A. L. Feder. p. l. Polybii, Diodori atque Dionysii fragm. 4. Darmstadii. Leske. 1840. — 80 s.

- 27. Excerpta e Polybio, Diodoro, Dionysio Halicarnassensi atque Nicolao Damasceno e magno imperatoris Constantini Porphyrogeniti digestorum opere libri περὶ ἐπιβουλῶν inscripti reliquiae. E cod. Escorialensi a se transcripta edidit cum notis maximam partem criticis C. A. L. Feder. p. 1. Polybii, Diodori atque Dionysii fragmenta cum Nicolai XXV prioribus. 4. Darmstadii. Leske. 1849. 134 s.
- 28. C. Peter, das verhältniss des Livius zu Dionysius von Halicarnass zu einander und zu den alten annalisten. 4. Anclam. 1853.
- 29. C. G. Cobet, variae lectiones, quibus continentur observationes criticae in scriptores Graecos. 8. Lugd. Bat. Brill. 1854; ed. 2. 1873.
- 30. De Dionysii Halicarnassensis quibusdam locis emendandis dissert.-philologica, quam . . . scripsit J. J. Schmitz. 8. Bonn. 1854. 26 s.
- 31. Exercitationes criticae in Dionysii Halicarnassensis antiquitates romanas. Commentatio . . quam . . scripsit C. Schnelle, 8. Bonn. 1854. 36 s.
- 32. Carolus Sintenis, Emendationum Dionysiacarum specimen I. ad virum clarissimum F. Ritschelium, professorem Bonnensem. 4. Servestae Anhaltinorum. 1856. 31 s.
  - 33. K. W. Krüger, index zur griechischen sprachlehre, p. 282.
- 34. C. G. Cobet, novae lectiones, quibus continentur observationes criticae in scriptores graecos. 8. Lugd. Batav. Brill. 1858.
- 35. De Dionysii Halicarnassensis antiquitatum auctoribus latinis. Dissertatio philologica, quam . . . scripsit Ad. Kiessling. 8. Lips. Teubner. 1858. 43 s.
- 36. H. Fischer, de aliquot locis antiquitatum Romanarum Dionysii Halicarnassensis. 4. Meiningen. 1858.
- 37. Mnemosyne, bibliotheca philologica. Scripserunt et collegerunt C. G. Cobet, T. J. Habertsma etc. vol. nonum. 8. Lugd. Batav. 1860, s. 315 323.

Aus verschiedenen gründen scheint uns der gegenwärtige zeitpunkt geeignet einen prüfenden rückblick auf die leistungen für Dionysius von Halikarnass zu werfen, für den wir bekanntlich erst seit sechs jahren eine kritische ausgabe von Ad. Kiessling besitzen. Jetzt soll, wie wir aus den mitteilungen der verlagsbuchhandlung B. G. Teubner in Leipzig (nr. 1. 1876) entnehmen, in der bibliotheca scriptorum graecorum et romanorum Teubneriana von dem-

selben verfasser eine zweite und doch jedenfalls vielfach verbesserte auflage erscheinen, wonach also ein früherer plan eine grössere ausgabe der archaeologie des Dionysios mit vollständigem kritischen apparate zu veranstalten als aufgegeben zu betrachten ist. jahresbericht nun, der es unternimmt alle bisherigen leistungen für diesen schriftsteller zu besprechen, muss naturgemäss in zwei sehr ungleiche teile zerfallen. Denn während der erste die ganze zeit bis zum jahre 1860 zu umfassen haben wird, in welchem der erste band der Kiessling'schen ausgabe erschien, gehört dem zweiten theile die litteratur von diesem zeitpunkte bis auf den heutigen tag an. Bei dieser eintheilung ist dann aber ferner auch noch der umstand in betracht zu ziehen, dass von dem erscheinen des ersten bandes der genannten ausgabe bis zu dem des vierten und letzten zehn jahre vergingen, so dass wir also erst, wie gesagt, seit 1870 für das ganze werk unseres Dionysios einen den anforderungen der heutigen zeit genügenden text besitzen. Doch auch die erste bei weitem grössere periode zerfällt für sich wiederum in zwei abschnitte, die durch das jahr 1838 gebildet werden; damals nemlich gab bekanntlich Fr. Ritschl sein erstes programm über Dionysius heraus, dem später zwei andere nachfolgten und leitete dadurch die beschäftigung mit diesem schriftsteller in diejenige bahn, in der sie von da an geblieben ist.

Wenn nun zu dieser gegebenen eintheilung nach jahren unsere nachfolgende besprechung dem umfange und der genauigkeit nach im umgekehrten verhältniss stehen wird, so wird das niemand wunder nehmen; sind doch alle leistungen bis 1860 resp. 1870 mehr oder minder bei Kiessling selbst zur verwendung gekommen.

Indem ich in bezug auf diejenige litteratur, die vom jahre 1480, wo die lateinische übersetzung des Florentiners Lapus Biragus herauskam, bis 1774 erschienen ist, auf Fabricius Biblioth. graec. vol. IV. p. 386 ed. Harl., sowie auf die artikel über Dionysios in der Realencyclopädie der classischen altertumswissenschaft von A. Pauly II. p. 1082 ff., und von Ersch und Gruber I. s. 25 p. 332 ff. verweise, beginne ich meine betrachtung mit 1774 d.h. also demjenigen jahre, in welchem die unter Jo. Jac. Reiske's namen gehende ausgabe (nr. 1) ihren anfang nahm. Wie schon der titel anzeigt, sind in dieser ausgabe sämmtliche schriften des Dionys enthalten, nicht nur die antiquitäten in tom. I - IV auch die von Ursinus und Valesius veröffentlichten fragmente sind tom. IV p. 2309 ff. zum abdrucke gekommen, - sondern auch die rhetorischen schriften in tom. V und VI. Ausser einem index verborum et formularum quae in D. H. ant. rom. und einem ebensolchen quae in rhetoricis D. H. operibus visae sunt memorabiliores finden wir für beide werke noch einen index rerum notatu digniorum, sämmtlich am schlusse des VI. bandes. Der IV. band endlich enthält in seiner zweiten hälfte noch eine zusammenstellung der leges

regiae et leges decemvirales Iusti Lipsii opera studiose collectae und Henrici Dodwelli chronologia graeco-romana pro hypothesibus Dionysii Halicarnassei mit den notae ad chronologiam.

Zwar ist es hinlänglich bekannt, kann aber nicht oft genug, wie ich glaube, betont werden, dass der antheil, welchen Reiske an dieser leipziger ausgabe hat, nur ein sehr geringer ist. Nachdem nemlich 1704 zu Oxford Hudson's ausgabe erschienen war und durch die lesarten des codex Vaticanus oder Urbinas aufsehen erregt hatte, beabsichtigte die genannte leipziger buchhandlung einen abdruck derselben zu veranstalten. Das ungünstige urteil Reiske's über jene mehr durch äussere schönheit, als durch innern werth ausgezeichnete englische ausgabe (vgl. Reiske tom. I praef. p. X) veranlasste den leiter der buchhandlung sich an Reiske zu wenden, und seine hülfe bei dem besagten unternehmen zu beanspruchen. Daraufhin nahm sich nun Reiske der sache in der weise an, dass man ihm die bogen vor dem abdrucke zur revision zuschickte, die er durchsah, sie von den vorhandenen zahlreichen druckfehlern der Hudson'schen ausgabe reinigte und die schlechtere vulgata durch die bessern lesarten des Vaticanus ersetzte, vgl. p. XII. Aber auch diese thätigkeit Reiske's nahm erst von p. 479 ihren anfang, da der druck bereits soweit gefördert war, als man sich an ihn wen-Der eigentliche und unschätzbare werth dieser nun unter seinem namen gehenden ausgabe beruht demnach nicht sowohl im texte, als vielmehr in den scharfsinnigen jedem bande angehängten anmerkungen. Mehr über diese allgemein bekannte, bis 1870 vorwiegend gebrauchte, auch heute noch äusserst brauchbare ausgabe zu sagen, scheint mir überslüssig. — Dringend zu wünschen wäre es übrigens, dass jeder, der sich mit Dionys beschäftigt, doch wenigstens auch vorher, ehe er eine schlechte oder gute verbesserung vorschlägt, in den text und jedenfalls auch in die anmerkungen von Reiske hineinsehen möchte; es ist geradezu unglaublich, wie neuere kritiker diese erste anforderung, die man an sie stellen muss, vernachlässigen und dann als ihr eigenthum das ausgeben, was hundert jahre vor ihnen Reiske gefunden hat.

Wenn ich vorhin Reiske's ausgabe die bis 1870 vorwiegend gebrauchte nannte, so war mir dabei wohl bekannt, dass inzwischen noch eine stereotypische ausgabe (nr. 2) der sämmtlichen werke erschieuen war. Da aber in dieser nur wieder der entstellte text abgedruckt wurde und weder die bessern lesarten der handschriften noch die so oft glänzenden änderungen Reiske's die gebührende beachtung fanden, so kann diese ausgabe nicht weiter in betracht kommen.

Doch muss ich noch einmal zu den erscheinungen des vorigen jahrhunderts zurückkehren, da David Christian Grimm (nr. 3) jedenfalls nicht unerwähnt bleiben darf. Abgesehen nemlich davon, dass durch genauere kenntniss der handschriftlichen überlieferung

eine reihe von seinen änderungen hinfällig geworden ist, finden sich hin und wieder auch heute noch brauchbare vorschläge, die, wie es ja so manchmal geht, von andern späterhin nicht beachtet, zum zweiten und dritten male wiederholt worden sind. So urtheilt Grimm fasc. II entschieden richtig über I, 69 (84, 23 K.), wenn er die worte tov Alvelar einem glossator zuweist. Wir finden diese ansicht ohne Grimm zu nennen von H. Sauppe Gött. gelehrt. anzeigen 1861 bd. III p. 1846 wiederholt. Ebenso weiss Ad. Kiessling, wie es scheint, nichts von dem vorschlage Grimms (fasc. IV) zu II, 47 (170, 19), woselbst wir in seiner ausgabe noch folgendes lesen: ἔδοξε τοῖς βασιλεῦσιν — διπλάσιον τοῦ προτέρου ποιῆσαι τὸν τῶν πατρικίων ἀριθμὸν, προςκαταλέξαντας σὺν τοῖς ἐπιφανεστάτοις οίχοις έχ των υστερον εποικησάντων ίσους τοῖς προτέροις νεωτέρους, ους ἐκάλεσαν πατρικίους, wenigstens erwähnt er in der adn. critica nur den vorschlag von Sylburg ους καὶ αὐτοὺς ἐκάλεσαν πατρικίους zu schreiben. Ich füge hinzu, dass Ambrosch (ex D. H. a. r. capita quae ad res Romuli pertinent e codd. mss. emendata Vratisl. 1844) diese änderung für vollkommen sicher erklärt ebenfalls ohne auf Grimm rücksicht zu nehmen, wogegen Kiessling später (zur kritik der röm. arch. des D. v. H. Basel. 1868. p. 8) νεωτέρους hinter πατρικίους versetzen und also ους ξκάλεσαν πατρικίους νεωτέρους schreiben will, womit allerdings dem überlieferten unsinn abgeholfen ist. Doch will mir scheinen, dass wir diese umstellung nicht brauchen, sondern sehr wohl mit Grimm nur die interpunction ändern und das komma nach mootegois setzen können, so dass der relativsatz bei νεωτέρους beginnt. Die voranstellung dieses wortes vor ous ist dabei durch den gegensatz moorfφοις - νεωτέφους bedingt; auch sonst lässt übrigens Dionys solche wortstellung nicht selten eintreten wie z. b. V, 75 (206, 9) or de τρόπον — — και κόσμον οίον περιέθηκε. — Ich begnüge mich mit diesen wenigen bemerkungen und weise auf die grössere schrift In diesem buche (nr. 4) giebt Grimm desselben verfassers hin. einen auszug alles dessen aus Dionys, was sich auf verfassung, staats- und religionswesen des römischen staates bezieht, wobei er die reihenfolge der bücher einhält. Die unter den text, der nach Reiske gegeben wird, gesetzten anmerkungen sind theils erklärender art, theils geben sie die abweichenden lesarten und vorschläge Am schlusse des buches findet sich ein brauchbarer index graecitatis.

Nachdem noch die schrift von J. Sam. Horstig (nr. 5) erschienen war, die mir unbekannt geblieben ist, ruhte die beschäftigung mit Dionysius bis zum jahre 1816, in welchem A. Mai die von ihm gefundenen fragmente herausgab (nr. 6). Während die frühern ausgaben des Dionys (Reiske tom. IV. p. 2309 — 2365) nur diejenigen excerpte aus den verloren gegangenen büchern XII — XX enthielten, welche aus der bekannten excerptensamm-

lung des Constantinus Porphyrogeneta unter dem titel Exloyal περί πρεσβειών Fulvius Ursinus 1582 zu Antwerpen, unter dem titel έκλογαλ περλ άρετης καλ κακίας Η. Valesius 1634 zu Paris herausgegeben hatte, veröffentlichte hier A. Mai ausser diesen excerpten noch dasjenige, was er selbst auf der Ambrosianischen bibliothek zu Mailand in zwei papiernen handschriften (cod. Q s. XIV und cod. A s. XV) gefunden hatte. Zwar enthalten diese handschriften mehr als nur excerpte aus den uns verloren gegangenen büchern, allein A. Mai glaubte die aus den erhaltenen ihres geringen umfanges wegen weglassen zu dürfen. Dieses nun so aus verschiedenen stücken zusammengesetzte buch erschien zuerst in gross quart in uncialbuchstaben gedruckt prachtvoll ausgestattet 1816 zu Mailand, ein jahr später zu Frankfurt als abdruck. Wenn auch die ansicht von A. Mai in diesem funde die von Dionysius selbst angefertigte epitome seines grossen werkes zu besitzen sehr bald durch Ciampi und Struve widerlegt wurde, so behielten deshalb natürlich doch die neuen excerpte ihren werth.

Nicht lange nach dem erscheinen dieses so pomphaft angekündigten buches A. Mai's bewies C. L. Struve (nr. 7), dass die von A. Mai in der vorrede zu seinem buche ausgesprochene vermuthung den bis dahin für verloren gehaltenen auszug des Dionysius gefunden zu haben ein unding sei; die beschaffenheit der entdeckten bruchstücke, die aus kurzen inhaltsanzeigen und notizen neben langen briefen und reden beständen, mache die annahme Mai's geradezu unmöglich. Im weitern zieht Struve daraus, dass der grösste theil der Mailändischen excerpte, wie er sie kurz nennt, für sich besteht und nicht das wiederholt, was sich in den andern befindet,vier stellen sind allerdings auszunehmen, wo das nicht der fall ist -den schluss, dass die mailändischen excerpte nicht zu jener grossen sammlung von auszügen des Constantinus gehört haben, sondern eine für sich bestehende excerpten - sammlung ausmachen. - Nach dieser auseinandersetzung über das verhältniss der drei excerptensammlungen zu einander, behandelt Struve die zweite wichtige frage: geben sie uns diese abschnitte aus des Dionysius grösserm werk wörtlich wieder, oder ist nur der sinn, das historische, aus dem Dionysius geschöpft, die einkleidung aber und die sprache eigenthum der spätern, welche excerpirt haben? Nach Struve nun lassen sich die fragmente in drei verschiedene abtheilungen bringen: 1) kurze inhaltsanzeigen ganzer abschnitte, oder 2) längere weitläuftigere auszüge, aber immer doch auszüge noch mit verkürzung der worte und auslassung von ganzen sätzen, oder endlich 3) grössere wörtlich übertragene stellen. Abgesehen von nr. 3, wo natürlich die eigenen worte des Dionysius wiedergegeben werden, beweist Struve, dass wir auch in nr. 1 und 2 meistens Dionysius eigene worte Nachdem derselbe dann noch kurz zwei schon vorher nur haben. erhobene anklagen gegen Mai beweist, nemlich dass ihm genaue

sprachkenntniss und vielleicht auch übung im lesen alter griechischer manuscripte fehle, lässt er eine reihe von verbesserungen zum Dionysius, buch XII — XX, folgen, von denen wir sehr viele im texte von Kiessling wiederfinden. Ich begnüge mich die stellen des XII. buches hier anzuführen, um einen einblick in die Struve's schen verbesserungen zu geben. XII, 4 (179, 18) τόπον οῦν τινα Αἶκον Μήλιον. XII, 5 (180, 4) τοῦ vor βουβῶνος eingesetzt. XII, 6 (180, 21) βαθεῖαν εἰρήνην. XII, 6 (180, 24) τὰς πολιτικὰς ταραχάς. XII, 8 (182, 7) κατηνέχθη. (182, 15) ἐγένετο. XII, 9 (183, 15) ἐορταίων. XII, 10 (183, 21) μεῖον. (183, 27) καταβαλεῖν. XII, 11 (185, 2) αὐτῷ. (185, 5) συνόντας. (185, 9) περιλαβών. XII, 12 (185, 17) οὖχ ἡ ὅμοια. XII, 13 (186, 14) ταῖς θύραις. XII, 14 (187, 21) μέλλοι. XII, 15 (127, 28) περικείμενον.

Auch in den andern büchern ist die zahl der von Struve vorgeschlagenen und von Kiessling mit recht in den text aufgenommenen änderungen eine höchst bedeutende; wenn ihm natürlich auch nicht immer sofort die richtige verbesserung gelungen ist, so hat er doch wenigstens meistens dann das verdienst den sitz des fehlers richtig erkannt zu haben.

Bald jedoch sollte sich von neuem für Struve eine gelegenheit bieten auf die excerpte des Dionysius zurückzukommen. jahre 1827 nemlich erschien zu Rom der zweite band der Scriptorum veterum nova collectio e vaticanis codicibus edita ab Angelo Majo, enthaltend Historicorum graecorum partes novas. befand sich auch ein neuer titel der eclogen des Constantinus Porphyrogeneta, nemlich der περί γνωμών. Obwohl sich nun im vaticanischen codex auszüge aus der archäologie des Dionys nicht befanden, nahm Mai dennoch in diesen zweiten band die schon früher einmal von ihm herausgegebenen fragmente (p. 465 - 526) auf, mit ausnahme allerdings der früher damit verbundenen Valesischen und Ursinischen excerpte. Dieser umstand bewog Struve eine abhandlung (nr. 8) zu schreiben, die ebenfalls mit recht viel aufsehen erregte: daher nur passend sie wie nr. 7 sich wieder abgedruckt findet in C. L. Struve opuscula selecta ed. J. Th. Struve, vol. J. p. 161 — 242. Lipsiae 1854. 8. Seine frübere ansicht, dass sein aus verschiedenen excerpten zusammengestoppeltes buch einen theil einer von Dionysius selbst in fünf büchern verfertigten epitome seines werkes ausmache, hatte A. Mai zwar in der vorrede seiner neuen ausgabe zurückgenommen, statt dessen aber drängt sich ihm, wie Struve Opusc. I p. 213 sich ausdrückt, nun ein neues phantom wieder auf, es seien nemlich diese excerpte ein integrirender theil des von ihm wieder aufgefundenen titels περὶ γνωμών. Weiterhin zeigt dann Struve klar und deutlich, dass die bewussten excerpte des Dionys dem genannten titel nicht angehört haben können. Ist doch nur sehr

weniges darin gnomisch zu nennen; schlachten, zweikämpfe, belagerungen, geographische notizen, gründungen von städten u. dgl. machen den hauptinhalt aus. Einem bestimmten titel jedoch die excerpte zuzuweisen ist Struve nicht im stande.

Nachdem noch Ph. F. Schulin (nr. 9) und Weissmann, (nr. 10) über werth wie leben des Dionysius gehandelt hatten, erschien ein jahr darauf das von mir schon oben erwähnte erste programm Ritschl's. Durch diese schrift, in welcher derselbe das procemium der archäologie d. h. also buch I, c. 1-8 mit kritischem apparate und der lateinischen übersetzung des Lapus Biragus berausgab, woran sich von p. 16 eine besprechung der Dionysiushandschriften anschloss, kam endlich auch die kritik in diesem schriftsteller in das einzig richtige geleise. Damit beginnt eine neue periode für Dionysius und es ist nur natürlich, wenn von nun an die beschäftigung mit diesem schriftsteller eine rege wird. Im vereine mit J. Ath. Ambrosch, der bei einem längern aufenthalte in Italien den kritischen apparat für die archäologie gesammelt hatte, gedachte damals Fr. Ritschl dieselbe in der weise herauszugeben, dass er den gereinigten text, Ambrosch die erklärenden anmerkungen besorgte. Leider ist dieser plan nie zur ausführung gekommen und eine reihe von abhandlungen beider männer ist alles, was aus ihrer beschäftigung mit Dionysius hervorgegangen ist. Diesem plane gemäss gab nun bald darauf auch Ambrosch sein erstes programm herans (nr. 12): auf ein kurzes vorwort, in welchem derselbe über die benutzten handschriften spricht — im übrigen verweist er auf die genannte abhandlung von Ritschl - und einigen wenigen bemerkungen über die sachliche erklärung, folgen die 29 ersten capitel des zweiten buches. - Schon im folgenden jahre liess Ambrosch eine zweite abhandlung folgen (nr. 13), in der er, wie schon der titel anzeigt, diejenigen excerpte aus Dionys herausgab, welche dem X. buche angehören und ebenfalls in den von A. Mai zu Mailand auf der ambrosianischen bibliothek gefundenen papierhandschriften A und Q enthalten sind, von A. Mai selbst aber damals nicht veröffentlicht worden waren. Es erfüllte durch den abdruck dieser excerpte Ambrosch wenigstens zum theil den wunsch Struve's, den er in seiner ersten abhandlung (opusc. vol. I. p. 168) gezussert hatte; zugleich aber wird seine vermuthung, dass in den grössern, wie in den kleinern excerpten soweit es irgend anging, Dionysius eigene worte beibehalten sind, bestätigt. Durch die von Ambrosch p. 1-8 vorangeschickten bemerkungen über die beschafsenheit dieser eclogae, sowie durch den text p. 9-18 und die im drucke deutlich gemachten verschiedenheiten der excerpte und des ganzen werkes, erhalten wir ein deutliches bild der eclogae Ambrosianas.

Gleichzeitig erschien ferner zu Berlin die abhandlung von Busse (nr. 14), über die ein urtheil in Jahn's jahrb. f. phil. und

paed. bd. 35 (1842) p. 105 also lautet, das ich mir hier kurz wiederzugeben erlaube, da mir die schrift selbst unbekannt geblieben ist: eine klare und umfassende untersuchung, hervorgerufen durch Niebuhrs zweifel an dem historischen werthe des Dionysius als geschichtsschreibers, und auf die widerlegung derselben, wie auf die berichtigung mehrerer ansichten Krüger's und Ulrici's über Dionysius gerichtet. In drei abschnitten verhandelt der verf. I) de vita et arte rhetorica Dionysii; II) de philosophia Dionysii; III) de historiae vi et natura, was der schwächste theil der untersuchung ist, weil des Dionysius geschichtswerk zu sehr von den gegenwärtig herrschenden gesichtspunkten der geschichtschreibung aus beurtheilt ist: weshalb auch die gegen Krüger und Ulrici gerichte-

ten erörterungen kein gehöriges gewicht erlangen.

Zur geburtstagsfeier von Friedrich Wilhelm IV. 1842 gab Ambrosch die festschrift heraus, welcher wiederum eine abhandlung über Dionysius (nr. 15) voranging, an welche sich von demselben vf. im folgenden jahre eine zweite abhandlung (nr. 16) anschloss. Im ersten programm geht Ambrosch von der frage aus, ob das bei Dionys so häufig wiederkehrende wort γενεά eine bestimmte anzahl von jahren bezeichne - nach Glareanus, Sylburg und andern soll γενεά einen zeitraum von 27 jahren umfassen, wogegen H. Dodwell in seiner abhandlung de aetate Dionysii Halicarnassei obiterque de yereüs modo quam adhibet in chronologia sua Dionysius (bei Reiske tom. J. p. XLVI ff.) leugnet, dass Dionysius durch γενεά einen bestimmten zeitraum von jahren ausdrücken wollte ausgehend also von diesem worte γενεά prüft Ambrosch diejenigen stellen der archäologie, die dabei in betracht kommen, doch so, dass er sich hin und wieder nöthige abschweifungen erlaubt. einer reihe von stellen, die Ambrosch ? 1-7 bespricht, kommt er § 8 zu dem schluss: haec omnia, quae attulimus, id videntur efficere, ut Dionysium vocabulo y e v e a spatium temporis certum idque annorum XXVII, si non ubique, at certe plus semel significare, non temere existimemus, und geht zugleich zu solchen stellen über, die sich dieser annahme nicht fügen zu wollen scheinen § 8-11. Nach solchen vorbereitungen macht er sich 2 12 an eine stelle, über die er sich also äussert: locum si verba consideras, facillimum, sin sententiam in paucis difficilem; er meint damit III, 69 extr., woselbst, wie er beweist, statt der handschriftlichen lesart ελχοστήν ήδη και τετάρτην γενεάν vielmehr είκοστην ήδη και πρώτην zu lesen sei; hereingekommen aber ist der fehler durch die verwechselung der abschreiber von A und A. Bei Kiessling findet sich in der adn. critica hierauf wunderbar genug keine rücksicht genommen. Anknüpfend an das gewonnene resultat bespricht endlich Ambrosch § 13 noch solche stellen, welche sich auf das leben des Dionysius Es schliesst derselbe seine eingehende und sorgfältige abhandlung, indem er in bezug auf die frage quid nobis de tempore antiquitatum tam conscriptarum quam editarum, atque de usu yevewv videatur statuendum esse, auf die nachfolgenden programme verweist.

Im anschlusse hieran handelt nun Ambrosch in dem bereits oben angeführten programm des jahres 1843 über die annahme der gelehrten, dass Dionys nicht mehr lange nach der herausgabe der antiquitäten gelebt haben könne, weil von allen schriften, auf die er in der archäologie ziemlich deutlich an verschiedenen stellen hindeute, uns keine spur erhalten sei, und weist dieselbe als unrichtig nach. Zur grundlage seiner untersuchung macht er dabei die schlussworte von buch I, 90 πάντα αναβάλλομαι ταῦτα ελς τὸν περί της πολιτείας αὐτῶν συγγραφησόμενον λόγον und zeigt, dass diejenigen irren, welche aus diesen worten auf ein neues werk des Dionys περί της πολιτείας των Ρωμαίων schliessen; vielmehr gehe dieser ausdruck auf den inhalt der folgenden bücher selbst. - Auch für jedes der drei nächstfolgenden jahre ist je ein programm von Ambrosch zu verzeichnen: zuerst nr. 17, worin derselbe 26 capitel des II. buches, nemlich 30-56 mit kritischen und erklärenden anmerkungen herausgab, so dass wir darin eine fortsetzung seines ersten 1840 veröffentlichten programms sehen können. Gleichsam das gegenstück dazu bildet nr. 18, worin nach kurzem vorwort in gleicher weise lib. Il, 64 - 74 behandelt werden. -In seinem letzten programm (nr. 19) endlich gab Ambrosch 29 capitel des ersten buches, nemlich lib. I, 9-38 heraus. Eine änderung zu den vorangehenden abhandlungen ist nur insofern eingetreten, als Ambrosch durch Hertzberg auf den cod. Elbingensis aufmerksam gemacht denselben hier zum ersten male mit benutzte.

Wahrscheinlich angeregt durch Ambrosch veröffentlichte J. Kuschel eine abhandlung (nr. 20), welche mir nicht näher bekannt geworden ist. Es sei mir deshalb erlaubt die worte Kiesslings aus seiner schrift de D. H. antiq. auctoribus latinis p. 5 herzusetzen, welche also lauten: neque multum profecimus Kuschelii docta et diligenti de primi antiquitatum libri fontibus dissertatione Vratislaviae 1842 (?) edita, cum illius libri rationes tam sint singulares, ut inde fere nihil de relicuis adsequi possis. — Ausser diesen beiden arbeiten über Dionysius ist aus demselben jahre noch das zweite programm von Fr. Ritschl zu verzeichnen (nr. 21), in welchem derselbe nach einem kurzen vorwort (1 — 4) den griechischen text und die lateinische übersetzung des Lapus Biragus von buch 1, 9 — 30 zugleich mit dem kritischen apparat herausgab.

Gerade ein jahr später erschien das dritte und letzte programm Ritschl's über Dionysius (nr. 22). Wenn wir hier auf diese für die kritische behandlung des Dionysius äusserst wichtigen abhandlungen Ritschl's nicht weiter eingehen, so geschieht es deshalb, weil wir es für besser halten die handschriftenfrage, wenn auch nur kurz, nachher im zusammenhange zu erörtern. Darum sei für

jetzt auf Cobet (nr. 23) ebenfalls nur hiugewiesen; wir werden später sehen, inwiefern auch dieses werk in einen jahresbericht über Dionysius gehört.

Das jahr 1848 brachte uns wiederum eine vermehrung der fragmente des Dionysius, indem Carl Müller in seinen Fragmenta historicorum graecorum bd. II. (nr. 24) zu den fragmenten von 72 historikern noch hinzufügte: bisher unedirte fragmente von Diodor, Polybius, Dionysius von Halikarnass aus einem codex Escorialensis p. VII-XLII. In der vorrede p. IV spricht C. Müller mit wenigen worten über den codex Escorialensis, der wie wir erfahren, dem 16. jahrhundert angehört und ausser Aelians variae historiae und anderm unter dem titel: περί ἐπιβουλῶν κατά βασιλέων γεγονυιῶν ἐκλογαί excerpte aus Nikolaus von Damaskus, Joannes von Antiochia, Georgios Monachos, Diodor und Dionysius von Halikarnass enthält. Was nun die fragmente aus letzterem anbelangt, die uns ja natürlich einzig und allein hier angehen, so finden sich diese p. XXXI — XLII, und zwar sind sie buch XII, XV und XX entnommen. Schon früher übrigens hatte C. Müller fragmente des Dionysius aus dem titel περί στρατηγημάτων herausgegeben und sie dem band II. der ausgabe des Flavius Josephus von W. Dindorf, Paris 1847, angefügt (nr. 25). Bekanntlich sind diese fragmente mit der aufschrift πολιορχίαι διαφόρων πόλεων von Minas auf dem berge Athos gefunden, später übrigens auch von G. Wescher unter dem titel Poliorcétique des Grecs etc. Paris 1867 veröffentlicht worden.

Gleichzeitig mit Müller gab auch C. Aug. L. Feder (nr. 26), die genannten fragmente heraus, der schon achtzehn jahre früher dieselben aufgefunden, damals auch genau abgeschrieben, die bekanntmachung derselben aber immer von einem jahre zum andern verschoben hatte. Darauf gab fast unter gleichem titel derselbe vf. die abhandlung nr. 27 heraus, wozu ferner noch eine dritte kommt, die mir unbekannt geblieben ist; sie erschien 1855. Ich muss hier darauf verzichten eingehender über die verbesserungen und vorschläge von Müller, Feder und andern zu handeln, und bemerke nur, dass auch sie wie Struve an nicht wenigen stellen zur verbesserung des oftmals arg entstellten textes der verloren gegangenen bücher beigetragen haben.

Nur im vorübergehen sei auf C. Peter (nr. 28) aufmerksam gemacht, da ich das programm nicht habe erlangen können; (es ist dem vernehmen nach dem vf. selbst nicht mehr möglich, ein exemplar anzuschaffen) doch wird sein inhalt wenigstens zum theil vom vf. selbst in seinem aufsatze: Dionysius von Halikarnass und Livius (Rhein. mus. XXIX. p. 532) angedeutet.

Das jahr 1854 brachte drei mir bekannt gewordene arbeiten über Dionysius welche sich sämmtlich mit texteskritik beschäftigen. Ich meine die von Cobet (nr. 29), von Schmitz (nr. 30) und

Schnelle (nr. 31). Cobet nimmt an zahlreichen stellen seines buches auch auf unsern historiker rücksicht und verbessert mit glücklicher hand den oftmals schlimm entstellten text. Das ist z.b. der fall p. 6, wo er das handschriftlich überlieferte εὐτυχῶς XI, 29 (270, 14) in εὐψυχῶς umändert, während Sylburg ἀτυχῶς zu schreiben geneigt war; Reiske vertheidigt die überlieferung, wobei er dahin gestellt sein lässt, ob es mit ἀποθανεῖν oder ἀγωνιζομέvois zu verbinden ist. L. Kayser, der Cobet's schrift in Fleck. jahrb. bd. 73 (1856) angezeigt hat, nennt p. 166 diese änderung Cobet's nicht gelungen, sondern verlangt mit Reiske (muss heissen Sylburg) ατυχώς, das das vorhergehende cap. verlange. Kiessling hingegen hat εὐψυχῶς in den text aufgenommen, nur durfte er in der adn. critica nicht anmerken: εὐτυχῶς libri, quod correxi. Uebrigens konnte Cobet als parallelstelle X, 27 (43, 3) εὐψυχῶς ἀγωνιζομένοις ἀποθανείν anführen. Wie hier hat auch noch an folgenden andern stellen Kiessling sich eine änderung zugeschrieben, die doch zehn jahre früher Cobet gemacht hat; demnach wird sein name einzusetzen sein V, 53 (177, 20) σπουδαῖς für σπουδαῖς. Cobet p. 200. VIII, 18 (122, 22) εἰςβιασάμενος für das überlieferte εκβιασάμενος. Cobet p. 280. VI, 62 (286, 8) διαλύσει für διαλύει. Cobet p. 362, der auch διαχεί im fut. verlangt; ob mit recht bleibt dahingestellt; Kayser billigt es p. 166. Während hier also Cobet das verdienst der verbesserung gebührt, hat er anderswo selbst änderungen vorgeschlagen und sich zugeschrieben, die Sylburg, Reiske und andern zukommen: X, 1 (2, 3) war rots τρόποις für τοῖς ἐπιτρόποις schon von Reiske, ἀποδειχνυμένων für ἐπιδειχνυμένων schon von Sylburg nach dem cod. Urb. verlangt, und steht bereits bei Reiske. Cobet 283. X, 44 (67, 14) Exλούντες für έξαρούντες schon von Sylburg vorgeschlagen. Cobet p. 35. Ebenso war XI, 62 (170, 2) φέρονται für φαίνονται auch von Sylburg vor Cobet p. 121 angeraten, wie endlich III, 41 (279, 3) àlás für ällas. Cobet 365; Kayser spendet ihm trotzdem für letztere änderung noch ganz besonderes lob. Mit recht hat Kiessling mit erwähnung seines namens aufgenommen VIII, 51 (166, 2) ανελεί für ανείλε. Cobet p. 35. IX, 25 (262, 25) πόλεμος χουσός εφαίνετο für π. — χοηστός εφαίνετο. Cobet 236. II, 13 (132, 1) bieten die hs. ausser B nach απαντες noch δ καὶ οἱ νῦν zατέστησαν, was Cobet 371 entfernt wissen wollte. Nicht anders verhält es sich mit den eingeschobenen worten VIII, 49 (163, 21) ίχανὸν εν παράδειγμα καὶ οἰχεῖον, welche Cobet 371 als unecht bezeichnet. — Nicht aufgenommen hat Kiessling IX, 47 (294, 19) das von Cobet 41 vorgeschlagene έξομαι für ἄρξομαι; auch mir scheint eine änderung unnötig. Anführen konnte Kiessling in der ado. crit. zu VIII, 26 (132, 26), dass Cobet 298 die überlieferten worte of rur orzes als erklärung von olde aus dem texte entfernt wissen will; Kiessling schlägt fragend nagovies vor; eher dürfte

Cobet recht haben. — Die beiden andern schriften dieses jahres, nr. 30. 31, sind Bonner doctordissertationen durch Ritschl hervorgerufen. Schmitz behandelt in seiner kleinen schrift eine anzahl von stellen aus den ersten sechs büchern, wozu ihm Ritschl mit bekannter freundlichkeit die collationen vom cod. Urbinas und Chisianus zur einsicht gab. Von den angeführten vorschlägen, die er zur textesänderung macht, hat Kiessling eine kleine zahl späterhin in den text aufgenommen, so I, 39 (47, 12) ολόμενος δείν für οδόμενος είναι. I, 58 (71, 25) τέως γε für νεωσιί. I, 67 (81, 32) haben die hs. nach χομισθέντων noch έχ τοῦ νεώ oder έχ τοῦ ναοῦ, das Schmitz gewiss mit recht als dittographie von ἐχ τοῦ Acoviviou ansieht und streicht. I, 87 (112, 5) διοιχουμένου für διωχομένου. III, 29 (261, 29) έχθροί für έχθροῖς der hs. hat aufnahme gefunden. VI, 44 (264, 10) gehört die entfernung des n Schmitz, nicht Kiessling an, der in der adn. crit. seclusi hinzufügt. —

Auch Schnelle (nr. 31) beschränkt sich auf die gleichen sechs bücher, wobei er ebenfalls Ritschl's collationen der hs. benutzen konnte; seine schrift zerfällt in vier capitel: 1) de simplicibus librariorum erroribus; 2) de glossematis; 3) de lacunis; 4) de transpositionibus. — Wenn auch das urtheil, das C. Sintenis (Zarncke's centralblatt 1865 p. 743) in den worten: selbst des herrn Schnelle zum theil böchst wundersame kritische versuche zu verzeichnen hat der herausgeber (Kiessling) nicht verschmäht, ein hartes ist, so ist es doch gerecht, und zum grössten teile wird die anführung der vorschläge von Schnelle künftighin auch in der adn. crit. unterbleiben können, geschweige denn dass ihnen im texte ein platz einzuräumen wäre. Nur sehr wenigen dürfte diese ehre zu theil werden. III, 16 (235, 1) nimmt Schnelle mit recht an opoλογούντες anstoss, doch trifft er mit ὁμολογούμενοι kaum das richtige. V, 36 (155, 15) schlägt er für das in den hs. befindliche  $\delta \zeta$  mit leichter änderung  $\omega \zeta$  vor, während Kiessling  $\xi \xi$  ov in den text setzt, später (Basl. progr. 1868 p. 15) ög aus ögev verderbt sein lässt, wogegen L. Kayser in der recension dieses programms (Heidelberg, jahrb. 1868 p. 678) ö5 ohne ersatz gestrichen wissen will. Mir scheint ώς die einfachste änderung mit einem wenigstens erträglichen sinne. Unzweifelhaft richtig ist von Schnelle IV, 79 (103, 18)  $\tilde{\epsilon}$ xxo $\mu$ i $\delta \tilde{\eta}_{\varsigma}$  hergestellt. V, 46 (167, 10) hat derselbe so weit recht, als ov vor μικράς fehlt; nur ist nicht xov zu schreiben; ebendaselbst hat Kiessling (167, 30) πολλώ πλείοσιν ελάτιους für das überlieferte πολλαπλασίοις aufgenommen, sowie V, 53 (177, 30) auf seinen vorschlag autois geschrieben statt ούτως. —

In dem II. cap., das über glosseme handelt, finden sich neben sehr zahlreichen willkürlichkeiten nur wenig sichere beweise der unechtheit einzelner worte. Dass III, 22 (245, 27) τοῖς ἐρχομένοις

unecht sein muss, ist mir durch Schnelle's auseinandersetzung ebensowenig bewiesen, als ich III, 62 (301, 16) von der unechtheit der worte χιτωνά τε πορφυρούν χρυσόσημον überzeugt bin. Schnelle's vermuthungen über IV, 4, IV, 24 wol auch IV, 47, IV, 62 werden wir künftighin auch in einer adn. critica gern entbehren. V, 17 (133, 15) ist Kiessling seinem vorschlage gefolgt und hat statt έστιασιν προθείς υπεδέχετο nur έστιμσει υπ. geschrieben, was in ähnlicher weise I, 40 gelesen wird. Diese änderung ist wenigstens kein unding, wie so viele andere; aber nothwendig scheint sie mir auch nicht. Vielmehr ist wie II, 60 - Schnelle führt übrigens die stelle selbst an — έστιασιν παραθείς ὑπεδέχετο in den text aufzunehmen. IV, 67 (90, 8) klammert Kiessling mit Schnelle τὸ ξίφος ein, quod idem est atque τὸ ξιφίδιον. Dem anscheine nach ist es überflüssig, allein derartige wiederholungen sind gar nicht so selten, als man vielleicht glaubt; man vergleiche z. b. ν, 18 (135, 7) και τὰς ἀρχάς μετήεσαν, ἃς τοῖς δημοτικοῖς μετιέναι νόμος. Χ, 28 (44, 28) φρονήσουσιν α προςηκέν αὐτοῖς georeir. — IV, 40 (58, 8) hat Schnelle nach der anmerkung von Reiske die worte είτ' έκ των πολιτων schon vor Kiessling eingeklammert, wonach die adn. critica zu berichtigen ist. Dass IV, 82 (106, 25) ἀπόλωλας ein glossem ist, wird Schnelle wohl niemandem so leicht glaublich machen. — Auch das III. cap., in welchem er lücken aufzudecken sucht, enthält hie und da richtige bemerkungen. 1, 80 (102, 22) stimmt ihm Kiessling bei und nimmt nach οὖσαν den ausfall von einigen worten an. III, 62 (302, 29) will auch mir χουσοφορούσε wunderbar erscheinen; ob aber Schnelle mit τότε καὶ στεφάνους χουσούς φορούσι das richtige getroffen hat, ist eine andere sache. IV, 60 (82, 6) τοθναντίον νότιον ist wenigstens zum teil richtig gebessert; noch wahrscheinlicher jedoch urteilt Sintenis Hermes I (1866) p. 473 über diese worte. — Aus dem IV. cap. endlich ist V, 2 (113, 31) mit recht das von Schnelle vorgeschlagene προηγείσθαι für ήγείσθαι von Kiessling aufgenommen. V, 29 (146, 28) und an andern stellen ist mir Schnelle's auseinandersetzung und wortumstellung unfassbar, so dass ich weiter darauf einzugehen verzichte.

Zu den ausgezeichnetsten leistungen aber, die ich für diesen ersten theil meiner besprechung zu verzeichnen habe, gehört die abhandlung von Carl Sintenis (nr. 32); auf eine kürzere einleitung, in welcher sich derselbe über Dionysius im allgemeinen, die verderbnisse des textes und die handschriftenfrage auslässt, folgt p. 9—31 eine besprechung von mehr als 60 stellen; auch ihm hatte Ritschl die collationen des Urbinas und Chisianus zu verfügung gestellt. Eine eingehendere recension hat diese abhandlung von Sintenis durch Karl Schnelle in Fleck. jahrb. bd. 75 (1857) p. 377 erfahren, die von mir natürlich berücksichtigt werden wird; auch sei gleich hier bewerkt, dass Kiessling von Sintenis' vorschlägen mehr als ein drittel

in den text aufgenommen hat: auch sind mehrere derselben später durch genauere vergleichung der handschriften bestätigt, wie z.b. VII, 12 (16, 31) παρημελημένοις, für das auch bei Kiessling noch im texte sich vorfindende  $\pi \alpha \varrho \eta \mu \epsilon \lambda \eta \mu \epsilon \nu \omega \varsigma$ . Sint. p. 11. l, 74 (91, 24) hat Kiessling für die vulgatlesart ους αυτός προεθέμην vielmehr οίς αὐτὸς προςεθέμην in den text gesetzt, indem er οίς aus B, προςεθέμην aus A aufnahm; dasselbe hat bereits Sintenis p. 16 verlangt. V, 3 (115, 5) ist durch Ba die änderung von Sint. p. 20 τὰ τέλη statt τὰ γένη zu schreiben bestätigt worden, worin Schnelle p. 378 nicht beistimmte. X, 30 (46, 32) hat Sintenis p. 22 ὁ δημος οὐδὲν οὐδὲ χρηστότερος, was den vorzug vor Reiske's οὐδὲν ὁ δημος οὐδὲ χρηστότερος verdient, geschrieben; Kiessling stimmt Sintenis bei; ob es handschriftliche überlieferung ist, ergiebt sich aus der adn. crit. nicht. Dasselbe ist IV, 11 (17, 28) der fall, woselbst Sintenis οὐ τάλλότρια schreibt p. 31. Vorgeschlagen von Sintenis, gebilligt von Schnelle und mit recht in den text gesetzt von Kiessling sind folgende stellen: I, 31 (37, 23) άλιευτιχοῖς. VI, 42 (262, 2) κουφαίας, worauf Sintenis selbst spec. III, p. 18 noch einmal zurückkommt. VIII, 88 (218, 26) die ergänzung von ἐπικουρία nach ἐπιοῦσα, wenn nicht, wie Kiessling richtig hinzusetzt, das wort geradezu im participium darin steckt p. 22. VII, 67 (87, 7) ergänzt Sintenis p. 24 ovte dioiκησάμενος. II, 25 (145, 2) κατὰ γάμους p. 26. VII, 60 (77, 7) χάριν p. 97. VI, 80 (307, 25) φυγαῖς p. 29.

Während ich an diesen stellen mit den genannten derselben meinung bin, kann ich nicht I, 25 (30, 12) mit Sint. p. 10 und Bücheler τοῦ vor παντός streichen; erstens sehe ich die innere nothwendigkeit nicht ein, und zweitens verstösst die änderung gegen. den sprachgebrauch des Dionysius (vgl. mein Aar. progr. p. 21); auch Ritschl und Kiessling haben es im texte gelassen. III, 14 (232, 14) zeigte es sich, dass die guten lis. vielmehr folgendes boten: τεχμαίρομαι γάρ τινα καὶ παρ' υμίν έχρην μεν πολλοίς είναι τῶν ἀντιποιουμένων ἀρετης, ὥσπερ καὶ παρ' Αλβανοίς, worin alles bis auf ἐχοῆν verständlich ist. Die änderung von Pflugk ταραχήν εν πολλοῖς richtet sich selbst; Sintenis dagegen hat mit ξοιν έν πολλοῖς, was er p. 18 als eine sichere änderung giebt, bei Schnelle, wie auch bei Kayser (Fleck. jahrb. 87 (1863) p. 11) grossen beifall geerntet. Kiessling nimmt die änderung zwar in den text auf, fügt aber in der adn. critica hinzu: quamquam ne sic quidem locum persanatum esse credo. Und daran tat er wohl. Paläographisch sehr leicht und für den sinn ganz vortrefflich scheint es mir, wenn wir aus EXPHNMEN vielmehr EYXEPEIAN EN herstellen; εὐχέρεια in der bedeutung: geneigtheit, bereitwilligkeit finden wir z. b. bei Plat. Reip. IV, p. 426. D., wo es mit ardoela zusammensteht: τι δ' αν τούς θέλοντας θεραπεύειν και τοιαύτας πόλεις και προθυμουμένους οὐκ ἄγασαι τῆς ἀνδρείας τε και εὐχε-

orlas. — Ungeheilt ist bisher I, 28 (33, 27) geblieben, woselbst Dionysius aus Xanthus dem Lyder eine stelle anführt, welche also lautet: ἀπὸ Αυδοῦ μεν γίγνονται Αυδοί, ἀπὸ Τορήβου δε Τόρηβοι τούτων ή γλώσσα δλίγον παραφέρει και νῦν ἔτι ξυνοῖσιν ἀλ-λήλοις δήματα οὐκ δλίγα, ώσπες Ἰωνες και Δωριεῖς. Statt ξυνouder, was Kiessling nach Meineke's vorschlag in den text aufgenommen hat, findet sich in cod. A σιλλούσιν, Β σίλλουσιν; Sintenis p. 15 empfiehlt δμολογούσιν. Dass beide vorschläge ebenso wenig wie Ritschl's συλώσεν oder Reiske's ζηλοῦσεν άλλήλους ελς δήματα das treffen, was Xanthus schrieb, liegt auf der hand. Ohne mit meiner vermuthung unbedingt auf richtige wiederherstellung anspruch zu machen, scheint sie mir wenigstens paläographisch so leicht und für den sinn angemessen, dass ich nicht umbin kann sie mitzutheilen. Indem ich nemlich davon ausgehe, dass das wort mit der präposition συν anfangen und für ἀλλήλους mit Sintenis und Meineke ἀλλήλοις geschrieben werden muss, bietet sich mir CYNAIAOYCIN für CIAAOYCIN dar, so dass der sinn wäre: und auch jetzt stimmen sie in nicht wenigen worten überein; συνάδω allerdings ohne accusativ lesen wir bei Dionysius selbst III, 26 (256, 2) und X, 10 (14, 13); mit accusativ aber z. b. Plato Pol. IV p. 432 A. — II, 66 (194, 1) bietet B of μέν έχ των έν Σαμοθράκη λέγοντες ίερων μοϊραν είναι τινα φυλαττομένην την ενθάδε, womit die überlieferung in A übereinstimmt, nur dass für τινα daselbst τῷ Αίνεία sich findet. Sintenis p. 17 schlug deshalb τινα διαφυλαττομένην vor, was allerdings, wie Schnelle bemerkt (p. 380) wenig wahrscheinlichkeit hat; nur ist seine ansicht, dass hier entweder der ausfall eines wortes z. b. συμπαραγενομένην anzunehmen sei oder dass τῷ Αἰνεία der überrest eines glossems sei um nichts wahrscheinlicher. Dass zon Alvela unsinn ist, scheint klar, ebenso klar wenigstens mir sein ursprung; aus μοιο ANEINAI wurde durch dittographie, die τινα dann verdrängte, por ANEINAIAINEIAI, wozu dann später erst der artikel zo hinzugefügt wurde (vgl. über diese stelle auch Ritschl Opusc. phil. 1 p. 536). — I, 24 (29, 29) war mit Sint. p. 10 μετά δε τούτους πρώτους ετεροι zu schreiben, was auch Kayser p. 11 im texte sehen möchte. Auch Sintenis vergisst hin und wieder in Sylburg's und Reiske's ausgabe hineinzuschauen, sonst würde er p. 9 bemerkt haben, dass schon Sylburg, dann auch Reiske VII, 68 (88, 18) ξχειν oder λαβεΐν streichen wollten. VI, 56 (278, 11) rührt ὁ δημος eigentlich schon von Sylburg her. Sint. p. 19. VI, 84 (312, 27) ist Kiessling meiner ansicht nach mit recht nicht der änderung von Sylburg gefolgt, der p. 25 für the vielmehr its wollte, wenn ihr auch Schnelle p. 378 seinen beitall zollt. Ueber einige stellen, die Kiessling zuerst nach Sintenis verbessert hat, ist er später mit recht anderer ansicht geworden; so über II, 12 (130, 32) and II, 47 (171, 6). IX, 71

(329, 30) heisst es bei Kiessling δύο γὰς οὖτοι θς αμβοι δίδονται τοῖς ἡγεμόσιν ὑπὸ τῆς βουλῆς, ὥσπες ἔφην, τὰ μὲν ἄλλα τίμια ἔχοντες ἴσα χ. τ. λ., woselbst ABb ταμεῖα, τάμια Ba hat. Sintenis p. 28 empfiehlt τὰ τιμῆς, was Schnelle nicht billigt; er selbst verlangt mit berufung auf V, 47 geradezu πάντα, was ich gar nicht für unmöglich halte; τίμια, was Kiessling sich zuschreibt, rührt von Sylburg her, wonach die adn. crit. zu ändern ist. —

Nach diesen bemerkungen über das erste programm von Sintenis breche ich hier ab, zumal da ich auf manche stellen und vorschläge noch später zu sprechen kommen muss, und gehe zu einigen änderungsvorschlägen von K. W. Krüger über (nr. 33), die Kiessling ohne zweifel entgangen sind, da man dergleichen in einem index nicht sucht: in ihm hat Krüger unter der überschrift "ährenlese zu Dionysius von Halikarnass" zuerst zu b. I, dann unter "sporadisches" auch zu den andern änderungen vorgeschlagen, von denen wohl manche später eine stelle im texte verdienen. Dahin rechne ich: I, 8 (10, 10) δσους. I, 27 (32, 7) μετανάστην όντα, worauf auch Sintenis p. 11 verfallen war. I, 37 (44, 16) ὕλης πολλής; doch werden wir noch richtiger πολλής μεν εὐποροῦσι καὶ καλῆς ὅλης mit Casaubonus schreiben; vgl. übrigens Kiessling adn. crit. p. XVI und Sauppe Gött. gel. anz. 1861. p. 1852. I, 39 (47, 12) οδόμενος δείν, was schon Schmitz vorgeschlagen hat. I, 42 (51, 25) algridig. I, 58 (72, 5) ist xal vor  $\tilde{\omega}_{r}$  zu streichen oder ων κατηναγκασμένοι zu schreiben; auch Kiessling hat και gestrichen. Aus der zweiten abtheilung hebe ich hervor: II,73(203,26) δοκή, was auch Kiessling aus A aufgenommen hat. III, 14 (232, 8) βουλοίμεθ' α, wie Kiessling nach Meineke schreibt. VI, 76 (302, 19) δη άθυμίας unter vergleichung von Thuk. VII, 55, 1. VII, 31 (39, 5) οὐκ ἆν ἀγανακτήσαιτε. Χ, 11 (16, 15) προςέχοιτε. ΧΙ, 42 (148, 15) παύσουσι. ΧVI, 2 (222, 22) κατὰ γῆς.

In ähnlicher weise wie in den Variae lectiones behandelt C. G. Cobet in den aus der Mnemosyne wieder abgedruckten Novae lectiones (nr. 34) ebenfalls eine anzahl von stellen aus Dionysius. IV, 28 (41, 26) schlägt Cobet p. 74 ψυχη für τύχη vor, dessen nothwendigkeit ich wenigstens nicht einsehe. III, 19 (238, 25) ἄλλας ἐπ' ἄλλαις πληγάς ist gut verbessert und von Kiessling aufgenommen. Cob. p. 258. III, 59 (299, 16) ξλασιν Cob. p. 258. I, 22 (26, 19) ἐνοιχισάμενοι Cob. p. 288. VIII, 73 (196, 13) konnte Kiessling nach Cobet p. 795 έλέσθαι δέχα, οδιινές schrei-Ob X, 28 (45, 4) und XI, 52 (159, 6) Cobet p. 272 mit recht δρώντες streicht, mag dahin gestellt bleiben. Denselben vorwurf, den ich bei besprechung der Variae lectiones Cobet machen musste, nicht immer auf vorschläge seiner vorgänger gebührende rücksicht zu nehmen, muss ich auch hier von neuem erheben. 35 (271, 30) hat schon Reiske σσους έτυχεν ένειται πύο hergestellt. Cobet p. 226. I, 87 (112, 10) δ μεν τῷ πρότερος rührt

von Reiske her. Cobet p. 364. II, 44 (167, 18) συμβάσεως δὲ πέρι διαλέγεσθαι von Reiske. Cobet p. 589. Unbegreiflich und unverständlich bleibt mir Cobet's auseinandersetzung p. 231 zu IX, 7 (232, 27), woselbst er ξχάχιζον in εἴχαζον verändern und ξοικέναι λέγοντες aus dem texte entfernen will.

Das jahr 1858 brachte die erste arbeit Adolph Kiessling's (nr. 35), des nachherigen herausgebers der archäologie. Nach einem kurzen vorworte, in welchem derselbe die bisherigen leistungen für derartige quellenuntersuchungen im Dionysius anführt, behandelt er ausgehend von Dionys. I, 6; 7 die einzelnen schriftsteller. Den anfang macht Kiessling p. 7 mit Q. Fabius Pictor, den, wie er unter anführung der einschlägigen stellen zeigt, Dionysius nicht habe als quelle benutzen wollen, p. 13. Dasselbe gilt vom nächstfolgenden, nemlich dem Cincius Alimentus, der, wie es scheint, fast immer dasselbe wie Fabius berichtet und seine geschichtserzählung zum theil ihm entlehnt hat, p. 15. An diese beiden schliesst sich M. Porcius Cato an, der bekanntlich zuerst die einheimische d. h. römische sprache bei der geschichtsschreibung anwendet. Ihn stelkt Dionys. I, 7 voran, als er seine quellen nennt, worauf dann Fabius Maximus, Valerius Antias und Licinius Macer als weitere gleichberechtigte gewährsmänner folgen; nicht verhält es sich ebenso mit Αλλιοι Γέλιοι Καλπούρνιοι και έτεροι συχνοί, die quasi appendicis loco negligentius adiiciuntur neque temporum ratione servata neque nominibus plene positis, p. 16. Mit aufgabe der bisher innegehaltenen reihenfolge schiebt Kiessling zwischen Fabius Maximus p. 17 und Valerius Antias eine besprechung der bistoriker ein, welche Dionysius sonst noch bei der abfassung seines werkes verwendet hat; es sind dieses C. Sempronius Tuditanus, C. Acilius, Vennouius (L. Mallius nimmt er nur aus Varro); nicht ist Cassius Hemina verwendet; gezweifelt werden kann über Claudins Quadrigarius und gar nicht benutzt ist Livius, p. 18. Nach dieser abschweifung kehrt der vf. noch einmal zu M. Porcius Cato zurück, den Dionys mit und ohne anführung des namens wiederholentlich benutzt hat; schon das, dass auch Cato behauptet hatte, die Romer seien keine barbaren, sondern den Griechen verwandt, munte ihn dem Dionys empfehlen. Niemand aber war geeigneter als der nachfolgende, nemlich Valerius Antias, für die darstellungsweise unseres schriftstellers, p. 20-29. Reiche ausbeute gewährte auch Licinius Macer, p. 29 - 33, wogegen nicht sicher bestimmt werden kann, wie weit die benutzung des Q. Aelius Tubero sich erstreckt hat, p. 34. Mit Nipperdey nimmt Kiessling an, dass mit dem plural l'élisse mus Gnaeus Gellius gemeint sei, an dem Dionys seiner breite wegen wohlgefallen gefunden zu haben scheint, p. 34. Der letzte in der reihe ist L. Calpurnius Piso, p. 35-38: bis zum schlune der abbandlung spricht der vf. endlich über M. Terentius Varro, der ge(329, 30) heisst es bei Kiessling δύο γὰρ οὖτοι θρίαμβοι δίδονται τοῖς ἡγεμόσιν ὑπὸ τῆς βουλῆς, ὥσπερ ἔφην, τὰ μὲν ἄλλα τίμια ἔχοντες ἴσα χ. τ. λ., woselbst ABb ταμεῖα, τάμια Ba hat. Sintenis p. 28 empfiehlt τὰ τιμῆς, was Schnelle nicht billigt; er selbst verlangt mit berufung auf V, 47 geradezu πάντα, was ich gar nicht für unmöglich halte; τίμια, was Kiessling sich zuschreibt, rührt von Sylburg her, wonach die adn. crit. zu ändern ist. —

Nach diesen bemerkungen über das erste programm von Sintenis breche ich hier ab, zumal da ich auf manche stellen und vorschläge noch später zu sprechen kommen muss, und gehe zu einigen änderungsvorschlägen von K. W. Krüger über (nr. 33), die Kiessling ohne zweifel entgangen sind, da man dergleichen in einem index nicht sucht: in ihm hat Krüger unter der überschrift "ährenlese zu Dionysius von Halikarnass" zuerst zu b. I, dann unter "sporadisches" auch zu den andern änderungen vorgeschlagen, von denen wohl manche später eine stelle im texte verdienen. Dahin recline ich: I, 8 (10, 10) δσους. I, 27 (32, 7) μετανάστην οντα, worauf auch Sintenis p. 11 verfallen war. I, 37 (44, 16) ὕλης πολλης; doch werden wir noch richtiger πολλης μεν εὐποροῦσι καὶ καλῆς ὅλης mit Casaubonus schreiben; vgl. übrigens Kiessling adn. crit. p. XVI und Sauppe Gött. gel. anz. 1861. p. 1852. I, 39 (47, 12) οδόμενος δείν, was schon Schmitz vorgeschlagen hat. I, 42 (51, 25) alφνιδίφ. I, 58 (72, 5) ist καί vor ων zu streichen oder ων κατηναγκασμένος zu schreiben; auch Kiessling hat και gestrichen. Aus der zweiten abtheilung hebe ich hervor: II, 73 (203, 26)  $\delta o x \tilde{n}$ , was auch Kiessling aus A aufgenommen hat. III, 14 (232, 8) βουλοίμεθ' α, wie Kiessling nach Meineke schreibt. VI, 76 (302, 19) δη άθυμίας unter vergleichung von Thuk. VII, 55, 1. VII, 31 (39, 5) οὐκ ἄν ἀγανακτήσαιτε. Χ, 11 (16, 15) προςέχοιτε. XI, 42 (148, 15) παύσουσι. XVI, 2 (222, 22) κατά γης.

In ähnlicher weise wie in den Variae lectiones behandelt C. G. Cobet in den aus der Mnemosyne wieder abgedruckten Novae lectiones (nr. 34) ebenfalls eine anzahl von stellen aus Dionysius. IV, 28 (41, 26) schlägt Cobet p. 74 ψυχη für τύχη vor, dessen nothwendigkeit ich wenigstens nicht einsehe. III, 19 (238, 25) ἄλλας ἐπ' ἄλλαις πληγάς ist gut verbessert und von Kiessling aufgenommen. Cob. p. 258. III, 59 (299, 16) ξλασιν Cob. p. 258. I, 22 (26, 19) ἐνοιχισάμενοι Cob. p. 288. VIII, 73 (196, 13) konnte Kiessling nach Cobet p. 795 έλέσθαι δέχα, οδτινές schrei-Ob X, 28 (45, 4) und XI, 52 (159, 6) Cobet p. 272 mit recht δρώντες streicht, mag dahin gestellt bleiben. Denselben vorwurf, den ich bei besprechung der Variae lectiones Cobet machen musste, nicht immer auf vorschläge seiner vorgänger gebührende rücksicht zu nehmen, muss ich auch hier von neuem erheben. 35 (271, 30) hat schon Reiske öσους έτυχεν ένείναι πύο hergestellt. Cobet p. 226. I, 87 (112, 10) δ μεν τῷ πρότερος rührt

von Reiske her. Cobet p. 364. II, 44 (167, 18) συμβάσεως δὲ πέρι διαλέγεσθαι von Reiske. Cobet p. 589. Unbegreiflich und unverständlich bleibt mir Cobet's auseinandersetzung p. 231 zu IX, 7 (232, 27), woselbst er ἐχάχιζον in εἴχαζον verändern und ἐοιχέναι λέγοντες aus dem texte entfernen will.

Das jahr 1858 brachte die erste arbeit Adolph Kiessling's (nr. 35), des nachherigen herausgebers der archäologie. Nach einem kurzen vorworte, in welchem derselbe die bisherigen leistungen für derartige quellenuntersuchungen im Dionysius anführt, behandelt er ausgehend von Dionys. 1, 6; 7 die einzelnen schriftsteller. Den anfang macht Kiessling p. 7 mit Q. Fabius Pictor, den, wie er unter anführung der einschlägigen stellen zeigt, Dionysius nicht habe als quelle benutzen wollen, p. 13. Dasselbe gilt vom nächstfolgenden, nemlich dem Cincius Alimentus, der, wie es scheint, fast immer dasselbe wie Fabius berichtet und seine geschichtserzählung zum theil ihm entlehnt hat, p. 15. An diese beiden schliesst sich M. Porcius Cato an, der bekanntlich zuerst die einheimische d. h. römische sprache bei der geschichtsschreibung anwendet. Ihn stellt Dionys. I, 7 voran, als er seine quellen nennt, worauf dann Fabius Maximus, Valerius Antias und Licinius Macer als weitere gleichberechtigte gewährsmänner folgen; nicht verhält es sich ebenso mit Αΐλιοι Γέλιοι Καλπούρνιοι καὶ έτεροι συχνοί, die quasi appendicis loco negligentius adiiciuntur neque temporum ratione servata neque nominibus plene positis, p. 16. Mit aufgabe der bisher innegehaltenen reihenfolge schiebt Kiessling zwischen Fabius Maximus p. 17 und Valerius Antias eine besprechung der historiker ein, welche Dionysius sonst noch bei der abfassung seines werkes verwendet hat; es sind dieses C. Sempronius Tuditanus, C. Acilius, Vennonius (L. Mallius nimmt er nur aus Varro); nicht ist Cassius Hemina verwendet; gezweifelt werden kann über Claudius Quadrigarius und gar nicht benutzt ist Livius, p. 18. Nach dieser abschweifung kehrt der vf. noch einmal zu M. Porcius Cato zurück, den Dionys mit und ohne anführung des namens wiederholentlich benutzt hat; schon das, dass auch Cato behauptet hatte, die Römer seien keine barbaren, sondern den Griechen verwandt, musste ihn dem Dionys Niemand aber war geeigneter als der nachfolgende, nemlich Valerius Antias, für die darstellungsweise unseres schriftstellers, p. 20-29. Reiche ausbeute gewährte auch Licinius Macer, p. 29 -33, wogegen nicht sicher bestimmt werden kann, wie weit die benntzung des Q. Aelius Tubero sich erstreckt hat, p. 34. Mit Nipperdey nimmt Kiessling an, dass mit dem plural Γέλλιοι nur Gnaeus Gellius gemeint sei, an dem Dionys seiner breite wegen wohlgefallen gefunden zu haben scheint, p. 34. Der letzte in der reihe ist L. Calpurnius Piso, p. 35 — 38; bis zum schlusse der abhandlung spricht der vf. endlich über M. Terentius Varro, der gewiss mit vollem rechte ebenfalls eine stelle in der abhandlung verdient hat.

Auf eine eingehendere besprechung von Fischer's schrift (nr. 36) muss ich verzichten, da ich diese nicht habe erlangen können; doch sei bemerkt, dass sie Kiessling in der adnotatio critica bin und wieder anführt; so z. b. hd. II p. VII zu IV, 15 (22, 20), IV, 17 (26, 14) und sonst.

Ich schliesse den ersten theil meines berichtes mit Cobet's bemerkungen in der Mnemosyne (nr. 37), woselbst derselbe p. 315 - 23 verschiedene stellen aus der archäologie behandelt, welche sämmtlich den büchern I — IV entnommen sind. I, 67 (82, 23) schreibt Cobet  $\dot{\alpha}\mu\omega\varsigma\gamma\epsilon\pi\omega\varsigma$ ; ebenso Kiessling. II, 43 (167, 4) erkennt auch Cobet καθ' ύψηλοῦ als die richtige lesart an, was mir (Aar. progr. 1874 p. 8) entgangen war und Tegge (quaest. de Dionysi H. usu praeposit. spec. I, p. 21) ebenfalls unbekannt geblieben ist. II, 44 (167, 18) hatte Cobet schon nov. lect. p. 589 in gleicher weise behandelt, ohne auch dort Reiske einzusehen. Dasselbe gilt von III, 35 Nov. lect. p. 226; von III, 41 Variae lect. p. 365; III, 11 zum theil Nov. lect. p. 281. II, 55 (179, 10) ist τόπον, das Cobet aus dem texte entfernen wollte, späterhin von Kiessling (Basl. progr. p. 9) gut vertheidigt worden. III, 5 (215, 12) nimmt sich des von Cobet als unecht verdächtigten κρατούμεvov Kiessling Basl. progr. p. 10 und nach ihm Tegge p. 34 anm. an. III, 6 (217, 28) wird ὑποθέσει ohne zweifel richtig in ὑπὸ Felas verwandelt. Eine eingehende behandlung und mehrfache verbesserung findet III, 11, wo Reiske wiederum vernachlässigt wird.

Wie ich schon oben erwähnt habe, scheint es mir der einfachheit wegen am besten über die handschriftliche grundlage, auf welcher die texteskritik des Dionysius beruhen muss, hier, ehe ich zum zweiten theile meines berichtes übergehe, kurz im zusammenhange zu handeln. Während Robert Stephanus bei der herausgabe des Dionysius 1576 den schlechten codex Parisinus, Sylburg noch ausserdem den um nicht vieles bessern cod. Venetus benutzte, stand Hudson allerdings eine collation des cod. Vaticanus oder Urbinas zu gebote, nur machte er nicht den gebrauch davon, der nötig gewesen wäre; Reiske endlich besass keine vergleichungen der handschriften, sondern nahm nur hin und wieder diejenigen lesarten des Vaticanus auf, die ihm unbedingt richtig erschienen. Dass unter solchen umständen in erster linie eine neue sorgfältige vergleichung und prüfung der vorhandenen handschriften des Dionysius erforderlich war, musste jedem, der sich mit ihm beschäftigen wollte, sofort klar sein. Das material wurde zuerst von Jul. Ath. Ambrosch bei einem aufenthalte in Italien gesammelt, wie uns Ritschl in der vorrede zu seinem ersten programm (1838) mittheilt, dann zum ersten male von letzterm ebenda in kritischer weise gesichtet. Ritschl's eingehende untersuchung erstreckt sich zuerst auf dieje-

nigen handschriften im allgemeinen, welche von Lapus Biragus an zur verwendung gekommen waren; und zwar geht er dabei von den codices romani aus, welche sieben an zahl sind. Von dreien unter diesen, nemlich den beiden von Lapus und dem von Ursinus benutzten, die auch Sylburg in betracht zog, lässt sich wenig feststellen. Hudson standen die vergleichungen des vorzüglichen Vaticanus oder Urbinas n. 103 zu gebote, den er, da er nur zehn bücher umfasst, durch den Vaticanus n. 450 für buch XI ergänzte. Ambrosch endlich verschaffte sich vom Chisianus, einer handschrift des X. jahrhunderts, die ebenfalls nur zehn bücher enthält, und dem Vaticanus 1300 vergleichungen. An diese erörterung über diese römische handschriften reiht Ritschl die der codd. Veneti und des Parisinus, der zuerst durch Rob. Stephanus ans licht gezogen worden ist; verschieden von diesem, für die kritische grundlage hin und wieder wichtig, ist der cod. Coislinianus n. 150, aus dem XV. jahrhundert stammend und auch das XI. buch umfassend. Nach dieser auseinandersetzung im allgemeinen geht Ritschl zur erörterung der frage über, wie die genannten handschriften zur verwerthung kommen Auszuscheiden sind zuerst die Veneti, die fast immer mit dem Urbinas gehen; auch die von R. Stephanus benutzte handschrift kann nicht weiter in betracht kommen gegenüber den beiden handschriften, die allen voranstehen, dem Chisianus und Urbinas. Auf der richtigen beurtheilung dieser beiden handschriften beruht, wie es Ritschl schon in diesem ersten programm (Opusc. phil. I, p. 484) in den worten: est autem hoc eo et religiosius et distinctius expendendum, Chisianusne an Urbinas in primo sit loco habendus, quo certius hac ratione fundamentum criticae operae in Dionysii antiquitatibus ponendae iacitur ausspricht, die texteskritik im Dionysius. Bei der untersuchung dieser schwierigen frage, über die man das einzelne bei Ritschl selbst nachlesen möge, kommt derselbe p. 484 zu dem resultat, dass die grössern vorzüge der Chisianus enthält, ohne im geringsten zu verkennen, dass derselbe andererseits oftmals hinter dem Urbinas zurücksteht; das enthalten deutlich genug die worte p. 486: verum non ita tamen Chisianus praestat, ut sine exceptione posthabendus sit Urbinas, wofür die belege folgen. Und in ähnlicher weise äussert sich Ritschl noch einmal, wenn er sagt p. 488: vix opus fuerit de summa norma critici in D. ant. negotii pluribus exponere. quam satis apparet hanc debere esse, ut a Chisiani parte stemus, quam diu possimus, nec tamen vereamur ad Urbinatis fidem confugere, ubicumque id ipsa ratio vel poscat, vel non numquam tantum suadeat. Für das zweite programm, in welchem Ritschl 1, 9 — 30, wie wir sahen, mit kritischem apparat berausgab, standen ihm für cod. Chisianus (A) neue vergleichungen von A. Fea und Emil Braun zu gebote, so wie eine neue collation des Urbinas, die ebenfalls Braun besorgt hatte. Es unterscheidet demnach in zweifelhaften fällen Ritschl zwischen Bb, der Braun'-

schen und Bh, der Hudson'schen vergleichung des Urbinas. Auch für den cod. regius D und Coislinianus C hatte Ritschl neue collationen sich verschaffen können, so dass er im stande gewesen wäre auf grundlage dieses handschriftlichen apparats die antiquitäten herauszugeben. Doch das unternehmen, an dem Ambrosch, wie wir sahen, sich durch die sacherklärung betheiligen wollte, unterblieb.

Veranlasst durch C. G. Cobets auseinandersetzung in seiner schrift oratio de arte interpretandi p. 134 über die vorzüglichkeit des cod. A und durch eine recension seines ersten programms durch Sintenis, die für das Rhein. museum bestimmt war, aber nie zum abdruck gekommen ist, fühlte sich Ritschl veranlasst in seiner dritten oben angeführten abhandlung de codice Urbinate (nr. 22) die grossen vorzüge von B ins helle licht zu setzen. Was Ritschl mit diesem programm wollte, spricht er deutlich genug p. 22 (Opusc. phil. I, 537) gegen ende der abhandlung aus, wo er sagt: reputandum est autem non hoc nobis nunc agendum fuisse, ut vel Chisiani in multis partibus praestantiam vel Urbinatis in aliis pravitatem commonstraremus, quippe de qua et praestantia et pravitate nemo dubitasset, sed hoc potius, ut Urbinatis suo in genere excellentiam contra iniustas, ut nobis quidem visum, unum Chisianum admirantium obtrectationes defenderemus. Dass mit den auseinandersetzungen in dieser abhandlung die in der ersten über den cod. Chisianus aufgehoben sein sollten, bat Ritschl nie gewollt. - Durch eine mit Jac. Bernays zusammen angestellte sorgfältige prüfung des Urbinas kam Ritschl zu dem gleich am anfange der abhandlung ausgesprochenen urtheil, welches also lautet: deterioris generis melius exemplum Chisianus, deterius autem melioris generis repraesentare Urbinas existimandus est.

In eingehender untersuchung, die durch beispiele belegt wird, zeigt nun Ritschl, dass cod. B vor A bedeutende vorzüge darin besitzt, dass an vielen stellen durch ihn allein, manchmal auch in verbindung mit A lücken ausgefüllt werden, die sich in den andern handschriften finden. § 2. Die lücken, die durch B ausgefüllt werden, bestehen theils in grössern sätzen, die, ohne den gedankengang zu beeinträchtigen, manchmal fehlen können, ferner in einzelnen oder mehreren worten. § 3 — 5. Verderbte lesart in A und in den andern handschriften ist oft die veranlassung zu späterer interpolation gewesen, wogegen B die echte lesart bewahrt hat. § 6. unglaublich viel lücken haben die sogenannten homoeoteleuta hervorgerufen. § 8. Schwer wiegt beim abschätzen des werthes einer handschrift selbstverständlich der fall, dass die lesart der handschrift mit dem citat in einem andern schriftsteller übereinstimmt. Dieser fall trifft öfters bei B zu, wenn man die lesarten in B mit denen im Eusebius, Georgius Syncellus etc. vergleicht. 29. Auch abgesehen von den lücken und deren ergänzungen zeigt oft cod. B, wie Ritschl & 11 an beispielen nachweist, grössere sorgfalt. Nicht unwichtig ist bei der beurteilung ferner das vorkommen oder vermeiden des hiatus. § 12. Zum schlusse § 14 giebt uns Ritschl durch eine figur eine anschauliche übersicht von dem verhältniss, in welchem seiner ansicht nach die handschriften zu einander stehen.

Nach solchen auseinandersetzungen, denen sich auch Ambrosch und Sintenis spec. I, p. 8 anschloss, musste es natürlich auf Ritschl und andere einen mehr als eigenthümlichen eindruck machen, wenn der neue herausgeber der archäologie Ad. Kiessling bd. I, p. VI in folgenden worten: cum autem Chisiani libri antiquissimi auctoritas apud Ritschelium Ambrosiumque tantum valuerit ut ad eius praecipue fidem scriptoris verba exigi posse existimarent, mihi res longe aliter sese habere videtur. Urbinatis enim praestantia quamvis levioris cuiusdam interpolationis commaculata vestigiis ea est ut emendationem totam fere ab hoc libro repetendam esse mihi persuasum sit, einen ganz neuen standpunkt einzunehmen glaubte. lassen sich diese worte eben nur dadurch erklären, dass Kiessling in unverzeihlicher nachlässigkeit jene abhandlung Ritschls de codice Urbinate Dionysii Halicarnassensis disputatio 1847 übersehen hat; dafür spricht allerdings auch der umstand, dass er p. VI nur das erste (1838) und zweite (1846) programm Ritschl's erwähnt. Es war natürlich, dass ihm Sintenis (Zarncke lit. centralblatt 1861 p. 836) und Ritschl (Opusc. philol. I, p. 517 anm.) dieses vorhiel-Bis zu einem gewissen grade weicht Kiessling freilich in der beurtheilung des cod. Urbinas von den genannten ab, darin nemlich, wogegen mit vollem rechte H. Sauppe (Gött. gelehrt. anzeig. 1861 p. 1841 ff.) ihm entgegengetreten ist, dass er B zur ausschließslichen grundlage des textes gemacht hat, in der adn. critica also auch nur dasjenige anführt, was von der lesart in B abweicht (vgl. p. VII: in adnotatione quae sequitur critica id egi ut quae ab Urbinatis libri scriptura recederent accurate indicarem). Dass sehr vieles, was Sauppe in jener recension über die vorzüge des A vorbringt richtig ist, wird niemand leugnen können; — namentlich auffallend auch für einen, der nur einen flüchtigen blick in B hinein thut, sind die theils aus nachlässigkeit, theils aus absicht hervorgegangenen, immer aber willkürlichen änderungen in B, wofür Sauppe p. 1847 eine reiche anzahl von belegstellen anführt, stellen, an denen Kiessling selbst dem cod. B nicht gefolgt ist -; andererseits geht aber doch Sauppe zu weit, wenn er B eine höchst bedenkliche grundlage des textes nennt und verlangt, dass man bei der feststellung dessen, was Dionysius geschrieben haben soll, immer von dem texte des cod. A ausgehe und nur dann, wenn innere gründe für die fehlerhaftigkeit dieser überlieferung, für die vorzüglichkeit des in B vorhandenen sprechen, dies als das richtige anerkenne.

Seine schon in der ersten abhandlung p. 8 ausgesprochene ansicht hat Sintenis in der zweiten p. 1 und dritten p. 1 mit be-

rücksichtigung der von Cobet, Kiessling und Sauppe geführten untersuchungen des weitern begründet und jeder besonnene und nicht voreingenommene kritiker muss meiner ansicht nach unbedingt beistimmen, wenn er spec. II, p. 1 sein urtheil in die worte zusammenfasst: ex coniuncto utriusque libri usu cauto et iusto quodam quasi temperamento instituto rem agendam esse und spec. III, 1 — ut mihi quidem, uti nunc res est, cum suas uterque codex virtutes, sua vitia habeat, nihil magis videatur opus esse, quam subtili iudicio quod idoneo scriptoris usu adiutum singulas lectiones in disceptationem vocet perpensisque rationibus omnibus id constituat, quod Dionysium scripsisse probabile sit. Zu diesem standpunkte, den Ritschl und Sintenis einnehmen, habe ich mich schon früher (Observat. crit. in D. H. p. 291) bekannt und bin bis jetzt noch durch nichts veranlasst worden, denselben zu verlassen; im gegentheil meine fortgesetzte beschäftigung mit Dionysius hat mir gezeigt, dass dieser standpunkt der einzig richtige ist, wenn auch Tegge p. 2 sich neulich wieder der ansicht von Kiessling anschliesst.

Zum schlusse habe ich nur noch zu bemerken, dass die handschriftliche grundlage für buch XI eine andere ist und zwar auf dem Laurentianus (L) und Vaticanus (V), die beide dem XV. jahrhundert angehören, beruht. Ich verweise auf das, was Kiessling tom. IV p. XII. darüber äussert und füge nur noch hinzu, dass der zuerst von Ambrosch benutzte cod. Elbingensis, den auch ich verglichen habe, mit L geht.

## Zweiter abschnitt.

- 1. Dionysi Halicarnasensis antiquitatum romanarum quae supersunt recensuit Adolphus Kiessling. Vol. I. Lipsiae in aedibus B. G. Teubneri. MDCCCLX. p. XLVII u. 318. 8.
- 2. H. Sauppe, Göttingisch. gelehrt. anzeigen 1861. bd. III. stück 47 p. 1841 1865.
- 3. C. S. s. (Carl Sintenis) liter. Centralblatt für Deutschland herausg. von Fr. Zarncke, jahrg. 1861 p. 835 ff.
- 4. Heidelberger jahrbücher der literatur, jahrg. 54. nr. 9. 1861 p. 128 ff.
- 5. L. Kayser Fleckeisen's jahrb. für kl. philologie bd. 87 (1863) p. 1 11.
- 6. Carolus Sintenis emendationum Dionysiacarum specimen II. Servestae Anhaltinorum MDCCCLXI. p. 36. 4.
- 7. Literar. Centralblatt für Deutschland herausgeg. von Fr. Zarncke, jahrg. 1862 p. 557.
- 8. Aug. Meineke miscellanea. Fleck, jahrb, f. kl. phil. bd. 87 (1863) p. 369 ff.
- 9. H. Sauppe zu den griech. historikern Philologus bd. XIX (1863) p. 148.
  - 10. L. Urlichs zu Dionysius von Halikarnass I. Eos, süd-

- deutsche zeitschrift für philologie und gymnasialwesen. Herausgeg. von L. Urlichs, B. Stark etc. l. jahrg. Würzburg 1864. p. 309. 324.
- 11. Dionysi Halicarnasensis antiquitatum romanarum quae supersunt recensuit Adolphus Kiessling. Vol. II. Lipsiae in aedibus B. G. Teubneri. MDCCCLXIV. p. XLV. u. 328. 8.
- 12. Literarisches Centralblatt für Deutschland herausg v. Fr. Zarncke. jahrg. 1865. p. 741 ff.
- 13. Heidelberger jahrbücher der literatur. jahrg. 58 (1865) p. 351.
- 14. L. Kayser, Fleck. jahrb. für kl. philol. bd. 93 (1866) p. 35 47.
- 15. Carolus Sintenis emendationum Dionysiacarum specimen III. Servestae Anhaltinorum MDCCCLXV (nicht MDCCCXIV) p. 29. 4.
- 16. C. Sintenis zur kritik des Dionysius von Halicarnass. Hermes, zeitschrift für kl. philol. Herausg. von E. Hübner. bd. l. Berlin 1866. p. 142. 471.
- 17. Friderici Ritschelii opuscula philologica. Vol. I ad litteras graecas spectantia. Lipsiae in aedibus B. G. Teubneri. MDCCCLXVI. p. 471—540.
- 18. Dionysi Halicarnasensis antiquitatum romanarum quae supersunt recensuit Adolphus Kiessling. Vol. III. Lipsiae in aedibus B. G. Teubneri. MDCCCLXVII. p. XXXV. u. 329. 8.
- 19. Literarisches Centralblatt für Deutschland herausg. von Fr. Zarncke. jahrg. 1868. p. 1380 ff.
- 20. Heidelberger jahrbücher der literatur. jahrg. 60. (1867) p. 626.
- 21. L. Kayser, Fleck. jahrb. für kl. philol. bd. 97. (1868) p. 805 817.
- 22. L. Grasberger zur kritik der römischen archäologie des Dionysios von Halikarnass. Festgruss der philolog. gesellschaft zu Würzburg an die XXVI. versammlung deutscher philologen und schulmänner. Würzburg 1868. 8. p. 9 37.
- 23. Adolf Kiessling zur kritik der römischen archäologie des Dionysius von Halikarnass. Einladungsschrift zur promotionsfeier des pädagogiums. Basel 1868. 4. p. 20.
- 24. L. Kayser, Heidelberger jahrbücher der literatur. jahrg. 61. (1868) p. 673 ff.
  - 25. Philologus bd. XXIV (1868) p. 374.
- 26. Adolf Kiessling, Juba und Dionysius von Halikarnass. rhein. museum. n. f. jahrg. XXIII. (1868) p. 672.
- 27. K. W. Nitzsch quellenanalyse von Livius II, 1—IV, 8 und Dionysius Halicarnassensis V, 1—XI, 63. rhein. museum. bd. XXIII (1868) p. 600—631. Erster artikel.
- 28. K. W. Nitzsch, rhein. museum. bd. XXIV (1869) p. 145—180. Zweiter artikel.

- 29. K. W. Nitzsch, rhein. museum. bd. XXV (1870) p. 75-128. Dritter artikel.
- 30. L. Grasberger, zur kritik des Dionysios von Halikarnass. Philologus bd. XXVIII (1869) p. 344 ff. p. 546 ff.
- 31. Dionysi Halicarnasensis antiquitatum romanarum quae supersunt recensuit Adolphus Kiessling. Vol. IV. Lipsiae in aedibus B. G. Teubneri. MDCCCLXX. p. XXXVII. u. 293. 8.
- 32. Literarisch. Centralblatt f. Deutschland. Herausg. von Fr. Zarncke. jahrg. 1870. p. 892 ff.
- 33. Heidelberger jahrbücher der literatur. jahrg. 63 (1870) p. 515.
- 34. L. Kayser, Fleck. jahrb. für kl. philol. bd. 101 (1870) p. 713—728.
- 35. H. Usener lectiones graecae, rhein. museum. bd. XXV (1870) p. 610.
  - 36. M. Haupt varia, Hermes bd. 5 (1871) p. 174. 75.
- 37. Jo. Nic. Madvigii, adversaria critica ad scriptores graecos. Vol. I de arte coniecturali. Emendationes graecae. Hauniae MDCCCLXXI. 8. p. 722 26.
- 38. Carolus Jacoby observationes criticae in Dionysii Halicarnassensis antiquitates romanas. Acta societ. phil. Lipsiensis ed. Frid. Ritschelius. T. I, p. 287—344. Lipsiae 1872.
- 39. W. H. Roscher zu Dionysios von Halikarnass. Fleck. jahrb. f. kl. phil. bd. 107 (1873) p. 331 ff.
- 40. C. Peter, Dionys. Hal. ar. III, 68. Philologus bd. XXXIII (1874) p. 572.
- 41. C. Peter, Dionysius von Halikarnass und Livius. rhein. museum bd. XXIX. (1874) p. 513 560.
- 42. Carl Jacoby, über die sprache des Dionysius von Halikarnass in der römischen archäologie. Aarau 1874. p. 38. 4.
  - 43. H. Köstlin, Philologus bd. XXXIV (1875) p. 755 ff.
- 44. J. J. Müller, studien zur römischen verfassungsgeschichte: I. Dionysius II, 7 oder das verhältnis der gentes und curien im alten Rom. Philologus bd. XXXV. (1875) p. 96—136.
- 45. F. K. Hertlein zu Dionysius Halicarnasensis. Hermes. bd. X (1876) p. 408-422.
- 46. Augustus Tegge quaestionum de Dionysi Halicarnasensis usu praepositionum specimen I. Dissertatio inaugur. philol. Gryphiswaldiae. MDCCCLXXVI. p. 40. 8.

Nachdem wir im ersten theile unseres jahresberichts einen mehr nur flüchtigen blick auf die leistungen für Dionysius bis zum jahre 1860 geworfen haben, wird es sich nun darum handeln eingehender dasjenige zu prüfen, was seit dem erscheinen des ersten bandes der Kiessling'schen ausgabe und gerade auf grund dieser für die archäologie geschehen ist. Dass hier nicht die rede sein kann von einer eingehendern besprechung dieser ausgabe

selbst', ist an und für sich klar; schliesst doch eine prüfung der leistungen anderer zugleich eine prüfung dieser ausgabe ein. ausnahme dessen, was wir aus der praefatio des ersten bandes p. V - VII in bezug auf die handschriften schon oben anführten, enthält dieselbe noch einen sehr kurzen überblick über die leistungen der vorgänger, sowie eine rechtfertigung des standpunktes, den Kiessling in der aufnahme handschriftlicher lesarten eingenommen bat. Es bezieht sich diese rechtfertigende bemerkung namentlich auf orthographische dinge, in deuen er nicht alles gleichförmig gestalten konnte und wollte, wie es namentlich Cobet gethan habe. - Ich kann auch hier nur dasjenige wiederholen, was ich schon einmal in bezug auf diese frage (Observat. crit. p. 290) ge-Wie damals verwahre ich mich auch hier dagegen äussert habe. alles wie es Cobet und andere thun uniformiren und eine constantia erstreben zu wollen, die näher betrachtet als eine reine willkür Ich habe mit absicht die worte des recensenten in sich darstellt. den Heidelb. jahrb. 1861 p. 130 gebraucht, der Kiessling seiner inconstantia wegen noch preisen zu müssen glaubt. Es ist selbstverständlich, dass der handschriftlichen autorität bei der herausgabe eines schriftstellers rechnung getragen werden muss, selbstverständlich auch, dass man die natürliche freiheit eines schriftstellers nicht einschränken soll, allein ich habe die feste überzeugung, dass auch ein schriftsteller der spätern zeit wie Dionysius nicht in einem willkürlichen zum theil ungriechischen mischmasch geschrieben Im anschluss an Ritschl, Sintenis und Grasberger haben kann. glaube ich in meinen beiden abhandlungen über Dionysius bereits zur genüge gezeigt zu haben, dass derselbe gewisse ausdrücke und redewendungen beständig gebraucht, dass auch er gewisse gesetze zur vermeidung des hiatus befolgt', bestimmte wortstellungen liebt und dgl. mehr. - Nur zu oft hat die unkenntniss der abschreiber das ursprüngliche verwischt, das wir nur durch sorgfältige beobachtung des individuellen sprachgebrauchs wiederherstellen können. Uebrigens hat auch Kiessling selbst darüber keine andere ansicht, wie ich obs. crit. p. 290 gezeigt habe, nur dass er nicht immer in seiner ausgabe danach gehandelt hat. Mehreres trägt er deshalb namentlich für die ersten bücher im programm von Basel nach, was in einer zweiten auflage sich gewiss im texte selbst finden wird. Auch darin wird man übrigens Kiessling beistimmen können, wenn er ebendas. p. 10 Cobets verdächtigungen einzelner worte gegenüber sich also äussert: überhaupt sind die stilistischen gesetze des strengen atticismus bei einem schriftsteller wie Dionysius, dessen ganzer stil fast nur aus reminiscenzen bald an Thukydides, bald an Lysias, bald an Demosthenes künstlich zusammengestickt ist, nicht durchzuführen; allein damit soll, denke ich, nicht gesagt sein, dass die schreibweise des Dionysius nicht eine eigenartige ist. In jüngster zeit hat Hertlein im Hermes bd. X ganz und gar in Cobets manier den Dionysius behandelt, oder richtiger gesagt, die von Cobet in den Variae und Novae lectiones gewonnenen resultate und gefundenen gesetze auf Dionysius übertragen, zum theil in verkehrter weise, zum theil aber auch, wie wir sehen werden, mit gutem erfolge.

Doch ich kehre zu Kiessling und seiner ausgabe zurück. Die leistungen der vorgänger sind im ganzen fleissig benutzt, ja manchmal im verhältniss zu dem in der adnotatio critica gestatteten raume in einer zu ausgedehnten weise angeführt. Was nützt es ausführlich unmögliche vermuthungen z. b. von Schnelle anzuführen, was schon Sintenis Z. Centralblatt 1865 p. 743 mit recht tadelte. In dieser allerdings etwas scharf gehaltenen beurtheilung des II. bandes durch Sintenis finden sich aber so viel berechtigte aussetzungen der Kiessling'schen ausgabe, dass es wohl lohnt einige hervorstechende hier anzuführen. Dahin rechne ich den vorwurf der flüchtigkeit, der dort gegen Kiessling erhoben wird, die voreiligkeit unbegründete einfälle sofort in den text aufzunehmen, endlich die ungenauigkeit in der angabe des urhebers und das voranstellen der eignen person. Um gerecht zu sein muss nun andererseits aber auch gleich hier bemerkt werden, dass mehrere änderungen Kiessling im Basl. progr. wie es mir scheint gegen Sintenis glücklich vertheidigt, andere ausstellungen in den folgenden bänden wenigstens zum theil beherzigt hat. Im gegensatze zu dieser, wie gesagt, scharfen recension hat Kiessling an L. Kayser in den angegebenen bänden von Fleckeisens jahrbüchern einen gar zu milden und gläubigen beurtheiler gefunden, der leicht zu befriedigen war.

Zum schlusse meiner erörterung der Kiessling'schen ausgabe im allgemeinen sei noch bemerkt, dass, wie der vf. p. VII erwähnt, er für den I. band, der buch I — III enthält, durch beiträge von Aug. Meineke, Fr. Bücheler und Usener reich unterstützt wurde; auch Bernays name findet sich an verschiedenen stellen.

Im interesse der übersicht halte ich es nun für den nachfolgenden bericht für geboten, zuerst der zeit nach die erschienenen und oben angeführten leistungen zu besprechen, dann aber um einzelne, namentlich schwierigere stellen, für welche mehrfache vorschläge der heilung vorliegen, nicht öfters behandeln zu müssen, nach buch und capitel die handschriftliche überlieferung, und die gemachten vorschläge vorzuführen.

Zu dem, was ich schon oben aus Sauppe's eingehender recension, die allerdings nur das erste buch der archäologie betrifft, in bezug auf die handschriftenfrage angeführt habe, füge ich noch folgendes hinzu: I, 9 (11, 32) und I, 61 (76, 8) verlangt Sauppe p. 1859 die reflexivformen αὐτοῦ und αὐτῷ, wie sie sich bei gleicher ausdrucksweise an andern stellen finden. I, 31 (37, 31) wird noch einmal von Sauppe die unhaltbarkeit des μέντοι nachgewiesen und mit Sintenis I, p. 14 νῦν μὲν Τούσχους verlangt. I, 52 (63,

17) wird nicht ungeschickt τὰς δὲ δύο θυγατέρας vorgeschlagen, da nachher z. 22 ξρωτι της ξτέρας folgt. I, 55 (67, 24) und 86 (102, 16) schützen sich, während an der ersten stelle Kiessling, an der zweiten Sintenis I, p. 17 ein doppelt gesetztes etze verlangt. p. 1863 macht Sauppe auf die verschiedene schreibweise des namens Γεργίθιος im texte von Kiessling aufmerksam; während wir 72 (87, 31)  $\Gamma_{\epsilon\rho\gamma}(\theta_{10})$ , wo B  $\Gamma_{\epsilon\rho\gamma}(\theta_{10})$  hat, finden, steht 49 (59, 1) Γεργήθιος im texte. Das sind inconsequenzen der schreibweise im texte von Kiessling, die wohl niemand loben kann; ihre zahl lässt sich leicht vermehren; z. b.: I, 28 (33, 12) Τεβέριος, wie cod. A hat. Τιβέριος die andern. IX, 68 (325, 32) Τεβέρεως. X, 8 (11, 16) Τεβέρεως, obwohl Β Τεβέριος hat. Dass Dionysius ein besonderes wohlgefallen gehabt habe in der schreibweise dieses namens zu wechseln, wird doch wohl niemand glauben, chenso wenig dass ihm I, 32 (38, 18) Καπιτωλίω, I, 34 (40, 20) Καπετωλίνος, II, 1 (118, 17) Καπιτωλίνος besser gefallen habe. Urlichs p. 309 verlangt deshalb auch I, 32 Καπετωλίφ ohne in betracht zu ziehen, dass II, 15; II, 34 etc. Καπιτωλίω steht. (90, 8) glaubt Sauppe vor ταύτην eine lücke nachweisen zu können, in welcher ausgefallen ist 1) ονομασθείσας, 2) die angabe, welche städte Romulus gegründet, 3) der ansang einer von der ersten verschiedenen sage, dass schon früher bald nach dem troischen kriege Eine stadt Rom gegründet worden sei; mir scheint der nachweis der lücke vollkommen gelungen. 16 (19, 32) sehe ich keinen grund mit Sauppe den artikel της vor πατρώας zu streichen; im gegentheil, er scheint mir sogar nothwendig, da ja von ibrem vaterlande die rede ist. Ganz verunglückt ist 20 (24, 18) die erörterung über das digamma. Aus den zwei andern recensionen — die anzeigen in den Heidelberger jahrbüchern enthalten nichts neues und eigenes, so dass sie hier übergangen werden können - bringt eigene vermuthungen Kayser: I, 30 (36, 18) woselbst Kiessling mit Reiske an den ausfall von exextypto dachte, schlägt Kayser p. 4 nach σύμπαντες vielmehr ἔσχον einzuschieben vor. Der ausfall dürfte sich, denke ich, schwer entscheiden lassen. 78 (97, 12) schlägt Kiessling in der adn. crit. für καὶ τὸ περὶ vielmehr zal tote negt vor, während Kayser zat ganz streichen, wie auch 59 (185, 9) ra tilgen, statt mit Kiessling ravra lesen will. II, 61 (187, 14) soll wieder of, aus dem Kiessling 'Pwμαΐοι herstellen will, entfernt werden. Diese und ähnliche vorschläge Kayser's in jener recension, die sonst eingehender als alle übrigen ist, entbehren meiner ansicht nach gar zu sehr aller wahrscheinlichkeit, als dass man sie billigen könnte.

Mehr als irgend einer hat C. Sintenis für die wiederherstellung des verderbten textes der archäologie geleistet, so dass mit vollem rechte der mehrzahl seiner vorschläge bereits eine stelle im texte bei Kiessling angewiesen ist. In ähnlicher weise, wie in seinem

ersten programme bemüht sich Sintenis auch in diesem zweiten den beweis zu liefern, dass, um dem Dionysius zu seinem eigenthume zu verhelfen, beide handschriften zu rathe gezogen, die lesarten sorgsam geprüft und die wahrscheinlicheren aufgenommen werden müssen. Nur so, indem man zugleich sorgfältig die fehler des cod. Urbinas beachtet, aus denen sich oftmals mit geringer änderung die wahre lesart gewinnen lässt, könne ein gereinigter text gewonnen werden. Diese beiden behauptungen werden nun durch eine reihe von ähnlichen fällen, die zusammengestellt werden, gestützt und erwiesen, den fehlern aber nach möglichkeit abgeholfen. Da diese abhandlung nach dem erscheinen von band 1. der Kiessling'schen ausgabe geschrieben ist, so sind die das I-III. buch berührenden vorschläge bis jetzt noch nicht zur verwerthung gelangt. Ich beginne also mit den diesen büchern entnommenen stellen, die mir unbedingt späterhin aufnahme zu verdienen scheinen: I, 56 (69, 9) ἔσεσθαι, das Kiessling eingeklammert hat, ist zu lassen, ὑπάρξαι z. 10 zu streichen und für ἔσεσθαι nach καταγωγήν einzusetzen; die verderbniss ist durch die vertauschung der synonyma herbeigeführt. p. 3. I, 59 (72, 30) ημιτελές έτι ὄν. p. 4. I, 49 (60, 7) κατὰ τοὺς διαδόχους τοὺς Αλεξάνδρου. p. 20. II, 50 (175, 1) ἐν τοῖς πάνυ ἐπιφανής, wie an allen andern stellen, die Sint. p. 32 aufzählt. Schon Struve Opusc. select. I. p. 173 nennt ξν τοῖς πάνο einen lieblingsausdruck des Dionysius. Vielleicht wird man auch die verbesserungen zu II, 14 und II, 42 in den text aufnehmen können. Aus dem dritten buche erwähne ich: III. 6 (217, 28) ὑποθέσει in ὑπὸ θείας geändert (p. 4) das jedoch Sintenis durch Cobet Mnemosyne IX vorweggenommen ist. III, 40 (277, 27) av315, das sich auf III, 33 zurück bezieht p. 11.

In welch' ausgedehnter weise Kiessling in den nächsten drei bänden von den vorschlägen von Sintenis gebrauch machen konnte und auch gemacht hat, beweist zur genüge folgende aufzählung:

IV, 6 (10, 14) ξπτακαιεικοσαξιους. p. 11. IV, 9 (13, 18) οὐδέ. p. 12. IV, 9 (14, 10) ώς. p. 12. IV, 9 (15, 8) steht zwar im texte γενόμενον; in der adn. crit. γινόμενον nachgetragen. p. 13. IV, 9 (15, 16) μηδέ. p. 12. IV, 9 (15, 24) ὑμῶν. p. 13. IV, 15 (23, 12) ἐν τοῖς. p. 32. IV, 20 (28, 26) ἀπελάσας. p. 13. IV, 26 (38, 25) κρείτιονι. p. 14, schon von Portus vorgeschlagen. IV, 29 (43, 16) wird περίεστιν in der adn. crit. nachgetragen. p. 15. IV, 38 (56, 5) ἀνὴρ διπτεῖ (der accent ist von Kiessling geändert). p. 4. IV, 36 (53, 5) τὰς ἰδιωτικὰς δίκας. p. 14. IV, 47 (67, 5) ἀπεδείκνυτο. p. 14. IV, 56 (77, 4) παρακείμενον. p. 14. IV, 63 (86, 6) γαμετῆς. p. 16. V, 8 (122, 2) τὰς τιμωρίας. p. 17, doch schon von Reiske aufgestellt. V, 13 (129, 21) φυγῆς. p. 18, worin er ebenfalls Reiske folgte. V, 23 (140, 18) στάσεως. p. 19. V, 32 (150, 2) τυράννοις. p. 19. V, 34 (152, 6) διιξῆλθει. p. 20. V, 34 (153, 13) τυράννους. p. 19. V, 35

(153, 19) umstellung von  $\delta \tilde{\omega} \varrho a$ . p. 21. V, 37 (156, 16)  $i \eta \nu$ χώραν. p. 21. V, 42 (162, 30) παρεκάθηντο. p. 15. V, 44 (165, 27) τὸν αὐτῶν στρατὸν ἤγον — [ἀπῆγον]. p. 4. V, 46 (167, 32) περιούσα. p. 15. V, 47 (169, 4) οὐαστήν. p. 22. V, 60 (187, 26) wird das im texte befindliche γην in γης nach Sint. p. 11 corrigirt in dem druckfehlerverzeichniss (vgl. dagegen meine Observat. crit. p. 319). V, 65 (192, 28) ξάν. p. 23. V, 65 (193, 32) ποιούσιν. p. 23. V, 67 (196, 8) λοχυραί και μεγάλαι γένωνται. p. 23. V, 68 (198, 21) ξκάστους. p. 23. VI, 3 (214, 15) **l**κανή. p. 25. VI, 5 (216, 12) αὐτήν del. Sint. p. 26. VI, 9 (221, 26) αμφότερα ευτυχήσασι μεν σεσώσθαι (nachgetragen in der adn. crit.) καὶ νικᾶν. p. 9. VI, 9 (221, 31) παρ' ξιέρων. p. 9, sowie die annahme der lücke nach ἀξίως. p. 9. VI, 9 (222, 19) διαφορηθήναι. p. 10. VI, 12 (226, 7) τότε del. Sint. p. 9. VI, 18 (233, 23) ηχοντας. p. 26. VI, 21 (237, 21) εβαδίσατε ἐπιβούλους ὁδούς Sint. p. 26 (vgl. dagegen mein Aar. progr. p. 26). VI, 22 (239, 19) ξως. p. 12. VI, 29 (248, 23) τῶν ταύτη. p. 28. VI, 38 (258, 8) έλεσθε. p. 30. VI, 42 (261, 18) αναγκασθέντες del. p. 27, ebenda γενόμειοι für γενέσθαι. VI, 44 (263, 30) έχείνη. p. 30. VI, 50 (272, 8) ληστεύουσιν. p. 21. VI, 50 (272, 12) βεβαίως. p. 22. VI, 50 (272, 13) πύστιν. p. 22. VI, 50 (272, 21) xal eingeklammert von Sint. p. 22. VI, 53 (275, 29) ηδη. p. 32. 56 (277, 32)  $\mathring{v}μ \mathring{\imath}ν$ . p. 32. VI, 64 (288,  $\mathring{6}$ ) α $\mathring{v}$ τοί, wie auch cod. C hat, p. 30. VI, 64 (288, 22) zi eingeklammert von Sint. p. 32. VI, 69 (293, 5) ἐν τοῖς πάνυ λαμπροτάτης. p. 33. VI, 71 (295, 12)  $x\omega\lambda\tilde{v}$ ov. p. 33. VI, 75 (301, 31)  $\tau\alpha\varsigma$ Λατίνων. p. 34. VI, 75 (302, 1) μέγα φρονούσας. p. 34 (vgl. observat. crit. p. 320). VI, 85 (313, 23) ἀνηνύτους. p. 28. VII, 1 (1, 8) χαριέστεροι. p. 31. VII, 38 (48, 4) τὰ δ' eingeklammert von Sint. p. 33. VII, 41 (50, 1) απαντες. p. 36. VII, 41 (50, 15) τόδε. p. 36. VII, 42 (52, 1) μισοδημοτάτοις. p. 36. VII, 53 (66, 19) πολέμου δέ. p. 35. VIII, 18 (121, 25) ἐπὶ Βωλαν Αατίνων έτεραν p. 29. ΙΧ, 9 (236, 11) και νοι καταβαλόντες rührt von Sint. p. 35 her. IX, 45 (291, 20) παριούσα. p. 4. IX, 45 (291, 27) περιτιόν έστιν. p. 4. IX, 45 (292, 6) προβουλεύσει. p. 4. XI, 15 (110, 25) αποδείκνυμαι. p. 14.

An diesen stellen also und einigen andern ist Kiessling den vorschlägen von Sintenis gefolgt und zwar zum grössten theile wohl mit recht. Einige, über welche ich eine andere ansicht habe, werde ich nachher behandeln. Die grosse belesenheit im Dionysius und die kenntniss seines eigenthümlichen sprachgebrauchs ermöglichten Sintenis, zumal auch ihm die collationen der handschriften durch Ritschl zur verfügung standen, den meisten seiner vorgeschlagenen änderungen durch eine reiche zahl von beispielen gewicht zu verleihen. Zum schlusse meiner besprechung erwähne

ich noch, dass auch der referent in Zarncke's centralblatt 1862 p. 557 sich nur anerkennend über diese abhandlung äussert.

Die wenigen bemerkungen, welche Urlichs Eos I, p. 309. 324 zu dem ersten buche des Dionysius macht, sind wie wir aus einer anmerkung erfahren, aus dem philologischen seminar hervorgegangen. Auffallend genug ist es dabei nur, dass auf frühere änderungen anderer nicht die mindeste rücksicht genommen, ja nicht einmal die adnotatio critica von Kiessling eingesehen wird. 1, 4 (6, 11) verlangt Urlichs βασιλεύσι βαρβάροις statt β. βαρβάρων; er weiss also nicht, dass der dativ in den handschriften überliefert ist; im übrigen hat er recht, die von Bernays vorgeschlagene und von Kiessling aufgenommene änderung βαρβάρων ist zu verwerfen. I, 21 (25, 29) bieten die handschriften Augwologov; so auch Kiessling. Urlichs verlangt Αὐρούγκους, ohne zu wissen oder hinzuzusetzen, dass Sylburg und Portus schon so lesen wollten; auf das nun gar, was W. Fröhner Philologus XII (1856) p. 217 in "revision der unteritalischen ethnographie" über Augwelocous und Αὐρούγχους sagt, wird natürlich gar keine rücksicht genommen. Die einzige änderung, der man beistimmen kann, ist 1, 31 (37, 4) Καρμέντην ονομάζουσιν statt Καρμέντιν ο., woselbst B Καρμεντίνον ον., also eine dittographie hat; früher las man Καρμένταν. Für Kaquévinv spricht der dat., der sich I, 32 wiederholt findet. - Nach einem verlaufe von vier jahren d. h. 1864 erschien der zweite hand der Kiessling'schen ausgabe, der wiederum drei bücher IV. V. VI umfasst und in derselben weise gearbeitet ist, wie der erste. In bezug auf die lesarten des Urbinas beansprucht Kiessling von nun an grössere glaubwürdigkeit, als Hudson's ausgabe, die man ihm wohl, da er den cod. B selbst von neuem in Rom verglichen hat, wird einräumen müssen; auch unterscheidet er nun zwischen Ba und Bb, womit er die zwei verschiedenen hände in cod. B bezeichnet. Aus der ausführlichen besprechung, die dieser band durch L. Kayser, der in die von Sintenis, Zarncke's centralblatt 1865 p. 742, erhobenen vorwürfe nicht einstimmen kann, erfahren hat, wäre folgendes anzuführen: VI, 29 (248, 17) hat Kiessling ταῦτ' in πάντ', ἐφιείς in ἐφείς geändert, dann διανείμασθαι nach ωφεληθείη gestellt, endlich für αναφέρωσι (A) oder αναφέρουσι (B) αναφέρειν geschrieben. Kayser p. 43 schlägt statt ωφεληθείη den conjunctiv ωφεληθή, also auch αναφέρωσι vor und will διανείμασθαι κελεύσας gestrichen wissen. Das letztere ist ein kurzes verfahren, das niemand billigen wird; ohne eine heilung der periode zu wissen, scheint mir so viel sicher, dass ῶφεληθη und ἀναφέρωσι zu schreiben, διανείμασθαι χελεύσας beizubehalten sein wird. Den schwer entstellten worten VI, 32 (251, 27); VI, 34 (253, 22); VI, 36 (256, 6) ist dûrch Kayser p. 43. 44 nicht im mindesten hülfe gebracht. Auch andere vorschläge, die Kayser daselbst vorbringt, um verderbte stellen des VII. buches zu

heilen, befriedigen mich wenigstens nicht. VI, 56 (278, 32) ergänzt derselbe χάριν ημίν und schreibt τούτου, nachher μαθόντες τε, wogegen er zal nach δμόνοιαν gänzlich entfernt wissen will. VI, 61 (284, 20) soll mit A B C ποιήσετε beibehalten, z. 22 περιστήσεται in περιστήσετε geändert werden; statt des von Kiessling ebenda eingesetzten ἡ πόλις schlägt Kayser τὰ πράγματα vor mit hinweis auf VII, 49 (60, 5). VI, 72 (297, 10), wo Kiessling in der adnotatio critica statt πάντας μᾶλλον an πᾶν ἄσμενον dachte, nimmt Kayser den ausfall von ξαυτοῦ vor oder enach μᾶλλον an. VI, 79 (306, 14) wo Sylburg den ausfall von κτηθεῖσα nach πόνων annahm, Reiske διά των οπλων - ζητηθεῖσα schreiben wollte, hält Kayser μετὰ πολλῶν πόνων für eine starke corruptel aus ἀπολομένη; ich finde die änderung noch stärker als die corruptel. -Für das IV. und V. buch, die weniger als VI. gelitten haben, bringt Kayser ebenfalls einige wenige vorschläge: IV, 2 (2, 16) schiebt er άξιος nach τοιοῦτός τις ein. IV, 7 (11, 14) wünscht er einen übergang mit ὁ δὲ καὶ ἐκπεσών τῆς ἀρχῆς; ἐν τοῖς πράγμασιν ebenda scheint ihm aus εν τοῖς πρώτοις τάγμασιν verdorben. IV, 30 (45, 19) will Kayser ἀταλαίπωρον aus A beibehalten und δλίγον streichen. IV, 49 (69, 12) hält Kayser ποιείν, das Reiske und Kiessling in moieio au verändern, für den zusatz eines abschreibers. IV, 41 (60, 30) soll ἀμφισβητημάτων als glosse ausgeschieden werden. IV, 42 (61, 24) ist entweder zo zugávvo zu streichen oder χαριζόμενος einzuschieben. VI, 75 (301, 4) soll ebenfalls einen zusatz von ἐπιδειχνύμενοι oder einem ähnlichen worte erhalten, von dem τὸ ξαυτών πρόθυμον abhängen kann. IV. 52 (73, 14) streicht Kayser τὸν πόλεμον. V, 45 (166, 19) ergänzt er συγγνώμης vor δεησομένους. V, 67 (196, 8) soll nights geändert, wohl aber vor δύνωνται noch: οὐχ ὅταν ἰσχυρὰς καὶ μεγάλας οὖσας μη δύνωνται καθαιρείν gelesen werden, wo die handschriften lσχυρά καὶ μεγάλα haben. V, 43 (164, 12) erklärt Kayser den zusatz την δύναμιν ἀπηγον für nichtssagend; mit entfernung dieser worte schlägt er vor: ταῦτα διαποαξάμενοι τὸν ύπὸ τῆς βουλῆς ψηφισθέντα θρίαμβον ἐκ τῶν πολεμίων κατήγαγον. IV, 38 (56, 5) δωμαλέος ων. IV, 57 (78, 24) soll τοῦτο gar eine corruptel aus του υίου sein. V, 57 (182, 18) verändert er ἀχούσοντας in ἀχούσαντας mit auslassung des καί vor α δεῖ. V, 68 (197, 17) schlägt Kayser statt έζηκότας vielmehr ἐφεικύτας vor. VI, 39 (258, 20) της αποστασίας für das von Sylburg vorgeschlagene und von Kiessling aufgenommene διχοστασίας. Dieser vorschlag ist schon deshalb zu verwerfen, weil wie Sintenis III, p. 2 gezeigt hat, ἀπόστασις die richtige form ist; die handschriften haben προστασίας. VI, 56 (278, 23) wo Kiessling εδία τε vor καὶ zοινη einschieben will, hält Kayser für richtiger καὶ κοινη als dittographie von evosze zu streichen. VI, 62 (285, 8) scheint es ihm leichter τεχμαιφόμενος beizubehalten und ός zu streichen als

τεχμαίζεται mit Kiessling zu lesen. VI, 64 (288, 27) ἀποθέμενοι für καταθέμενοι, das durch κατέλθωσιν hineinkam. VI, 72 (297, 2) παρέρχεται für προςέρχεται. VI, 74 (299, 12) θεῖναι für εἶναι, z. 15 κοινωνῆσαι für κοινωνεῖν. VI, 78 (304, 26) εἰκάσαμεν für εἰκάσωμεν. VI, 81 (308, 23) erwarte man für πολιτῶν vielmehr βουλευτῶν. VI, 85 (313, 21) πάλιν für πάλαι. VI, 86 (315, 25) ὑπὸ τῶν ἄλλων μελῶν für ὑπὸ τῶν πολλῶν. VI, 91 (321, 10) nimmt Kayser an ἀποδείξασθαι, auf das gleich wieder ἀποδείξασθαι μένων folgt, anstoss und schreibt δράσαι. VI, 92 (323, 26) soll ταῖς λείαις angemessener sein als ταῖς ωφελείαις.

Im III. und letzten specimen emendationum Dionysiacarum, von dem mir keine recension bekannt geworden ist, behandelt C. Sintenis vorzugsweise stellen aus den büchern VII - XI, und nur wenige bemerkungen berühren die sechs vorangehenden. I, 82 (104, 25) fügt er am schlusse des capitels διατελεί hinzu. p. 7. I, 40 (48, 29) hält Sintenis ἀνθοώπους, das im Chisianus fehlt, für eine unpassende ergänzung für das ursprüngliche ἄρχοντας sive δυναστάς sive τυράννους. p. 7. l, 41 (50, 28) ξπιλαβόντος für ξπιβαλόντος mit anführung ähnlicher stellen. p. 11. II, 71 (199, 22) wird mit sehr leichter änderung dem Dionysius sein eigenthum dadurch wiedergegeben, dass Sintenis Μαμορίου τινός τὸ ἔργον δημιουργεῖν αναδεξαμένου schreibt, wo Kiessling Μαμορίου τινός δημιουργού τὸ ἔργον α. in den text aufnahm, wie Portus die worte umgestellt und verändert hatte. Eine angabe in der adn. critica fehlt p. 4. ΙΙ, 65 (192, 21) τὰ παρ' Ελλησιν έθη μιμησάμενος, ἄπερ εν ταῖς, p. 22, woselbst ferner über die häusige verwechselung von παρά und περ gehandelt wird. II, 45 (169, 1) παρηλθον für προηλθον. p. 22. Die verschreibung von  $\pi \alpha \rho \alpha - \pi \rho \sigma - \pi \rho \sigma \omega$  wird an beispielen nachgewiesen und verbessert. III, 37 (274, 15) zoleμους στρατηγείν (vgl. meine observatt. crit. p. 311) p. 3. III, 49 (287, 15)  $\alpha \pi \tilde{\eta} \gamma \epsilon$  —  $\tilde{\eta} \gamma \epsilon$  hat schon Kiessling in der adn. crit. vorgeschlagen. p. 23. IV, 38 (54, 29) ἀποβαλόντα für καταβαλόντα. p. 23. IV, 52 (73, 19) απαγων in αγων geändert. p. 22. V, 39 (159, 5) hat Kiessling mit Reiske τόπω eingeklammert, während Sintenis p. 20 λύφου dafür zu setzen verlangt. V, 38 (157, 9) ἐπαρθέντες für ἐξαφθέντες. p. 20. V, 39 (158, 9) τῶν δὲ πρεσβυτέρων. p. 21. VI, 69 (294, 7) τοὺς πρεσβευτάς παρήγαγον.

Die vorzüglichkeit der verbesserungsvorschläge von Sintenis für die folgenden bücher glaube ich wiederum nicht besser darthun zu können, als dadurch, dass ich die von Kiessling in den text aufgenommenen hier in gleicher weise wie oben aufführe: VII, (1, 3) ἀποστάσεως. p. 2. 11 (15, 19) παρὰ ταῖς θύραις. p. 10. 14 (19, 30) ἀποχειμένας. p. 10. 16 (21, 31) λόγον δοῦναι mit Reiske p. 11. 17 (24, 4) ψῆφον ἄμα δίδωσι, das Kiessling in der adn. critica nachträgt. p. 13. 19 (26, 19) schreibt im texte Kiessling mit Sintenis p. 11 καὶ οὐ μετὰ πολύ, nimmt es aber in der

adn. critica zurück. Vgl. mein Aar. progr. p. 19. 29 (37, 7) olye. p. 11. 30 (38, 7) xaì  $\tau \dot{\eta} \nu$   $\tau \dot{\alpha} \xi \iota \nu$ . p. 11. 32 (40, 2) αναγχαζόμεθα nach Sylburg p. 3. 35 (44, 10) σχημα. p. 20. 33 (52, 14) folgt Kiessling der erörterung von Sintenis und deutet die lücken an. p. 9. 47 (58, 2) παριούσι. p. 12. 50 (61, 2) ώσπερ έχρην. p. 22. 59 (74, 14) διεναντιουμένων. p. 13. 68 (87, 18) και βοσχημάτων. p. 11. VIII, 12 (114, 27) χώρα. p. 15. 24 (128, 28) ἐπιχειρεῖν. p. 7. 32 (140, 25) οὐδ' αν οἶοι ήτε. p. 25. 38 (148, 29) επί. p. 15. 39 (149, 22) δεομένη. p. 15. 40 (151, 5) τὰ νήπια [καὶ] ταυτὶ τθι, ω γενναία. p. 29. 43 (155, 28) χράτιστα τὰ γενησόμενα. p. 16. 69 (191, 4) συμπεριλαμβάνειν. p. 13; auch in der abteilung der capp. stimmt Kiessling adn. critica p. XXII bei. 79 (204, 10) ἀπόφασιν. p. 17. 86 (214, 21) αξ δὲ διά τε δρῶν ἀφανῶς. μ. 18. 89 (220, 5) δτι. p. 26. IX, 1 (225, 16) συγχωρήσειν οὖτι τῶν ἐπὶ πόλεμον p. 10 und vorher Sylburg. 3 (227, 9) οὖχ εἶχεν εὖνουν. p. 26. 8 (234, 1) γινομένοις. p. 4. 10 (238, 1) ξπεί τοῦτο. p. 27. 22 (259, 2) οὐδὲν δέ. p. 27. 23 (260, 11) ἀπῆγε. p. 13. 24 (262, 19) ποιησάμενοι entfernt Sintenis p. 28. 55 (306, 10) έτι. p. 29. 60 (314, 32) ἐκδότους ἄγειν. p. 6. 60 (315, 12) πλήρη δρών. p. 7. X, 15 (23, 26) τά[γε] βίαια. p. 25. 26 (41, 5) deutet Kiessling mit Sintenis p. 9 die lücke an. XI, 22 (120, 13) ἀνής ήν. p. 6. 26 (126, 4) ώς αμα χωρήσοντες. p. 14.

An vielen stellen beschränkt sich Kiessling darauf nur in der adnotatio critica der vorgeschlagenen änderung erwähnung zu thun, ohne dieselbe sofort in den text aufzunehmen, vielfach mit recht. Ich verzichte darauf auch diese stellen hier anzuführen und mache nur noch auf einige lehrreiche erörterungen aufmerksam: p. 3 bespricht Sintenis die häufige verwechselung von  $\omega \nu$  und  $\varepsilon \nu$ ,  $\delta \mu \varepsilon \nu \sigma \iota$  und  $\delta \mu \varepsilon \vartheta \alpha$ , p. 4.  $\eta \varsigma - \sigma \iota \varsigma$ . Ueber vertauschung von synonymen worten handelt er p. 5; über lücken p. 5 ff.; über fehler, die durch abirren der augen etc. entstanden sind p. 18; über die fehlerhafte wiederholung von präpositionen p. 22.

Das letzte, was von Sintenis über Dionysius veröffentlicht ist, ist im Hermes I, p. 471 erschienen. An der ersten stelle verbessert er I, 67 (82, 21) die worte ελσὶ δ΄ ος Κτησίους, ἄλλοι δὲ Μυχίους, οἱ δὲ Ἑρχείους nach den von Jos. Klein (Fleck. jahrb. 89 p. 338) aus den schol. Bernens. (Verg. Georg. I, 498) angeführten worten: indigetes a Latinis qui a Graecis ennichi dicuntur so, dass er auch bei Dionysius ἄλλοι δ΄ Ἐμμυχίους herstellen will.

p. 471. IV, 44 (63, 26) lesen wir εἰς ταῦτα δὴ πάντες οἱ πένητες εἰργάζοντο σῖτα παρ' αὐτοῦ μέτρια λαμβάνοντες. οἱ μὲν ὑλοτομοῦντες, οἱ δὲ τὰς χομιζούσας ταῦτα ἄμάξας ἄγοντες, οἱ δ' ἐπὶ τῶν ὤμων αὐτοὶ τὰ ἄχθη φέροντες. Zuerst tilgt Sintenis mit recht εἰς am anfange; die worte οἱ δὲ — ἄγοντες sind aus Urb. und Chis. hinzugekommen, während in den andern handschriften,

mehr ἔχεις μέν für eine durch den gegensatz von ἔχω δὲ κἀγώ veranlasste correctur und schreibe: δέσποινά, σ' εἰκὸς τ. μ. κ. Vgl. v. 615. lph. T. 903. Med. 871 und besonders 909, wo in derselben weise der zorn als entschuldigungsgrund heftiger μομφαί anerkannt wird.

V. 732—4: ἢλιβάτοις ὑπὸ κευθμῶσι γενοίμαν, Γνα με πτεροῦσσαν ὄρνιν θεὸς εἶνὶ ποταναῖς ἀγέλαις θείη.

So schreibt man gewöhnlich mit Dindorf: die handschriften er moravaïs ἀγέλαισι[ν] oder ἀγέλησι. Hartung hat die stelle zuerst richtig verstanden: der chor wünscht sich in den tiefen der erde bergen oder in die lüfte aufschwingen zu können, um den tod der Phädra nicht mit ansehen zu müssen. Unmöglich kann &va richtig sein, da nicht abzusehen, warum er, um in einen vogel verwandelt zu werden, sich erst ἢλιβάτοις ὑπὸ κευθμῶσι versetzt zu sehen wünscht. Hartung schreibt: πιεφόεσσαν όρνιν είθε | θεός έν με ποταναίς αγέλαις θείη. Weil schlägt vor: πτερόεσσαν είτε μ' όρνιν | θεός είνὶ ποταναίς άγέλαις θείη. Mit benutzung seines είτε, aber im engern anschluss an die handschriften schreibe ich: ἐνί με πτερούσσαν όργεν | θεός είτε . . θείη. Vielleicht wurde zunächst evt in tva verändert, zufällig oder absichtlich, um eine mit dem anfang der gegenstrophe parallele satzbildung herzustellen, darauf an stelle des entbehrlichen ette das weniger entbehrliche er gesetzt (an dessen weiter entfernung von seinem casus man auch etwa anstoss nehmen konnte), der verlust der kurzen silbe aber durch verlängerung von ἀγέλαις in ἀγέλαισι ausgeglichen.

V. 735—741: ἀρθείην δ' ἐπὶ πόντιον
κῦμα τᾶς Αδριηνᾶς
ἀκτᾶς Ηριδανοῦ θ' ὕδωρ,
ἔνθα πορφύρεον σιαλάσσουσ'
εἰς οἶδμα πατρὸς τάλαιναι
κόραι Φαέθοντος οἴκιφ δακρύων
τὰς ἢλεκτροφαεῖς αὐγάς.

In v. 739 müsste πατρός mit οἰδμα oder κόραι verbunden werden. Im ersten fall würde der Eridanos zum vater der Heliaden gemacht, während sie ja doch allgemein töchter des Helios heissen. Die erklärung des scholiasten: πατέρα δὲ αὐτῶν τὸν Ηριδανόν φησι, παρόσον τρέφονται αὐτοῦ τῷ ῦδατι αἴγειροι οὖσαι, ist natürlich eine geschmacklose grammatikerspitzfindigkeit. Nach Weil soll οἰδμα πατρός das westmeer sein, weil die sonne darin untergehe. Aber 1) läge diese beziehung zu fern, 2) lässt der dichter den Eridanos offenbar nicht in's westmeer, sondern in's adriatische meer gehen. Er versteht unter Eridanos unzweifelhaft den Po, nach dem vorgang des Pherecydes (schol. German. 364) und übereinstimmend mit den späteren, vgl. Plin. Hist. n. 37, 2, 11. 3) Man kann unmöglich sagen: die Heliaden weinen in's meer,

## III. MISCELLEN.

## A. Zur erklärung und kritik der schriftsteller.

1. Zu Euripides Hippolytos.

V. 680—1: φεῦ φεῦ πέπρακται, κοῦ κατώρθωνται τέχναι, δέσποινα, τῆς σῆς προσπόλου, κακῶς δ' ἔχει. So die vulgata. Kirchhoff: "κατωρ (unius litterae rasura) ται τέχναι Α κατορθω (ν a m. pr.) ται τέχνης (αι m. pr.) Β κατώρθωται τέχνη CE κατώρθωνται τέχναι ceteri." Nauck, um der concinnität mit den singularen πέπρακται und κακῶς ἔχει willen: κατώρθωται τέχνη. Dadurch erhält auch das verbum eine sinngemässere verwendung. Aber die emendation ist noch nicht vollkommen. Der scholiast sagt: οὐδὲν τοῦ πράγματος κατώρθωσο σαν αὶ τέχναι τῆς δούλης. Dies ist die aktivische umschreibung der ursprünglichen lesart κατώρθωται τέχναις. Im archetypus war wohl das ς νοη τέχναις unleserlich geworden. Das fehlerhafte κατώρθωται τέχναι wurde nun in den abschriften auf doppelte weise verändert, indem man entweder das prädicat in den plural oder das subject in den singular setzte.

V. 695 — 7: δέσποιν, ἔχεις μεν τᾶμὰ μέμψασθαι χαχά·
τὸ γὰρ δάχνον σου τὴν διάγνωσιν χρατεῖ·
ἔχω δε κάγω πρὸς τάδ', εἰ δέξει, λέγειν.

V. 695 kann nur bedeuten: du hast grund, meine misglückten versuche (τὰ ἐμὰ παίσματα, τὸ σφάλμα Schol.) zu tadeln. Aber 1) die amme sucht ihr verfahren in den folgenden versen gerade zu rechtfertigen. Wie kann sie die rechtfertigung mit dem zugeständniss eröffnen, dass dies verfahren tadelnswerth gewesen sei? 2) Die vorwürfe der Phädra können, wenn sie nicht an sich berechtigt sind, durch ihre verbitterte stimmung nicht gerechtfertigt, sondern höchstens entschuldigt werden. Aus diesem grunde mag wohl Nauck den v. 696 für interpolirt erklärt haben. Allein dann bleibt immer noch der einwand 1) gegen v. 595. Ich halte viel-

mehr ἔχεις μέν für eine durch den gegensatz von ἔχω δὲ κὰγώ veranlasste correctur und schreibe: δέσποινά, σ' εἰκὸς τ. μ. κ. Vgl. v. 615. lph. T. 903. Med. 871 und besonders 909, wo in derselben weise der zorn als entschuldigungsgrund heftiger μομφαί anerkannt wird.

V. 732—4: ἢλιβάτοις ὑπὸ κευθμῶσι γενοίμαν, ἴνα με πτεροῦσσαν ὄρνιν θεὸς εἶνὶ ποταναῖς ἀγέλαις θείη.

So schreibt man gewöhnlich mit Dindorf: die handschriften er moravaïs ἀγέλαισι[ν] oder ἀγέλησι. Hartung hat die stelle zuerst richtig verstanden: der chor wünscht sich in den tiefen der erde bergen oder in die lüfte aufschwingen zu können, um den tod der Phädra nicht mit ansehen zu müssen. Unmöglich kann tva richtig sein, da nicht abzusehen, warum er, um in einen vogel verwandelt zu werden, sich erst ξλιβάτοις ὑπὸ κευθμῶσι versetzt zu sehen wünscht. Hartung schreibt: πιερόεσσαν όρνιν είθε | θεός έν με ποταναίς αγέλαις θείη. Weil schlägt vor: πτερόεσσαν είτε μ' όρνιν | θεός είνὶ ποταναίς άγέλαις θείη. Mit benutzung seines είτε, aber im engern anschluss an die handschriften schreibe ich: ἐνί με πτερούσσαν όργεν | θεός είτε . . θείη. Vielleicht wurde zunächst evi in lva verändert, zufällig oder absichtlich, um eine mit dem anfang der gegenstrophe parallele satzbildung herzustellen, darauf an stelle des entbehrlichen ette das weniger entbehrliche er gesetzt (an dessen weiter entfernung von seinem casus man auch etwa anstoss nehmen konnte), der verlust der kurzen silbe aber durch verlängerung von ἀγέλαις in ἀγέλαισι ausgeglichen.

V. 735—741: ἀρθείην δ' ἐπὶ πόντιον
κῦμα τᾶς ᾿Αδριηνᾶς
ἀκτᾶς Ἡριδανοῦ θ' ὕδωρ,
ἔνθα πορφύρεον σταλάσσουσ'
εἰς οἶδμα πατρὸς τάλαιναι
κόραι Φαέθοντος οἴκτιο δακρύων
τὰς ἦλεκτροφαεῖς αὖγάς.

In v. 739 müsste πατρός mit οἶδμα oder κόραι verbunden werden. Im ersten fall würde der Eridanos zum vater der Heliaden gemacht, während sie ja doch allgemein töchter des Helios heissen. Die erklärung des scholiasten: πατέρα δὲ αὐτῶν τὸν Ἡριδανόν φησι, παρόσον τρέφονται αὐτοῦ τῷ ὕδατι αἴγειροι οὐσαι, ist natürlich eine geschmacklose grammatikerspitzfindigkeit. Nach Weil soll οἶδμα πατρός das westmeer sein, weil die sonne darin untergehe. Aber 1) läge diese beziehung zu fern, 2) lässt der dichter den Eridanos offenbar nicht in's westmeer, sendern in's adriatische meer gehen. Er versteht unter Eridanos unzweifelhaft den Po, nach dem vorgang des Pherecydes (schol. German. 364) und übereinstimmend mit den späteren, vgl. Plin. Hist. n. 37, 2, 11. 3) Man kann unmöglich sagen: die Heliaden weinen in's meer,

weil der fluss ihre thränen dahin trage. Ebensowenig lässt sich πατρὸς πόραι billigen, da es doch zu nichtssagend wäre, die Heliaden als "töchter ihres vaters" oder zu abgeschmackt, sie als "töchter seines vaters" d. h. schwestern des Phaethon zu bezeichnen. Man muss πατρός für verschrieben oder eingeschoben halten. Für letztere annahme spricht der umstand, dass die entsprechende stelle der gegenstrophe, welche anerkannter massen fehlerhaft ist, am leichtesten durch ausscheidung eines glossems geheilt wird.

In der gegenstrophe wünscht sich der chor an's ende der welt, in die gärten der Hesperiden, wo Poseidon den schiffern die fahrt versagt (damit sie den ewigen frieden nicht stören, vgl. Hor. Epod. 16, 57 — 60), κρήναι τ' αμβρόσιαι χέονται | Ζηνός μελάθρων παρά ποίταις | τν' ά βιόδωρος (so Valckenaer für δλβιόδωρος) αύξει ζαθέα | χθών εὐδαιμονίαν θεοίς. Vers 749 Ζηνός μελάθρων παρά χοίταις ist um eine kürze länger als der entsprechende v. 739 ελς ολόμα πατρός τάλαιναι (in C ist von zweiter hand conjicirt τριτάλαιναι). Ich empfinde μελάθρων χοῖται mit Nauck als einen wenig gefälligen pleonasmus, auch ist der ausdruck "sie ergiessen sich neben dem schlafgemach" unnatürlich; man erwartet: "vor dem schlafgemach her." Die vorschläge der neuern übergehe ich, da sie mir mehr auf das metrum als den sinn rücksicht zu nehmen scheinen. Der scholiast sagt: ἐχ τῶν χοιτῶν τῶν olxwr. In diesen worten scheint mir olxwr eine ganz zutreffende paraphrase von zoitw, denn warum die segenspendenden wunderquellen gerade vor dem schlafgemach des Zeus her fliessen sollen, ist nicht verständlich. Ich halte nun μελάθοων für eine dem olxwv entsprechende paraphrase von xastwv und schreibe, gestützt auf den scholiasten: κρηναί τ' αμβρόσιαι χέον | ται Ζηνὸς παρά ποιτάν und in der strophe: ένθα πορφύρεον σταλάσ συυσ' ελς οξόμα τάλαιναι | χόραι. Ich denke mir, dass zunächst μελάθοων in den text gekommen und dann zur herstellung der responsion in v. 739 πατρός eingeschoben ist, und zwar ist der interpolator darauf geführt durch die bei v. 750-1 zur vergleichung herangezogene stelle Bacch. 571 — 3 Δυδίαν τε τον ευδαιμονίας βροτοῖς ολβοδόταν | πατέρα τε, welche auch die veränderung von  $\dot{a}$   $\beta$  is  $\dot{\delta}\omega \varphi \circ \varphi$  (so nur E und der schol.) in  $\dot{\delta}\lambda\beta$  is  $\dot{\delta}\omega \varphi \circ \varphi$  veranlasst bat. Auch der Απιδανός wird Hec. 454 πατής genannt. Die noch immer fehlende kürze mag man durch absichtliche verlängerung von σταλάσσουσ' in σταλάσσουσιν herzustellen gesucht haben, welches alle handschriften bieten.

Schliesslich muss ich mich trotz Bergk's einwendungen (Jahrb. f. class. phil. 1860, 316) doch in v. 751 für Brunck's Gratoïs statt Geoïs (entsprechend dem adyás in 741) erklären. Allerdings erzählen gewisse sagen von einem göttergarten im westen, aber ebenso gut und noch gewöhnlicher wird das paradies der menschen dorthin verlegt, und das naturgemässe ist doch wohl, dass der chor,

dicht (στεφεσειδής) werden sollte und sich dichte körper niemals durch ein mittelglied, sondern immer nur durch zwei verbinden lassen, stellte gott in die mitte von feuer und erde wasser und luft, brachte sie zu einander soweit als möglich in das gleiche verhältniss, wie feuer zu luft, so luft zu wasser und wie luft zu wasser, so wasser zu erde, und hat so ein sichtbares und greifbares weltgebäude verbunden und zusammengesetzt." Das verständniss dieser räthselhaften stelle hat zuerst H. Martin angebahnt durch den hinweis, dass die alten mathematiker die zahlen in linear-, flächen- und körperzahlen eintheilten und als linearzahlen unsere primzahlen, als flächen- und körperzahlen aber solche ansahen, welche als produkte von zwei beziehungsweise drei linearzahlen erscheinen. So ist 6 (= 2. 3) eine flächen-, 30 (= 2. 3. 5) eine körperzahl. Aus zwei flächenzahlen nun lässt sich schon mit hülfe einer einzigen mittleren proportionale eine geometrische proportion bilden (z. b. aus 4 u. 9 mit hülfe von 6 die stetige proportion 4:6:9), während zur geometrischen proportion von zwei körperzablen zwei mittelglieder nothwendig sind (z.b. zur proportion von 8 und 27 die zwischenglieder 12 und 18; denn 8: 12 = 18: 27). Plato stellte sich, wie überhaupt die alten mathematiker gewohnt waren das arithmetische und geometrische sich streng analog zu denken, den kubischen inhalt der von ihm als reguläre polyeder gedachten moleküle der vier elemente als körperzahlen d. h. als produkte dreier, den drei dimensionen entsprechender primzahlen vor und suchte sich hieraus zu erklären, wesshalb zwei mittelglieder nöthig gewesen seien, um feuer und erde in so harmonischer weise, wie es durch eine geometrische proportion geschieht, zu verknüpfen.

So befriedigend diese scharfsinnige erklärung von H. Martin auf uns wirkt, besonders wenn wir sie mit den früheren erklärungsversuchen vergleichen, die von alten und neueren gelehrten bis herab auf Boeckh davon gegeben worden sind, so bleibt doch für die beurtheilung der platonischen theorie eine sehr wichtige frage übrig, nämlich die frage, ob wirklich zwischen den vier besprochenen regulären körpern eine solche proportion in einer dem sinne des ganzen entsprechenden weise bestehe. Nach ausführlicher erörterung und vielseitiger begründung, die ich hier nicht wiederholen will, kommt Zeising zu folgendem ergebnisse: Plato berechnete die volumina sämmtlicher urdreiecke, in die sich die begrenzungsflächen der regulären polyeder zerlegen, und gab dem würfel eine stärkere dicke als den drei übrigen polyedern, weil er durch die form seiner begrenzungsflächen sowie durch die anzahl und form der in diesen begrenzungsflächen enthaltenen urdreicke den übrigen gegenüber eine ausnahmsstellung einnimmt und weil bei ihm wegen der grösseren festigkeit, die er als urbestandtheil des festesten elements, der erde haben musste, eine grössere dicke angezeigt schien. Diese dicke des hexaeders verhält sich zu der

dicke der übrigen polyeder wie 1, 732 : 1. Die zahl 1, 732 ist die quadratwurzel aus 3, diese aber eine grösse, die überhaupt bei der bildung der regulären polygone eine höchst wichtige rolle spielt, ja nächst der dem eckenradius beigelegten einheit geradezu als die fundamentalgrösse erscheint, aus der sich alle übrigen grössen ent-Selbstverständlich musste Plato hierin ein besonders schwerwiegendes argument für die richtigkeit seiner hypothese erblicken, um so mehr als er ja diese grösse bereits als den werth der grösseren kathete im ungleichseitigen urdreieck erkannt und ihrer bei beschreibung desselben ausdrücklich erwähnung gethan. Für die ihm eigene anschauungsweise fiel also jeder grund eines weiteren bedenkens weg und so konnte er denn auf grund der voraussetzung, dass die von ihm als moleküle der vier elemente gedachten polyeder hohlkörper mit flächenartigen wänden von theils gleicher theils verschiedener dicke seien, mit vollem rechte behaupten, dass sie bezüglich ihres körperlichen inhalts oder volumens "soweit als möglich" (xa9° ocov ήν δυνατόν) einer aus vier gliedern bestehenden geometrischen proportion entsprechen; denn dies ist unter den gedachten voraussetzungen in der that der fall. Die vier grössen, welche das also gedachte volumen der vier körper ausdrücken, entsprechen nämlich, wenn man die zahl der begrenzungsflächen allgemein durch n, die anzahl der in ihnen enthaltenen urdreiecke durch a, die länge des einzelnen urdreiecks d. i. das mass seiner einen kathete durch l, dagegen die breite desselben oder das mass der anderen kathete durch b und die an sich unbestimmbare einheit der supponierten dicke durch O, den coefficienten derselben aber durch & bezeichnet, sämmtlich dem allgemeinen ausdruck  $n \cdot a = \frac{b \cdot b}{2} \cdot x\partial$ ; dieser gestaltet sich aber für die einzelnen vier körper, sofern man den allgemeinen zeichen die besonderen werthe substituiert und dabei den eckenradius eines jeden derselben als 1,0704662 annimmt, zu folgenden formeln:

tetraeder  $\begin{array}{c}
0,874 \cdot 0,504 \\
4 \cdot 6 \cdot \frac{0,874 \cdot 0,504}{2} \cdot 1 \partial \\
& \text{ikosaeder} \\
20 \cdot 6 \cdot \frac{0,562 \cdot 0,324}{2} \cdot 1 \partial \\
& 6 \cdot 4 \cdot \frac{0,874 \cdot 0,874}{2} \cdot 1,732 \partial
\end{array}$ 

Aus der berechnung ergeben sich folgende werthe:

tetr. okt. ikos. hex. 5,292677  $\partial$  7,938981  $\partial$  10,971446  $\partial$  15,878082  $\partial$ 

Diese vier größen verhalten sich abgesehen von der geringen differenz der dritten, welche von Plato hinlänglich durch den zusatz

 $xa \theta$ ' δσον ην δυνατόν entschuldigt ist, zu einander wie die vier grössen der einfachen geometrischen proportion 2:3=4:6.

Bamberg.

N. Wecklein.

3. Ueber eine fälschlich dem Aristoteles oder dem Joannes Mauropus zugeschriebene physiognomik.

Dass die unter dem namen des Aristoteles überlieferten und in die ausgaben seiner werke aufgenommenen guotoyvupouzá (p. 805 sq. B) nicht von dem Stagiriten herrühren, bedarf heut keines beweises mehr. Aber mit noch ungleich geringerem recht trägt seinen namen eine sammlung physiognomischer bemerkungen in einem, einst dem Carlo Strozza, jetzt der Barberina in Rom gehörigen codex (B). In diesem mit n. 323 bezeichneten codex chart., 16 aus dem ende des 16. jahrhunderts steht nach allerlei biblischen und theologischen sachen auf fol. 188b

άρηστοταίλους φισηδγνομονικά:

φοξή και φαλή μεστή ανήας τ μηκρά καιφαλή ανου και στροκήλη μεγάλη και φαλή πλήρις γνώσεως και μάλιστα ή στρογκήλι δφρίαις μετάρστει σημίον ήψηλοφροσύνης κ. τ. λ.

Es genügt dies, um zu sehen, dass ebenso wenig wie der schreiber

griechisch verstand, der inhalt aristotelisch ist.

Vollständiger und besser sind diese φυσιογνωμονικά erhalten unter dem namen des metropoliten von Euchaita, Joannes genannt Mauropus in dem cod. Riccard. 76 fol. 89b

τοῦ ἀγιωτάτου μητροπολίτου εθχαίτων χυροῦ ἰωάννου τὰ ἐχ φύσεως γνωμικὰ τοῦ ἀνθρώπου.

φοξη κεφαλή μεστή ἀνοίας μικοὰ κεφαλή ἀνους κὰν στρογγύλη μεγάλη κεφαλή πλήρης γνώσεως καὶ μάλιστα εἰ στρογγύλη οὐ πάσα φαλάκρα φρόνιμος, ὥσπερ οὐδὲ πᾶς βαθυπώγων. ὀφρύες μετάρσιοι σημείον ὑψηλοφροσύνης κτλ.

Es ist dies ein codex chartaceus in (klein) 4 saec. XV miscella-

neus von 4 verschiednen händen geschrieben und zwar

1) f. 1 - 93

- f. 1 Γεωργίου γεμιστοῦ περὶ ὧν ἀριστοτέλης πρὸς πλάτωνα διαφέρεται
- f. 24 Γεωργίου γεμιστού πρός τας σχολαρίου ύπερ άριστοτέλους άντιλήψεις

f. 73 — 75 leer.

f. 76 του σοφωτάτου χυρού γεωργίου του γεμιστού περί άρετων

f. 84 διαίρεσις άρετών

f. 84b περὶ τῶν δώδεκα τοῦ ἡρακλέους ἄθλων

f. 89b — 92b unser Traktat.

f. 93 μηνες άθηναιων, αλγυπτίων, έλλήνων

f. 94 — 95 leer.

- 2) f. 96 129
  - f. 96 πλήθωνος περί εξμαρμένης
  - f. 106 αττικού πλατωνικού πρός αριστοτέλη διενεχθέντα μωσεί και πλάτωνι εν τῷ περί τοῦ τέλους λόγῳ
  - f. 116 λουλιανού ελς τον βασιλέα ηλιον
- 3) f. 150 161 δημήτριος κηδονής περί ψυχης άθανασίας
- 4) f. 164 189 (fin.) συνεσίου περί ενυπνίων.

Aus diesem codex hat Andr. Mustoxidi die physiognomik abgeschrieben und in der συλλογή έλληνικῶν ἀνεκδότων, τετράδιον β΄ ἐν Βενετία 1816, 1—8 unter dem namen des Joannes Euchaitensis herausgegeben. Und wirklich würde, selbst wenn man vom inhalte absehen wollte, ein blick auf die gräcität genügen, um hier die arbeit eines Byzantiners zu erkennen. Ich nenne nur ὁμιλεῖν = sprechen, εἰς τὴν ψυχὴν αἰσχύνην ἔχειν, εἰ ὧσι, κοτζώδης.

Aber auch diese zurückführung auf den gelehrten und besonders als dichter geschätzten bischof des 11. jahrhunderts kann keinen anspruch auf historische überlieferung machen, muss vielmehr weichen, sobald man das verhältnis dieser Riccardianischen zu einer zweiten florentiner handschrift erkannt hat. Dies ist der codex Laur. 74, 13, ebenfalls ein chartaceus saec. XV miscellaneus. lässt sich nämlich darthun, dass der betreffende abschnitt des Riccardianus, welcher unser opusculum enthält, aus dem Laurentianus, in welchem dasselbe auf fol. 304b sq. (nach älterer zählung fol. 342b) aber anonym nur mit der aufschrift τὰ ἐχ φύσεως γνωμιχά steht, abgeschrieben ist. Der erste bestandtheil des Riccardianus (= R) nämlich enthält unter anderm auch eine auswahl aus dem Laurentianus (= L), dergestalt dass die oben gesperrt gedruckten schriften des R fol. 84-93 sich in entsprechender folge im L fol. 215, 220b und f. 304 wieder finden. Und zwar stimmen beide im text des φυσιογνωμονικόν nicht nur selbst in offenkundigen fehlern überein, sondern der schreiber von R hat auch manches was in L nicht ganz deutlich geschrieben ist falsch gelesen, manches aus flüchtigkeit verdorben. Zu der ersten klasse von fehlern gehören ήττων statt ήττον, άμαρτονπούς, δ' of hinter όλιγόσαρχοι, άργης statt δργης, σώσα, ηπιότητα, auslassung von μηρώ, von γυνή χοντή έτοίμως; zu der zweiten δηλούν statt δηλούσι, dessen schlusssilbe im L undeutlich ist, σχεπτίμωον statt σχεπτόμενον, von welchem in L das erste o zusammengelaufen und das ev einem w ähnlich ist, ἄστοχος statt εὖστοχος, dessen εὖ in L, wie oft in hdsch., einem à ähnlich ist; endlich zu der dritten klasse t' d. i. zov statt τὸ, στενή statt στενή, χοφοειδής statt χυφοειδής, μάχημος statt μάχιμος, έροις statt ευροις.

Wie kam aber der schreiber von R dazu diese physiognomik, welche in seiner vorlage, L, anonym steht, dem Joannes Mauropus zuzuschreiben? In L geht derselben ein schriftchen des Joannes Mauropus mit seinem namen unmittelbar voraus, nämlich f. 303

τοῦ ἀγιωτάτου μητροπολίτου εὐχαίτων χυροῦ ἰωάννου ἐτυμολογιχὸν ἔμμετρον τῶν τῆ θεία γραφῆ γνωρίμων ὀνομάτων. Dasselbe findet sich auch mit seinem namen im cod. Vatic. gr. 889 f. 126b—131. Und so glaubte der schreiber von R, dass auch das folgende, τὰ ἐχ φύσεως γνωμικὰ τοῦ ἀνθρώπου, ihm angehöre und setzte in seiner abschrift den namen des Joannes in derselben form vor, in welcher derselbe in L vor jenem (echten) schriftchen steht.

Als probe für die richtigkeit der hier geäusserten ansicht kann dienen, dass einerseits der codex Parisinus 2971 A (= P), welcher das schriftchen in einer von L unabhängigen textgestalt und mit einem späteren zusatz enthält, dasselbe anonym nur unter der aufschrift τὰ γνωμικὰ φυσικὰ τοῦ ἀνθρώπου überliefert, und dass andrerseits dasselbe in den handschriften, welche die werke des Joannes enthalten, unter denen ich besonders auf den dem autor ziemlich gleichzeitigen cod. Vat. gr. 676 (membr. s. XI) 4 fol. (1—317) aufmerksam mache, sich nicht findet. Vergl. Fabricius bibl. gr. VII, 717. Harles, introd. in hist. linguae graec. II, 1, 484<sup>2</sup>.

Aus dem Parisinus hat Boissonade das schriftchen als auctoris anonymi opusculum in Marini vita Procli, Lipsiae 1814 p. 130—134 herausgegeben, später, als er die åréxdora Mustoxidis, welcher selbst nicht ohne zweifel gegen die richtigkeit der benennung war, kennen gelernt hatte, es dem Joannes Euchaitensis zugeschrieben (Anecd. III p. 475; vergl. II, 457) und unter dessen namen hat es auch seinen weg in neuere litteraturgeschichten gefunden.

Wie sich aber der name des verfassers unsrer kenntnis entzieht, so auch die quelle, aus welcher er geschöpft hat. Es lässt sich nur das negative resultat hinstellen, dass er weder der pseudoaristotelischen physiognomik, noch der des Polemon-Adamantios gefolgt ist.

Was endlich die gestaltung des textes, der im corpus physiognomicorum wieder abgedruckt werden wird, betrifft, so ergibt sich
aus dem gesagten; dass sowohl B als R für denselben werthlos sind.
Verhältnismässig reiner und vollständiger ist der text von L als
der von P. Er ist zu grunde zu legen und nur in wenigen fällen
durch P zu verbessern.

Rostock.

Richard Förster.

### 4. Zu Ovids Heroiden.

I, 29 mirantur iustique senes trepidaeque puellae. Was iusti anbetrifft, so hat es noch niemand zu erklären vermocht. Einige wollten es gleich severi, religiosi fassen, andere wollten unter den iusti senes: iusti rerum aestimatores verstehen; Heinsius endlich meinte es durch verweisung auf Fast. IV, 524 und Met. VIII, 704 rechtfertigen zu können, wo es allerdings ganz passend ist, wäh-

rend hier nach der situation ein anderes und zwar ein solches epitheton erfordert wird, welches zu trepidae einen angemessenen gegensatz bildet. Darum kann auch lassique, was neuerdings Riese vorgeschlagen hat, nicht richtig sein. Ich vermuthe laetique, indem sich die greise der thaten ihrer söhne freuen, während die puellae nur mit zittern von den gefahren hören, welchen ihre lieben ausgesetzt waren.

Riese hat richtig erkannt, dass I, 109 f. mit 106 zu verbinden ist, er irrt aber, wenn er 107 f. nach 110 stellen will; denn wie sich dieses distichon mit dem folgenden zusammenfügen soll, vermag ich nicht zu begreifen. Dazu kommt, dass der schluss des briefes sich in drei gruppen gliedert 96—102, 103—110, 111—116, welche gewiss gleich gebildet waren, d. h. aus je drei distichen bestanden. Da nun die mittelgruppe vier distichen enthält, so drängt alles zu der vermuthung, dass hier eine interpolation stattgefunden hat. Und zwar trifft der verdacht die verse 107 f., die weder da, wo sie überliefert sind, einen passenden platz haben, noch sich anderswo gut unterbringen lassen. Auch bietet dieses distichon, was gedanken und ausdruck anbelangt, so ziemlich dasselbe, wie 111 f. Endlich ist die erwähnung der fortior aetas Telemachi gerade nicht für den zweck des briefes berechnet.

II, 121 f. maesta tamen scopulos fruticosaque litora calco quaeque patent oculis litora lata meis. Es ist längst erkannt worden, dass das doppelte litora in diesem distichon seine entstehung dem tehler eines abschreibers verdankt, der auf das vorangehende oder folgende litora abirrte. Ist es nun im voraus wahrscheinlicher, dass er v. 122 das im hexameter vorkommende litora gedankenlos wiederholte, so wird dies auch dadurch bestätigt, dass fruticosaque litora nichts anstössiges hat. Wenn das meer felsige ufer hat, wie dies hier durch scopulos angedeutet ist, dann können dieselben auch mit gesträuch bedeckt sein. Man braucht daher nicht etwa mit Burmann culmina calco zu schreiben. Dagegen empfiehlt es sich mit der Aldina v. 122 litora in aequora zu ändern, worauf schon patent lata hindeutet. Damit ist aber die stelle noch nicht geheilt. Riese's vermuthung unde p.o. aequora lata meis ist willkürlich und befriedigt weder dem sinne noch der construction nach. Daher möchte ich quoque (dies schon in minder guten handschriften) p. o. aequora lata moror vorschlagen.

V, 129 a iuuene et cupido credatur reddita virgo hat Riese mit recht et als verderbt bezeichnet; denn die erklärung eoque cupido ist doch zu abgeschmackt. Wenn er aber haec für et vermuthet, so hat er schwerlich das richtige getroffen. Wahrschein lich ist en cupido zu schreiben. Dagegen darf et v. 134 nicht mit Riese in sed verwandelt werden. Es bedeutet hier: "und doch".

Karl Schenkl.

#### 5. Zu Statius.

Stat. Silv. 5, 3, 231 ff.

Nam quod me mixta quercus non pressit oliva, Et fugit speratus honos, qua dulce parentis Invida Tarpeii caneret, te nostra cet.

Für caneret andere lesarten: caperes, caperet, raperes.

An dieser stelle, welche ich auch in einer abhandlung (Philol. XXXV, p. 520) oben hin behandelt habe, sieht man so recht, wie wichtig es ist bei unserm dichter, der vom epos herkommt, αμα πρόσσω καὶ οπίσσω zu schauen, wenn man ihn verstehen will. An dem mangel dieser art der untersuchung sind alle bisherigen anstrengungen gescheitert: man wird staunen, wenn die wunderbar einfache besserung zu tage tritt.

Statius preist seinen vater: von dir habe ich alles, leben, dichtermund, anregung und ruhm; du und ich, vater und sohn, wir waren eins: mein kranz deiner. Leider erlebtest du nur meine siege zu Neapel; wie würde dir erst geworden sein, wenn du meinen triumph zu Alba erlebt hättest, und nun es heissen:

Nam quod me mixta quercus non pressit oliva, Te fugit speratus honos, quo dona parentis Invida Tarpeii caperes! Te nostra cet.

"Denn wenn zum oelzweige nicht auch der eichenkranz mich schmückte, da entging dir der gehoffte ruhm, durch den du die neidische gabe des Tarpejischen vaters hättest erhalten sollen."

Dann geht es in demselben tone weiter: te nostra magistro Thebais — tu cantus stimulare meos — tu monstrabas — labat mihi cursus te sine. Zugleich fällt von dieser stelle aus auf das vorhergehende ein schlagendes licht und zeigt, dass meine besserung zu v. 211 und 212, so wie meine auffassung der bilder, so wie des ganzen zusammenhanges die richtige gewesen ist: nur möchte ich jetzt statt Achates zu der alten lesart oder besserung des Domitius zurückkehren, Acoetes nach Silv. 2, 1, 93. fidus pugnas spectabat Acoetes, der an unserer stelle nur ein bild für einen greis, für den greisen vater ist.

So wären wir gott lob! um eine aposiopese im Statius ärmer, aber um eine einsicht in den dichter reicher geworden. Ueber das dulce und dona ist kein wort zu verlieren.

Silv. 3, 3, 98 f.

— — Hibernos citius numeraveris imbres Silvarumque comas. Vigil ite animique sagacis Exitus evolvit, quantum Romana cet.

Ich ziehe meinen in Philol. XXXV, p. 528 gegebenen vorschlag, wie dieser stelle vielleicht zu helfen wäre, mit vergnügen zurück; denn ich habe die richtige lösung gefunden, welche sich

dem überlieferten texte eng anschliesst und den sinn auf das glücklichste ans licht kehrt.

Etruscus berechnet alle einkünfte des reiches von osten und westen, von süden und norden, und eben derselbe scharfe, wache kopf entwickelt, rechnet die ausgaben, die schulden, die verpflichtungen des imperium aus. Es muss heissen:

— — Vigil idem animique sagacis Nexus evolvit, quantum cet. Silv. 1, 3, 38 ff.

— — — — Venerabile dicam
Lucorum senium? te, quae vada fluminis infra
Cernis, an ad silvas quae respicis, aula, tacentes,
Qua tibi tota quies, offensaque turbine nullo
Nox silet et nigros imitantia murmura somnos.

Statt imitantia ist mutantia andere lesart.

Silvae tacentes, tota quies, nox silet neben einander fällt bei Statius nicht auf; er mag gern starke farben auftragen, und mit ihm theilte diese vorliebe auch seine zeit; aber die murmura imitantia oder mutantia nigros somnos sind nur auf künstliche und des dichters unwürdige weise zu erklären. Die situation ist: Unten die aussicht auf den fluss, die tageswohnung; oben nach dem walde zu die schlafkammern, und da schweigt die nacht, da stört kein windstoss; der wald steht schwarz und schweig et. Es muss heissen:

Nox silet et nigros nu tantia culmina Somnos. Se spricht ein dichter, und so spricht Statius! Siehe die beweisenden stellen: Theb. 7, 799 ff.: iam frondea nutant — culmina. Theb. 10, 144: demittunt extrema cacumina silvae (im schlafe); und cadich Silv. 5, 4, 4: tacet omne pecus volucresque feraeque

Et simulant fessos curvata cacumina Somnos. Sprachhereicherung: dass man culmina dichterisch auch von baumgipfeln brauchen darf, was unsere lexica nicht geben.

Silv. 1, 3, 59.

Quid te, quae mediis servata penatibus arbor Tecta per et postes liquidas emergis in auras? Quo non sub domino saevas passura bipennes? Et nunc ignaro forsan vel lubrica Nais

Vel non abruptos tibi demet Hamadryas annos.

Die schwierigkeit liegt in ignaro, welches auf domino oder tibi
zu beziehen beides in diesem zusammenhange unmöglich ist, und in
demet, das nur einen sehr erzwungenen sinn giebt. Marklands
debet ist gut; aber ignarae (tibi arbori) doch zu starke änderung
und zweideutig, man weiss nicht ob dativ oder nominativ. Ich lese:

Et nunc ignavos forsan vel lubrica Nais

Vel non abruptos tibi de bet Hamadryas annos. Die unter dem baume lagernde, dort frische suchende najade ver-

12

dankt dir ihr höheres alter (ignavos annos), die in den baum gebundene hamadryade ihr leben (non abruptos annos).

Silv. 2, 1, 171 ff.

Nunc torvus pariter vestes et pectora rumpis Dilectosque premis visus et frigida lambis Oscula.

Oscula lambere ist unmöglich.

Markland würde gewiss für diese stelle die wahre besserung gefunden haben, wenn ihn seine unglaubliche belesenheit nicht gehindert hätte; das libas, das denn doch von lambis allzu sehr abweicht, hat ihn einmal gefangen genommen, und nun eine fülle von stellen, ein wahrer embarras de richesse! Gut, das libas soll richtig sein; aber was, frage ich, heisst premis visus? Du drückst ihm die augen zu? Aber die augen drückt man nicht ein dutzendmal, sondern nur einmal zu, und auch das frigida oscula libare ist nicht ganz ohne doppelsinn. Schreiben wir deshalb:

Dilectosque premis visus et frigida labris Oscula.

"Du drückst mit den lippen die geliebten augen und den kalten mund." So muss es beissen!

Silv. 2, 1, 179 ff.

Talis in Isthmiacos ploratus ab aequore portus Naufragus inposita iacuit sub matre Palaemon; Sic et in anguiferae ludentem gramine Lernae Praecisum squamis avidus bibit anguis Ophelten.

Selbst Markland, dessen feinheit bei v. 181 in ganz glänzendem lichte erscheint, hat diese vier verse nicht im zusammenbange mit dem vorhergehenden und unter einander verstanden, im zusammenbange, worauf ja bei dem epiker Statius ausserordentlich viel ankommt, und daber nur ungenügendes und verleitendes geliefert. Der geliebte knabe wird dem flammenstosse übergeben und ruht grade so lieblich auf demselben wie Palämon auf dem scheiterbaufen am busen der mutter, wie Opheltes, als ihn das festliche todtenfeuer verzehrte. Dass Queck das unglücklich prosaische prolatus für ploratus aus Markland aufgenommen hat, ist nicht zu billigen: in Isthmiacos portus hängt ab von naufragus; ploratus ist stehendes, aus dem cultus stammendes beiwort des Palämon. Statius muss aus sich selbst erklärt werden. Die beiden letzten reihen heissen bei unserm dichter:

Sic et in anguiferae ludentem gramine Lernae Praecisum squamis avidus bibit ignis Ophelten.

Silv. 2, 6, 60 ff.

O quam divitiis censuque exutus opimo Fortior, Urse, fores! si vel fumante ruina Ructassent dites Vesuvina incendia Locros, Seu Pollentinos mersissent flumina Saltus, Seu Lucanus ager, seu Tibridis impetus altas In dextram torsisset aquas, paterere serena Fronte deos cet.

Wir haben Silv. 5, 3, 231 ff. (s. Philol. XXXV, p. 520) mit einer berüchtigten aposiopese bei Statius für alle zeiten aufgeräumt; hier ist die zweite, nicht weniger berufene, und die hält auch nicht stich.

Nach saltus, also nach v. 63, ist ohne alle frage ein vers ausgefallen; denn in dem schwierigen, unverständlichen, grammatisch unmöglichen seu Lucanus ager — seu Tibridis impetus ist uns nur das bild erhalten, welches die wuth, die vernichtende schnelle und wucht des angeschwollenen flusses schildert, der das haus oder gut des Flavius Ursus verschlingen könnte. Es hat bei Statius geheissen:

Ceu Lucanus aper ceu tigridis impetus altas cett
Durch ein versehen des auges übersprang der schreiber einen vers
von einem seu zu einem ceu, das dann in seu verwandelt wurde,
und so entstand dieser vielbesprochene vers, das ei des Columbus.
Zwischen 63 und 64 sind also sterne zu setzen, welche die grabstätte einer aposiopese bezeichnen und einen verlorenen sohn.

Silv. 2, 6, 48 ff.

Nam pudor inde (unde) novae mentis tranquillaque morum Temperies teneroque animus maturior aevo — Carmine quo donasse queam? Saepe ille cet.

Queck sagt: Sen. Par. carmine quo donasse queant (si accurate notatum est), ceteri libri carmine quo potasse queam. Est igitur anacoluthon et legendum ut scripsimus. Barth sagt: in veteri Lindenbrogiano libro fuit: carmina quae donasse queant. Markland will: carmine quo nota esse queant? In dem potasse und in der Lindenbrogschen handschrift scheint mir das richtige zu stecken:

Carmina quae dotasse qu'eant!

Quae hier wie öfters bei Statius für qualia, quanta: "was für gedichte könnten diese eigenschaften ausstatten." Das alte nam muss entschieden wiederhergestellt werden für iam, welches den zusammenhang des gedankens und der rede unterbricht: zuerst die herrlichen gaben des leibes; denn was für gedichte musste sein gemüth, sein herz, sein edles innere erst hervorrufen.

Da ist nun die dritte aposiopese des dichters zu den silentes nocte perpetua domus gegangen: möge es allen andern ebenso wohl da gefallen.

Silv. 2, 6, 58.

Quis deus aut quisnam tam tristia vulnera casus Eligit? Unde manus fatis tam certa nocendi? Beide verse sind schwach und unklar, was wie immer schon Markland bemerkt hat; das eligit (andere lesen elicit) sehr seltsam; aber der fehler steckt nicht nur in eligit, sondern wesentlich auch in vulnera; es muss heissen:

Quis deus aut quisnam tam tristia fulmina casus Elicit? cet.

und nun wird uns die manus certa deutlich. vulnera und fulmina wechseln oft fast ohne unterschied des sinnes mit einander.

Silv. 3, 5, 46 ff.

Isset ad Iliacas — quid enim deterret amantes? —

Penelope gavisa domos, si passus Ulixes. Questa est Aegiale, questa est Meliboea relinqui, Et quamquam saevi fecerunt maenada planctus.

Trotz Imhofs trefflicher auseinandersetzung möchte ich mich dennoch Markland anschließen, wenn er den letzten vers in seiner jetzigen
fassung für nicht statianisch d. h. für unglücklich, unpoëtisch, für
unmöglich hält. Er ist zu allgemein, man vermisst die person, und
er steht mit dem charakter der vorhergenannten heroinen in widerspruch. Nach meiner meinung ist die verderbniss von maenada
ausgegangen, welches aus Maenala entstanden war, woraus denn
quam und zur füllung des verses das eigenthümliche quamquam
hervorging, dessen möglichkeit ich einem Imhof gegenüber nicht
bestreiten kann und will.

Von einem lauten mänadischen jammer ist hier an dieser stelle (man lasse sich ja nicht durch planctus vorher einnehmen) nicht die rede, sondern von der sehnsüchtigen klage der verlassenen, die gern sich auch durch gefahren mit dem geliebten wieder vereinigen möchten. Seine beispiele entnimmt Statius den alexandrinischen liebesdichtern; daher die Penelope, welche denn doch der wahre gegensatz einer mänade ist; daher die Aegiale, welche auch nach Vergil XI, 270 dem Diomedes treu bleibt, daher die Meliböa, die bekannte Ephesierin, aber auch nur vielleicht — ich glaube es nicht — hier verwechselt mit der Periböa, der gattin des Teukros, und endlich daher auch - jetzt kommt der streitige vers - die Atalante, welche ein geläufiger stoff für die erotiker war, voll zauber des gegensatzes zwischen herber jungfräulichkeit und beimlicher minne und treue, einer treue, die zuletzt sich in der liebe zu ihrem sohne dem Parthenopäus am schönsten spiegelt, von unserm dichter in der Thebais mehrfach gefeiert. Der fragliche vers ist eine dem Statius geläufige art personen poëtisch zu bezeichnen ohne sie zu nennen; wie er den Ibycus den volucrum precator Ausonius nennt, so hier die Atalante, die welche mit ihren klagen um den sohn das Mänalon erfüllte; "die grosse klagende vom Mänalon"; also:

Et cuius (quoius) saevi ferierunt Maenala planctus. Zugleich bereichert uns diese form des verses um ein perfectum von ferio, welches man meines wissens bisher noch nicht aufgefunden hat, gegen dessen dasein bei dichtern denn doch kein innerer beweis geführt werden könnte, und welches dem quamquam an deutlichkeit und daher auch an möglichkeit — undeutliche, schwer verständliche oder unverständliche formen bildet die sprache nicht oder stösst sie aus und ersetzt sie durch andere — gewiss vorzuziehen ist.

Hamburg.

Heinrich Köstlin.

### 6. Liv. XXVI, 34.

In dem strafurtheil über die Campaner lässt sich eine dreifache abstufung wahrnehmen: 1) das urtheil über den adel (2-5) 2) das mit Campanos omnes beginnende über die grosse masse des volks (6 — 10) und 3) das über den senat und die behörden (11). Die letzte classe verliert das vermögen und die freiheit; das volk bleibt frei, verliert aber das römische und latinische bürgerrecht und muss auswandern. Hinsichtlich des ad els werden verschiedene bestimmungen getroffen, weil über ihn nicht summarisch, sondern familienweise verhandelt wurde. letztere war wahrscheinlich veranlasst durch die vielen verwandtschaftlichen beziehungen zwischen den römischen richtern und den campanischen delinquenten. Denn nur auf diese weise konnten die einzelnen senatoren hoffen, ihre pflicht gegen den staat, die strengste bestrafung verlangte, mit der von dem natürlichen gefühl gebotenen schonung der eigenen verwandten in einklang setzen zu können. Livius unterscheidet bei der bestrafung drei klassen: 1) die hauptschuldigen verlieren ihr vermögen und werden mit weib und kind in die sklaverei verkauft; eine billige ausnahme wird nur zu gunsten derjenigen töchter gemacht, die schon vor der übergabe der stadt in andere orte weggeheirathet hatten; 2) eine zweite classe - offenbar diejenigen, welche zwar stark gravirt waren, aber nicht genügend überführt werden konnten und zudem im senate kräftige fürsprecher fanden - wird für spätere aburtheilung im gefängniss aufbewahrt, und damit war ihnen zugleich die hoffnung gegeben, später, wenn sich die gemüther etwas beruhigt hatten, glimpflicher wegzukommen; 3) eine dritte klasse bekam einen theil ibrer güter und also offenbar auch die freiheit wieder zurück. Die worte indessen, in denen dies letztere urtheil enthalten ist, harren noch einer befriedigenden erklärung. Sie lauten: aliorum campanorum summam etiam census distinxerunt, publicanda necne bona essent. pecua captiva praeter equos, et mancipia praeter puberes virilis sexus, et omnia, quae solo non continerentur, restituenda Weissenborn vermuthet, dass etiam auf in consucrunt dominis. familias zu beziehen sei, so dass, wie bei einigen "die verwandtschaftsverhältnisse der massstab, der leitende grundsatz" gewesen seien, so bei den übrigen (aliorum) das vermögen. Es genügt ihm

diese erklärung freilich selbst nicht, und er bescheidet sich zu sagen, dass sinn und construction der worte dunkel seien. Indessen sagt Livius keineswegs, dass "die verwandtschaftsverhältnisse der massstab, der leitende grundsatz" gewesen seien, sondern lediglich, dass die aburtheilung familienweise erfolgte; dass dann bei der entscheidung über schuld oder unschuld der einzelnen die verwandtschaft mitgespielt hat, ist zwar glaublich und natürlich, aber für die formelle behandlung der sache von keinem belang. Und ferner was wäre das für ein entsetzlicher gedanke, dass die grösse des vermögens über schuld oder unschuld der einzelnen hätte entscheiden sollen - denn darauf würde Weissenborns erklärung, wenn wir ihn recht verstanden haben, hinauslaufen. Darin aber hat er recht, dass das subject von distinxerunt kein anderes sein kann, als das von censuerunt, nämlich die recht sprechenden senatoren. Halten wir dies fest, so ist der gedanke der schwierigen stelle dieser: Im vorhergehenden war von zwei classen von angeklagten die rede: bei den einen wurde das urtheil noch suspendirt, die andern wurden mit ihren familien zum verlust des vermögens und der freiheit verurtheilt. Jedoch machte das rechtsgefühl des senates unter den kindern eine distinctio und zwar zu gunsten der nach auswärts verheiratheten töchter. Eine solche distinctio wurde auch bei der dritten classe der angeklagten gemacht, als es sich um die frage handelte, ob ihnen, ausser der freiheit, auch das vermögen in seinem ganzen umfang (summam etiam census) zurückgegeben werden solle oder nicht; und es wurde beschlossen, dass ihnen ihre güter zurückerstattet werden sollten, jedoch erst nach ausscheidung derjenigen bestandtheile, durch deren zurückgabe für Rom möglicher weise eine neue gefahr hätte entstehen und wiederholte aufstandsversuche hätten begünstigt werden können; es waren dies 1) pferde, 2) erwachsene männliche sklaven und 3) grund und boden. Wir haben also den punkt vor pecua in ein kolon zu verwandeln, da das mit pecua eingeführte im engsten zusammenhang mit dem vorhergehenden steht. Damit dürfte auch Weissenborns bemerkung, dass die verbindung unklar sei, erledigt sein.

Augsburg.

Fr. Mezger.

## B. Zur paläographie.

## 6. Paläographisches und unpaläographisches.

Welche mühe in philologischen seminarien aufgewendet wird, um die junge generation zu einer gerechten würdigung der handschriftlichen überlieferung anzuhalten, ist zur genüge bekannt; und doch ist die für die vertheidigung aufgebotene kraft so oft verschwendet, wenn man aus erfahrung weiss, wie viel weniger ge-

schick und fleiss bei der collation selbst der allerwichtigsten handschriften oder deren mittheilung im apparatus criticus entwickelt zu werden pflegt.

Der grosse abstand zwischen paläographie und kritik zeigt sich in auffallender weise, wenn Eyssenhardt in der vorrede zu Macrobius, 1868, p. V nothwendig hatte zu lehren, Ξ significare ξ, non &, wie der für Jan arbeitende collationator consequent interpretiert hatte; oder wenn selbst buchstaben der lateinischen majuskelschrift in allerneuester zeit von gelehrten verkannt werden. So ist längst bekannt (Wattenbach, zur lat. paläogr. p. 7), dass in capitalschrift H dem K ähnlich gebildet wird, wovon man zugängliche proben in den Fragm. Sallustii Vaticana findet bei Kritz vol. III. Aus diesem grunde muss aber die lesart nikil in Nabers Fronto p. 147 falsch sein; in den varianten des codex Thuaneus zu Catull 62 Krmenee u. ä. (vgl. die ausgaben von Ellis u. a.) lösen sich K als H, r als griechisches v(Y) auf; in der subscription der Persiushandschrift ist ARCKADIO (Jahn, praef. CLXXV) identisch mit Archadio p. CLXXVI; in der didaskalie der Adelphoe des Terenz CETKEGO (Umpfenbach, p. 428) = CETHEGO; im Eunuchus (p. 111 Umpfenbach) V. 260. 266. 267 konorem, tkaidem, komines falsche lesarten u.s. w.

Dass es in der minuskelschrift und vollends bei den abkürzungen noch viel schlimmer aussieht, versteht sich von selbst. Um aber bestimmte proben zu machen, vergleichen wir einige photographische abbildungen von handschriften mit den heutzutage gültigen collationen.

1) Codex Laurentianus Sophoclis. Oed. Rex 757—805, Nauk 6. aufl. 761 ἀγρούς] der cod. hat vielmehr ἀγρόν. 772 μείζοναϊ] richtig μείζονι. 779 ὑπερπλησθεὶς μέθη] von erster hand μέθης, von zweiter corrigirt μέθης. 787 λάθρα] λάιθραι. — 789 ἀθλίω] richtig ἄθλια. — 791 χρεῖ ἡ (dahinter i wahrscheinlich ausradirt) μιχθηναι, und με von zweiter hand über μι, von gleicher hand δέοι über χρεῖ, und am rande: χρὴ ἐμὲ μιγῆναι. — 793 τοῦ] τοῦ τοῦ, aber das erste τοῦ halb ausgewischt. — 794 ἐπαχούσας] παχούσας. — 803 φής] φηὶς.

2) Horatius, codex Bernensis 363 saec. IX. Carm. 1, 12 nach Keller-Holder. V. 11 fidibus] alte note: per inventorem lirae mercurium. — 14 hominum ac deorum] ac über der zeile mit verweisungszeichen eingesetzt. — 19 proximos] am rande > (<, welches man wohl gewöhnlich  $\chi \varrho \eta \sigma \iota \mu \sigma \nu = Nota$  bene deutet, welches aber, da es auf derselben seite der handschrift auch zu v. 45 (crescit occulto velut arbor aevo) und zu 1, 20, 11 (temperant vites) beigeschrieben ist,  $\chi \varrho \tilde{\omega} \mu \alpha$ , d. h. einen tropischen ausdruck bedeuten könnte. — 25 Ledae] laedae wie cod. Turic. — 33 prius] prietus, die corruptel offenbar durch das folgende quietum veranlasst. —

43 auitus] aruitus, der zweite buchstabe ist wohl ein grosses,

griechisches v. — 47 ignes] nach Orelli und Ritter ignes; in wirklichkeit ist id stellas (also: id est st.) übergeschrieben, und zwar so, dass i genau über dem e von ignes steht. —

Carm. 1, 20, 6 text: fluminis ripae simul et iocosa] B angeblich: primus ripę > iocosa. simul. Der vers lautet vielmehr: fluminis primus (dieses wort durchgestrichen) ripę 7 iocosa. simul. und das abkürzungszeichen vor iocosa ist genau das auch v. 9 und sonst wiederkehrende für et.

Diese unbedeutenden, und zum theil nicht in einen kritischen commentar gehörigen nachträge und verbesserungen, welche wir hier auf einer seite der Berner handschrift zu machen haben, bestätigen im ganzen die genauigkeit der angaben. Orthographische abweichungen, in deren mittheilung man unter umständen eine geringere vollständigkeit verantworten könnte, haben wir theils darum angeführt, weil sie, so lange sie selbst aus jungen handschriften notirt werden, bei den ältesten nicht übergangen werden dürfen, theils auch, weil sie zur bestimmung des abhängigkeitsverhältnisses beitragen.

3) Ein schlimmeres beispiel bieten uns die sententiae Sesti. Bonn 1873. Zunächst ist das p. XLVII und LIII nachgebildete compendium einfach aufzulösen: Rufinus Tercio: aber mit der collation der haupthandschrift, cod. Paris. 2676 saec. IX. (Q) ist der herausgeber bedient worden, wie er es trotz der vielen beigesetzten? wohl kaum ahnt. Als probe diene der prologus Rufini p. LIII, zeile 1. accurrit] Q libenter adourrit, was, auch durch andere handschriften bestätigt, aufzunehmen war. — z. 3 Aproniana] richtig Aproniane. — z. 5 intellegendo] auch Q. — z. 6 Sextum in Latinum] Sextum et in Latinum. — z. 8 Xystus Xistus. — z. 14 nunquam possit] possit nunquam.

Zu den sentenzen selbst notiren wir beispielsweise, § 7 infidelis] infidelis in fide, wie auch cod. A. — § 9 age] auch Q, nicht agit. — § 10 in vita hominis] auch Q, nicht in humana vita. — § 12 nach oculo fügt Q bei: abiciendum est, und hat die ganze sentenz mitten in § 13 vor melius. — § 15 etiam] etiamsi, was aufzunehmen war. — § 21 acceperis] acciperis. § 24 purificatur] purificetur, u.s. f. — Nach § 56 hat Q pr. manu: hic deest. — § 57 von zweiter hand geschrieben; nochmals von erster hand nach § 67 mit der note: hic est. — § 82 fehlt nicht, sondern steht suo loco mit folgenden varianten: apud deum esse, distribues, ita ét dis pice (nach dis rasur von zwei buchstaben) quae scias. Nach § 84: finis huius et initium seq. deest libri, von späterer hand.

4) Das citat aus Catull bei Peiper, Catullus 1875 p. 21,

und Bährens, p. LVII: cap. 12 et pultb ist aufzulösen: et prouer-bialiter:

Difficile est longum subito deponere amorem.

Eduard Wölfflin.

# C. Auszüge aus schriften und berichten der gelehrten gesellschaften sowie aus zeitschriften.

Revue critique d'histoire et de littérature, 1870 und 1871 Nr. 15: Marchant, Notice sur Rome, les noms romains et les dignités mentionnées dans les légendes des monnaies impériales romaines; anzeige von X, der die idee, eine solche zusammenstellung zu machen, für trefflich, den verfasser aber zur ausführung derselben nicht für hinreichend vorbereitet hält. - Nr. 19: Kamp, Die epigraphischen anticaglien in Köln. Anerkennende anzeige von J. Kl. — Nr. 20: Zeller, Die philosophie der Griechen; sehr anerkennende anzeige von Ch. Thurot, der eigne bemerkungen und conjecturen zufügt. -- Nr. 23: Ascoli, Lezioni di Fonologia comparata del sanscrito, del greco et del latino. Wohlwollende beurtheilung von Bréal. - V. Rose, Anacrontis Teil quae vocantur Συμποσιακά Ἡμιάμβια, angezeigt von X. — Nr. 24: Madvig, Grammaire latine traduite de l'allemand par Theil; angezeigt von Ch. Thurot, mit einigen eignen bemerkungen über die hypothetischen sätze. — Nr. 25: Volkmann, schriften und philosophie des Plutarch von Chaeronea; augezeigt von x9. - Vers pour la ste d'un poëte grec du sixième siècle von H. Weil. — Nr. 26: Blümner, De Vulcani in veteribus artium monumentis figura, angezeigt mit zusätzen von W. Clart. [Ph. Anz. II, 3, 167.] — Ellendt, Lexicon Sophocleum, 2te auflage, besorgt von Genthe; beurtheilt von Tournier, welcher einige abweichende erklärungen giebt. -Chaignet, Vie de Socrate, "empfehlenswerther durch den styl, als durch die neuheit der ergebnisse". - Nr. 28: Neubauer, Commentationes epigraphicae; lobende anzeige von Dumont; jedoch glaubt derselbe, dass der theil der arbeit, in welchem in betreff der archonten auf die tetradrachmen verwiesen wird, umgearbeitet werden müsse; er führt eine reihe von bedenken und berichtigungen auf und findet an der methode der auseinandersetzung zu tadeln. - Delepierre, La Parodie chez les Grecs, chez les Romains et chez les modernes; angezeigt von B. - Nr. 29: Mariette, Abydos; bericht über die dort vorgenommenen ausgrabungen. Ausführliche besprechung von Maspero. — Halm, M. Fabi Quintiliani institutionis oratorias libri XII; mit zufügung eigner bemerkungen besprochen von Ch. Thurot. — Nr. 30: Egger, L'Hellénisme en France, leçons sur l'influence des études grecques dans le développement de la langue et de la littérature française. Es werden auszüge mitgetheilt, aus

denen man erfährt, wie das studium des griechischen an den anstalten, welche unsere universitäten ersetzen sollen, betrieben wird. Es ist nur ein professor für eine jede literatur vorhanden, und dieser liest wöchentlich zwei stunden, und um sein aus allen ständen gemischtes publikum zu interessiren, bisweilen über gegenstände wie der oben angeführte. Diesen vorlesungen sind angehängt: 1) über den gegenwärtigen zustand der griechischen sprache und über die änderungen, welche sie erfährt; 2) Griechenland im jahre 1453; 3) über die aussprache des alten griechischen und des neugriechischen; 4) über eine neue renaissance der griechischen und lateinischen studien im 19. jahrhundert; 5) über den zustand der griechischen studien in Frankreich. [Ph. Anz. IV, 7, 369.] - Nr. 31: Van der Mey, Studia Theognidea, mit einer vergleichung des Mutinensis (Leiden 1869). Zwei anzeigen von H. Weil und von Heitz, beide mit bemerkungen über einzelheiten. — [Mit nr. 33 schliessen die lieferungen des jahres 1870 (13. Aug.), um am 1. Sept. 1871 mit einer andern hefteintheilung wieder zu beginnen]. - Nr. 34 - 37: Chabas, Les Pasteurs en Egypte (Amsterdam 1868). Anzeige von Maspero. - Kekulé, Die balustrade des tempels der Athena - Nike; die antiken bildwerke im theseion zu Athen. Anzeige von de la Berge. [Ph. Anz. I, 201.] - W. Dindorf, Postarum scenicorum graecorum fabulae superstites et perditarum fragmenta, 5. aufl.; anzeige mit metrischen bemerkungen, von Ch. Thurot. - Lebaigue, Dictionnaire latin-français, angezeigt, mit einzelnen verbesserungen, von Ch. M. - Mowat, Etudes philologiques sur les inscriptions gallo-romaines de Rennes, besprochen von de la Berge. -Reuss, les bibliothèques publiques de Strasbourg; ein brief des verf. an die redaction der revue, welcher die durch das bombardement herbeigeführten verluste aufzählt. — [Hier hört die nummern-bezeichnung der hefte auf]. Oncken, die staatslehre des Aristoteles. 1. hälfte, mit einzelnen einwendungen angezeigt v. Y. p. 188 flg. - Hauthal, Catonis philosophi liber, vulgo dictus Dionysii Catonis disticha de moribus; anzeige von X. p. 190.

1872. In einem vorwort bemerken die herausgeber, dass die kriegsereignisse in ihrem urtheil deutschen gelehrten gegenüber keine änderung herbeiführen werden, und sie halten wort. Nr. 1. Hense, Heliodoreische studien. Der verf. setzt, sagt der recensent H. Weil, die arbeiten Westphal's und Ticmann's erfolgreich fort; er selbst schlägt vor, nach Heliodors andeutungen, in Arist. Acharn. 971 nur einmal είδες ω zu lesen. [Ph. Anz. III, 6, 306]. — Lübbert, Grammatische studien 2. th. die syntax von quum. Der berichterstatter Ch. Thurot ist mit dem verf. in keinem punkt einverstanden, erkennt jedoch seinen sammelfleiss an (s. 1868, nr. 37). — Nr. 2. Martin, Sur des instruments d'optique faussement attribués aux anciens par quelques savants modernes. Billigende anzeige, in welcher nur zwei einwendungen (über brenngläser) gemacht werden. — Baehr's,

Bernhardy's, Hübner's, Teuffel's werke über römische literaturgeschichte und Albert, Histoire de la litterature romaine, Paris 1871. Der berichterstatter findet in Teuffel's methode einen fortschrift in der behandlung der literaturgeschichte, der Franzose ist ihm in seiner sonst klaren darstellung zu schönrednerisch. - Nr. 3: Benfey, Entstehung und verwendung der im sanskrit mit r anlautenden personalendungen; der kritiker Bergaigne ist mit dessen ansichten wenig einverstanden. - Vollgraff, Studia palaeographica; weder neu noch vollständig, aber mit einigen guten emendationen, meint Tournier. — Nr. 4: Brambach, Metrische studien zu Sophocles; der recensent H. Weil billigt seine ansicht über den dochmius nicht. - Madvig, adversaria critica I. Rühmende anzeige mit auszügen von Ch. Thurot, der einwendungen gegen emendationen im Aristoteles macht und mehrere versehen rügt. [Ph. Anz. V, 12, 577]. — Nr. 6: Savelsberg, lateinische partikeln auf d und m, durch apokope entstanden; anzeige von Havet. - Willems, Les antiquités romaines (politiques), gerühmt von Ch. M. [Ph. Anz. III, 7, 370.] — Enderis, Versuch einer formenlehre der oskischen sprache; empfohlen von Havet. - Keil, C. Plinii epist. libri novem, gerühmt von Ch. M. — Quicherat, Nonii Marcelli — doctrina ad filium, sehr empfohlen. - Lamarre, de la milice romaine, ganz unbrauchbar. -Nr. 8: Smith, The Phonetic Value of the Cuneiform Characters, empfohlen von Maspero. -- Eucken, Methode und grundlage der aristotelischen ethik. Programm Frankfurt a. m., besprochen von Y. -Nr. 10: C. Dindorf, Historici graeci minores, empfohlen von X. Nr. 11: W. Dindorf, Lexicon Sophocleum, besser als Ellendt, noch nicht vollkommen, sagt Tournier, der einige proben der eilfertigkeit des verf. giebt. - Lumbroso, Recherches sur l'économie politique de l'Egypte sous les Lagides; mit zusätzen von Caillemer über die änderungen, welche die Lagiden in den altägyptischen gesetzen machten. [Ph. Anz. VI, 10, 501.] — Nr. 12: Mariette, Les Papyrus Égyptiens du Musée de Boulaq. Gerühmt von Maspero. — Buchholz, Die sittliche weltanschauung des Pindaros und des Aeschylos; viel überslüssiges enthaltend und nicht zu resultaten führend, sagt Tournier. [Ph. Anz. II, 3, 227.] — Vidal-Lablache, Hérode Atticus, mit anerkennung besprochen von Geffroy, der viele zusätze angiebt. - Nr. 13: Benfey, Nominal-suffix ia oder ya und die formen des indo-germanischen optativ's; anzeige von Bergaigne. - Corssen, über aussprache etc. 2. aufl. 2. bd.; ausführliche besprechung von M. B(réal). - Nr. 14: Rénier und Perrot, Les peintures du Palatin; inhaltsangabe von de la Berge. — Nr. 17: Wecklein, Studien zu Aeschylus, mit einschränkungen gebilligt von H. Weil. - Muff, Ueber den vortrag der chorischen partieen bei Aristophanes; die ergebnisse sind, wenn nicht sicher, doch annehmbar, sagt H. Weil. [Ph. Anz. IV, 6, 277.] — Bouchard, Étude sur l'administration des finances de l'empire romain; klar und über-

sichtlich, aber in historischer beziehung unzulänglich, nach de la Berge. - Nr. 18: Capelle, Eberhard u. s. w. Lexicon Homericum, wenig günstige besprechung von Meunier. - Schmidt, De tractandae syntaxis graecae ratione, angezeigt von Ch. Thurot, der die von ihm gegen Schmidts abhandlung über är gemachten und vom vf. hier beantworteten einwendungen aufrecht erhält. [Ph. Anz. III, 1, 2.] -Nr. 19: Brugsch, Grammaire hiéroglyphique, genaue anzeige von Maspero. — Nr. 20: Fr. Müller, Indogermanisch und semitisch: angezeigt von M. B(réal). - G. Curtius, Studien zur griech. und lat. grammatik; kurze inhaltsangabe. - Nr. 21: Lugebil, Zur geschichte der staatsverfassung von Athen; eingehende würdigung von Caillemer. - Ueberweg, Aristoteles über die dichtkunst, übersetzt und griechisch herausgegeben; von Ch. Thurot empfohlen. - Fritsche, Theokrit's idyllien. Anzeige von X. - Nr. 23: Maspero, Des formes de la conjugaison en égyptien antique etc., gerühmt von Grébaut. - Th. Bergk, Auslautendes D im alten latein. Havet wünscht den 3. und 4. abschnitt aus dem buch fort, empfiehlt es übrigens als correctiv für den Ritschlschen text des Plautus. — Nourrisson, De la liberté et du hasard. Essai sur Alexandre d'Aphrodisia; suivi du Traité du destin et du libre pouvoir aux empereurs, traduit en français; billigende anzeige von Y. — Nr. 25: Aristotelis opera. Ed. Academia regia Borussica, V. Fragmente und nachtrag der scholien. Angezeigt von Ch. Thurot, mit einer reihe von bemerkungen. - Lentz, Herodiani technici reliquiae; rühmende anzeige von X. - Nr. 28: Courdaveaux, Eschyle, Xenophon et Virgile. Eingehende würdigung des huchs durch H. Weil, welcher Sophokles gegen die angriffe des verf. zu vertheidigen für nöthig hält. - Delbrück, Der gebrauch des conjunctive und optative im sanskrit und im griechischen. Für das griechische findet Ch. Thurot die annahmen des verf. bestreitbar. -Nr. 29: Dräger, Historische syntax der lateinischen sprache: anzeige von Ch. Thurot. [Ph. Anz. IV, 11, 544.] - Nr. 30: Havet, Le christianisme et ses origines; l'Hellénisme. Anzeige von Nicolas. -Christ und Paranikas, Anthologia graeca carminum christianorum. Anzeige von Ch. Thurot, der die varianten des cod. Paris. nr. 1039 mit der ausgabe Christ's zu den bymnen des Synesius giebt. — Bruns, Fontes iuris romani antiqui und Giraud, Iuris romani antiqui vestigia. Nach dem kritiker Rivier ist das deutsche buch in quantität und qualität dem französischen überlegen. - Nr. 34: Lenormant, Essai sur la Propagation de l'Alphabet Phénicien dans l'Ancien-Monde, I. livr. Eingehende anzeige von Maspero. — Chassang, Nouveau dictionnaire grec-français; ausführliche beurtheilung von M. B(réal). - Merguet, Die entwickelung der lateinischen formenbildung, empfohlen, mit einschränkungen, von Havet. - Nr. 35: Delbrück, der gebrauch des conjunctive und optative im sanskrit und im griechischen.

sanskrit fallt Bergaigne ein ähnliches urtheil wie Thurot für das griechische (s. o. nr. 28). — Thiele, Prolegomena ad Hymnum in Venerem Homericum quartum, mit einwendungen von A. [Ph. Anz. IV, 9, 445.] - Nr. 36: Bouché-Leclercq, Les pontifes de l'ancienne Rome, gerühmt von Boissier und empfohlen von X. - Nr. 38: Nigra, Reliquie celtiche, ohne einschränkung gelobt von Gaidoz. - Nr. 40: Quicherat, Introduction à la lecture de Nonius Marcellus, warm empfohlen. — Nr. 41: Dollfus, Considérations sur l'histoire. Le monde antique, angezeigt von Bergaigne. - Marquardt und Mommsen, Handbuch der römischen alterthümer. Römisches staatsrecht von Th. Mommsen. Rühmende anzeige von Ch. M. -Nr. 42: Beaufils, Nouvelle grammaire latine d'après les principes de la grammaire comparée. Ganz unzulänglich und voll von fehlern, sagt M. B(réal). - Wattenbach, Anleitung zur lateinischen palaeographie. J. T. tadelt die ungenauigkeit der schriftproben. -Nr. 46: Schoene, Griechische reliefs, aus athenischen sammlungen; sehr empfohlen von de la Berge. — Riese, Anthologia latina Fasc. II. empfehlende anzeige von Boissier. — J. Schmidt, die verwandtschaftsverhältnisse der indo-germanischen sprachen. Ungeachtet seiner abweichenden überzeugung findet der kritiker Havet das buch lesenswerth. — Boissée, Dion Cassius, texte et traduction, tom. X., vor den ersten bänden sich rühmlich auszeichnend, sagt Tournier. - Bauer, Zu den Herakliden, der Medea und Iphigenie auf Taurien des Euripides. Auszüge von H. Weil, der einige eigne conjecturen zufügt. [Ph. Anz. IV, 10, 481.] — Eberhard, Fabulae romanenses graece conscriptae: anzeige. [Ph. Anz. IV, 2,91.] — Nr. 48: Devéria et Pierret, Le Papyrus de Neb-Qed; angezeigt von Maspero. - Nr. 49: O. Hense, Kritische blätter; mit den conjecturen zu Aeschylus Coephoren ist H. Weil, eine einzige ausgenommen, nicht einverstanden. -- Nr. 50: Schuermans, Objets étrusques découverts en Belgique, angezeigt von Barthélemy. — Bailly, Grammaire grecque élémentaire — suivant les principes de la méthode comparative und Chassang, Nouvelle grammaire grecque d'après les principes de la grammaire comparée, beide in ausführlicher besprechung gewürdigt von Havet, welcher die theorie der verbalthemen bei Curtius für verfehlt erklärt. In der fig. nr. 51 bespricht M. B(réal) dieselben grammatiker ausführlich und macht vorschläge zu einer neuen eintheilung der conjugationen. — Nr. 52: Gaidoz, Revue celtique bd. I. Der berichterstatter G. P(errot) spricht seine freude aus, dass die zeitschrift, trotz des krieges, weiter erschienen ist und seine hoffnung, dass auch die deutschen mitarbeiter fortfahren werden, an ihr mitzuwirken.

1873. Nr. 1: Hiller, Eratosthenis carminum reliquiae, mit lob besprochen von H. Weil, der im Hermes corrigirt: Οὐ μὲν ὕδωρ, ἀλλ' αὖος ἀπ' οὐρανόθεν πρύσταλλος Κεῖ γαῖάν θ' ἄλα τ' ἴσχε περίπτυπτος δ' ἐτέτυπτο. [Ph. Anz. V, 6, 27.] — Nr. 2: Susemihl,

Aristotelis Politicorum libri VIII, angezeigt von Ch. Thurot, welcher sich gegen des verf. annahme von vielen zusätzen späterer Peripatetiker erklärt. — Nr. 4: Benoist, Plaute, Morceaux choisis, et traduction, avec une étude sur la métrique et la prosodie de Plaute, empfohlen von X. - Nr. 5: Egli, Nomina geographica, lückenhaft und fehlervoll, nach Gaidoz. — Eucken, Die methode der Aristotelischen forschung; der recensent Ch. Thurot findet, dass der verf. das organon und die topica nicht genug berücksichtigt und deshalb die dialektik ausser acht gelassen habe, auf deren anwendung durch Aristoteles er näher eingeht. Nr. 6: Chabas, Etudes snr l'Antiquité historique; mit geringen einschränkungen gerühmt von Maspero. — Hagen, Grammatici latini ex recensione H. Keilii, supplementum, anecdota helvetica, empfohlen von Ch. Thurot. — Nr. 7: Dübner, Epigrammatum anthologica palatina, 2. bd., nach des verf. tode von Delzons besorgt, mit wenigen einwendungen empfohlen von X. - Foucart, Sénatus-consulte inédit de l'année 170 avant notre ère, mit einem bedenken gegen die richtigkeit einer stelle als bedeutsam angezeigt von Ch. M. -Nr. 8: Whitney, Oriental and linguistic studies, empfohlen von M. B(réal). — Meunier, Etudes sur les composés syntactiques en grec, mit wenigen gegenbemerkungen von Havet sehr gerühmt. -Nr. 9: Anton, Beobachtungen über die construction von antequam und priusquam, mit geringer einschränkung gebilligt von Gantrelle. - Nr. 10: Tardieu, Géographie de Strabon, traduction, mit angabe einiger abweichenden meinungen über den text sehr gerühmt von Ch. Thurot. - Nr. 11: Le Bas et Waddington, Voyage archéologique en Grèce et en Asie-Mineure II. partie. Explication des inscriptions grecques et latines par Foucart, als bedeutsam empfohlen von Dumont. - Luc. Müller, Lucili Saturarum reliquiae; anzeige von Boissier. [Ph. Anz. V, 5, 254]. — Nr. 12: G. Perrot, Eloquence politique et iudiciaire à Athènes, mit einigen berichtigungen empfohlen von Caillemer. - Nr. 13: Maspero, De Carchemis oppidi situ et historia antiquissima und Du genre epistolaire chez les Egyptiens de l'époque pharaonique; anzeige von Pierret, nach welcher der verf. Carchemis nicht mit Circesium, sondern mit der syrischen stadt Hierapolis identificirt. — Guhl und Koner, Das leben der Griechen und Römer, angezeigt von A. B. C, der neben andern vorschlägen den verf. räth, die barbarischen gallicismen aus seinem deutschen buche auszumerzen. -Nr. 15: Hehn, Culturpflanzen und hausthiere in ihrem übergang aus Asien nach Griechenland und Italien, rühmlich besprochen von Baudry. — Draeger, Agricola, Schulausgabe, ausführlich angezeigt von Gantrelle. - Nr. 16: Heydemann, Die vasensammlungen des Museo nazionale zu Neapel; eingehende würdigung von Dumont, auch mit berücksichtigung der inschriften. - Nr. 17: Cron, Beiträge zur erklärung des Platonischen Gorgias; weitläufige in-

haltsangabe von Nicole. - Nr. 18: Luc. Müller, Catulli, Tibulli, Propertii carmina; anzeige von Ch. M. [Ph. Anz. III, 10, 488]. — Nr. 22: Wilhelmus, De infinitivi linguarum sanscritae etc. graecae etc. latinae forma et usu; empfohlen von Bergaigne. [Ph. Anz. VI, 1, 4.] - Nr. 25: Willems, Notes de critique et d'exégèse sur Horace. Anzeige von Ch. M. - Nr. 29: Hehn, das salz, eine kulturgeschichtliche studie. — Becq de Fouquières, Lex jeux des anciens und Hertz, De ludo talacio. Anzeige und empfehlung (nicht durchweg des ersten grossen werks) durch Ch. M. - Nr. 30: Hoffmann, De Demosthene Isaei discipulo; der berichterstatter G. Perrot ist mit der behauptung des verf., Demosthenes sei nicht der schüler des Isaeus gewesen, gar nicht einverstanden. - Nr. 31: Neubauer, Curae epigraphicae, angezeigt von Dumont. — Monumenta Germaniae Historica. Diplomatum Imperii Tom. I. besprochen von Sickel, Berlin und Stumpf, Ueber die Merovinger Diplome in der ausgabe der Mon. Germ. hist., München. Der recensent Longnon giebt eine liste der alten ortsnamen Frankreichs und zeigt, in wie vielen fällen Pertz sich in der angabe der neuen namen geirrt hat. Forts. in nr. 32. 33. 34. — Nr. 35: Perrot, Guillaume et Delbet, Exploration archéologique de la Galatie et de la Bithynie etc. Ausführlicher bericht und inhaltsangabe des wichtigen werks durch de la Berge. — Nr. 38: Cobet etc. Mnemo-syne, Bibliotheca philologica Batava. In einer auf einzelheiten eingehenden anzeige begrüsst Ch. Thurot das wiedererstehen der holländischen zeitschrift. — Nr. 39: Voyage archéologique etc. (s. nr. 11) fortsetzung ausführlich angezeigt von Dumont. - Nr. 40: Boucherie, Ερμηνεύματα (xai) Καθημερινή ὁμιλία de Julius Pollux (s. Bull. de la soc. des antiq. 1870. 1 Trim.). Der berichterstatter über diesen wichtigen in Montpellier gemachten fund zeigt, dass die dort gefundenen Ερμηνεύματα ähnlich, aber nicht identisch sind mit Πολυδεύχους περί χαθημερινής όμιλιας (einem führer der conversation) des ms. 3049 der nationalbibliothek in Paris und ähnlich aber nicht übereinstimmend mit manuscr. von St. Gallen und Leyden, welche von Boecking, Bonn 1832 veröffentlicht sind. - Nr. 41: Ménant, Les Achéménides et les Inscriptions de la Perse. Angezeigt von Justi. - Pierret, Etudes Égyptologiques etc. avec un glossaire égyptien-grec du décret de Canope. Anzeige von Maspero, welchem das glossarium für das studium der ägyptischen syntax sehr wichtig scheint. — W. Dindorf, Lexicon Aeschyleum, empfohlen von H. Weil. [Ph. Anz. VI, 2, 75.] - Nr. 42: Meyer, Q. Aurelii Symmachi relationes; ausführliche recension von Havet. — Nr. 43: Du Barry de Merval, Etudes sur l'architecture égyptienne; angezeigt von Maspero. - Fiske, Myth and Myth-makers, old tales and superstitions interpreted by comparative mythology. Der berichterstatter Bergaigne sagt zum schluss: Man schaudert, wenn man an die zeit denkt, welche nöthig sein wird, um diese

mythologie tertiärer formation wegzuschaffen, welche anfängt, in den büchern vergleichender mythologie, und sogar in den besten, sich schichtenweis aufzuhäufen. - Nr. 49: Müller, Die griechischen philosophen in der arabischen überlieferung. Kurze anzeige. - Filleul, Histoire du siècle de Périclès. Verdienstvoll, wenn auch in vielen einzelheiten ungenau, sagt die ausführliche beurtheilung G. Perrot's. - Nr. 51: Claussen, Quaestiones Quintilianeae. Empfohlen von Le Coultre, welcher mittheilt, dass er selbst und Châtelain das ms. 18527 der nationalbibliothek zu Paris, welches nicht, wie Halm glaubt, eine abschrift des Bernensis ist, verglichen haben und bald ihre vergleichung veröffentlichen werden.

1874. Nr. 2: H. Weil, Les harangues de Démosthène, Texte grecavec un commentaire critique et explicatif, une introduction générale et des notices sur chaque discours. Empfohlen von Ch. Thurot. — Nr. 4: Madvig, Adversaria critica, vol. II. emendationes latinae. Oft zustimmende und bisweilen widersprechende anzeige von Ch. Thurot. [s. ob. p. 137.] - Nr. 6: Gaffarel, Eudoxe de Cyzique, et le périple de l'Afrique dans l'antiquité; ausführlich besprochen von Vidal-Lablache. — Longnon, Les cités gallo-romaines de la Bretagne. Nach dem berichterstatter weist der verf. mit sicherheit die gränzen der Ossismii (in der nordwestlichen spitze der Bretagne), der Coriosopites (im s. w.), der Diablintes (im n., östlich von den Curiosolites) nach. — Nr. 7: Kammer, Die einheit der Odyssee; H. Weil rügt die weitschweifigkeit, billigt jedoch den inhalt, die annahme einiger interpolationen verwerfend, und die einiger andern vorschlagend. [Ph. Anz. VII, 1, 12.] — Genthe, Index commentationum Sophoclearum, angezeigt von Tournier, der auch die recensionen gern berücksichtigt gesehen hätte. [Ph. Anz. VII, 12,580.] - Nr. 8: Nitzsch, Die römische annalistik von ihren anfüngen bis auf Valerius Antias; der berichterstatter Bouché-Leclercq findet in dem "ernsthaften" buch zu viel vermuthungen. [Ph. Anz. V, 2, 117.] — Draeger, das leben des Agricola. 2. aufl.; vielfach verbessert, nach Gantrelle, der ausführliche kritische auseinandersetzungen hinzufügt. - Nr. 9: Havet, Mémoire sur la date des écrits qui portent les noms de Bérose et de Manéthon, empfohlen von Ch. Thurot. - Comparetti, Virgilio nel medio evo, wegen der neuen thatsachen gerühmt von G. P(errot). [Ph. Anz. V, 7, 376.] - Nr. 10: Fick, die ehemalige spracheinheit der Indogermanen Europa's; eingehend gewürdigt von Havet. - Croiset, Xenophon, son caractère et son talent, anzeige von Nicole, der dem verf. vorwirft, Cobet's novae lectiones nicht zu kennen. — Geffroy, Rome et les Barbares, étude sur la Germanie de Tacite (s. Séances et travaux etc. 1872), der zum buch erweiterte frühere aufsatz des verf.; eingehende besprechung von G. M., der die unparteilichkeit des verfassers, den neuesten ereignissen gegenüber, rühmt. —

## 1. ABHANDLUNGEN.

### VII.

## Beiträge zur homerischen syntax.

Ι. ὅ, ὅτ', ὅτι, ὅτε.

Wenn Bekker HBl. I 150 behauptet, dass öu (önu) bei Homer den endvocal so wenig elidiren könne, wie tt, weil mit dem , die verständlichkeit verloren ginge, so hat er damit unzweifelhaft recht, obgleich vielleicht Aristarchs autorität entgegensteht. Vielleicht, sage ich, denn es ist nicht ausdrücklich überliefert, dass Aristarch ο 317 ὅττ' ἐθέλοιεν las, sondern Schol. H sagt: τὸ ἐθέλοιεν ούτως αί 'Αριστάρχου, φασί, τρισυλλάβως τὸ έθέλω, so dass roum für Friedländers vermuthung (JJb. 79, 825) übrig bleibt, Aristarch habe hier acco establishment geschrieben, wie er A 554 acco ἐθέλησθα schrieb, während die lesart des Dionysius Sidonius στα θέλησθα war, s. sch. LV z. st. Doch dem sei, wie ihm wolle, diese éine streitige stelle kann Bekkers bemerkung nicht wider-Indem dieser nun aber weiter die beobachtung machte, dass öfter  $\delta z'$ , ein paar mal auch  $\delta z \epsilon$  so vorkomme, dass es mit dem temporalen öze nicht zu vereinigen sei, sondern nach seiner bedeutung mit o und ou zusammenfalle, schrieb er, wo dies der fall war, o t' resp. o te, um diese conjunction ausdrücklich von dem temporalen özs zu unterscheiden.

Die meisten neueren herausgeber sind ihm, wie in so vielen dingen, auch bierin gefolgt, so Faesi-Franke, Faesi-Kayser, Ameis-Hentze, Koch, Nauck, haben auch wohl noch einige stellen hinzugefügt, wie La Roche, s. HSt. p. 264, HU. p. 124, bei der früher

üblichen zusammenschreibung sind, so viel ich sehe, nur Dindorf, Bäumlein, Döderlein, Düntzer geblieben. Letzterer nimmt in solchen fällen elision von öte an, vgl. die anmerkung zu 3 78: E. H. Friedländer de coniunctionis ot apud Homerum vi et usu Berlin 1860 stimmt in der grösseren anzahl von fällen der Bekkerschen schreibung zu, s. p. 26, in anderen erkennt er die temporale coniunction: Pfudel beiträge zur syntax der causalsätze bei Homer Liegnitz 1871 p. 26 will eine solche "nothform für prosodische bedürfnisse" wie ő z' nicht anerkennen, sondern hält es zwar für gerechtfertigt, bei der von ötig abzuleitenden neutralform des pronomens anzunehmen, dass die letzte silbe nicht elidirt werden könne. nicht aber bei der coniunction, in der die ursprüngliche bedeutung abgegriffen sei. Auch findet er es befremdend, dass das vollständige ő te nirgends in sicheren beispielen vorkomme. Also er dazu, őz' in den betreffenden fällen für őzz zu nehmen. lich Kühner AGr.2 I 187 greift zu dem verzweifelten mittel, für οτι dass die elision zuzulassen, dagegen jedes apostrophirte ὅτ' weil für öze in dem sinne von quando oder cum zu nehmen.

Es verlohnt der mühe, diese ansichten auf grund des einschlägigen materials einer erneuerten prüfung zu unterziehen. diesem zwecke müsssen wir den gebrauch von ö, öz', özı und öze bei Homer ins auge fassen. Dabei halte ich für den anfang nur fest, was jetzt wohl allgemein zugestanden ist, dass nämlich alle drei coniunctionen ő, őz, őze erstarrte accusative des relativen pronomens sind und dass aus dem einfachen & die beiden anderen sich durch hinzufügung von 77, resp. 72 entwickelt haben. Letzteres in öte mit Delbrück und Windisch, Syntakt. forsch. I 55 von vornberein als satzverbindend zu bezeichnen, trage ich deshalb bedenken, weil dies zè ursprünglich gewiss keine satzverbindende kraft gehabt hat, sondern wahrscheinlich auf den interrogativstamm zurückgeht, und die indefinite bedeutung des lateinischen que in manchen zusammensetzungen eine stütze für die annahme desselben sinnes von zè in griechischen zusammensetzungen bietet. Dieser erstarrte accusativ ő findet sich nun:

## a) in der bedeutung weshalb

δ 206 τοίου γὰς καὶ πατρός, δ καὶ πεπνυμένα βάζεις. σ [332] 392 ἢ ξά σε οίνος ἔχει φρένας, ἢ νύ τοι αἰεί τοιοῦτος νόος ἐστίν, ο καὶ μεταμώνια βάζεις.

Dass beide stellen dieselbe auffassung verlangen, lehrt wohl der erste blick. Nitzschens erklärung der ersten, nach der  $\delta = \delta \zeta$ wäre, findet mit recht keine vertreter mehr, für die meinige vergleiche man den genau entsprechenden homerischen gebrauch des demonstrativen  $\tau \delta$  (s. die beispiele bei la Roche HSt. 73). Ich fasse diese accusative, um das gleich hier zu bemerken, wie auch u, vi, on etc. mit La Roche HSt. 67 und Curtius Schulgr. &. 404 n als accusative der beziehung, denn sie mit Schömann Redeth. 178. Opuscc. III 263 und Kühner AGr.<sup>2</sup> II 267 <sup>1</sup>) als accusative des inhalts zu nehmen scheint mir mit dem homerischen gebrauche, für den man die reichen sammlungen bei La Roche Hom. studiem vergleiche, nicht vereinbar und noch weniger annehmbar scheint mir Krügers ansicht, der Gr. 2. 46, 3, 4 tl was, warum? 5, tl weshalb? τοῦτο und ταῦτα, darum, unter der rubrik des unabhängig gesetzten accusativs . behandelt , der räumlich von der länge und zeitlich von der dauer steht. Dabei nehme ich an, dass sich aus der allgemeinen bedeutung "in beziehung worauf" die besondere "weshalb" allmählich entwickelt hat. — Den zuerst besprochenen drei fällen stehen nun zunächst

b) die beispiele, wo ö, öt, öts in reden motivirend steht, ursprünglich in dem sinne: in beziehung darauf dass. Wir können den sinn umschreiben mit: was ich deshalb sage, weil. So

δ Φ 150 τις πόθεν εἶς ἀνδρῶν, ὅ μοι ἔτλης ἀντίος ἐλθεῖν; ὅτ' Δ 32 τι νύ σε Πρίαμος Πριάμοιό τε παῖδες τόσσα κακὰ ἑξζουσιν, ὅτ' ἀσπερχὲς μενεαίνεις Ἰλίου ἐξαλαπάξαι — πτολίεθρον; ξ 90 οἰδε δὲ καὶ τι ἴσασι, θεοῦ δὲ τιν' ἔκλυον αὐδήν, κείνου λυγρὸν ὅλεθρον, ὅτ' οὐκ ἐθέλουσι δικαίως μνᾶσθαι φ 254 εἰ δὴ τοσσόνδε βίης ἐπιδευέες εἰμέν — Ὀδυσῆος, ὅτ' οὐ δυνάμεσθα τανύσσαι τόξον ὅτι Π 35 γλαυκὴ δέ σε τίκτε θάλασσα, πέτραι τ' ἢλίβατοι, ὅτι τοι νόος ἐστὶν ἀπηνής. Φ 411 νηπύτι', οὐδέ νύ πώ περ ἐπεφράσω ὅσσον ἀρείων εὕχομ' ἐγὼν ἔμεναι, ὅτι μοι μένος ἰσοφαρίζεις.

1) Auch Curtius Erläutt. 194 sagt: "on bezieht als accusativ des inhalts den gehalt eines satzes auf das regierende verbum des hauptsatzes, dient daher als partikel der aussage und wahrnehmung", und auch in seiner grammatik §. 401 fasst er 76, 70070 etc. in bestimmten fällen als accusative des inhalts.

Φ 488 εὶ δ' ἐθέλεις πολέμοιο δαήμεναι, ὄφρ' εὖ εἰδῆς ὅσσον φερτέρη εἴμ', ὅτι μοι μένος ἀντιφερίζεις.

Ψ 484 κακοφραδές, άλλα τε πάντα δεύεαι Αργείων, ότι τοι νόος έστιν άπηνής.

Ω 240 οὖ νυ καὶ ὑμῖν | οἴκοι ἔνεστι γόος, ὅτι μ' ἤλθετε κηδήσοντες;

ε 340 τίπτε τοι ώδε Ποσειδάων — | ωδύσατ' ξαπάγλως, δτι τοι κακά πολλά φυτεύει;

ξ 54 Ζεύς τοι δοίη, ξεῖνε — | διτι μάλισι' εθέλεις, ότι με πρόφρων ὑπέδεξο.

ξ 367 ήχθετο πᾶσι θεοῖσιν | πάγχυ μάλ', ὅττι μιν οῦ τι μετὰ Τρώεσσι δάμασσαν

ξ 441 αίθ' οὔτως, Εὔμαιε, φίλος Διὶ πατρὶ γένοιο, | ως έμοί, ὅττι με

τοῖον ἐόντ' ἀγαθοῖσι γεραίρεις cf. ο 342 ὅττι μ' ἔπαυσας ἄλης

χ 36 ω κύνες, ου μ' ετ' εφάσκεθ' — οίκαδ' εκέσθαι δήμου απο Τρώων, ότι μοι κατεκείρετε οίκον.

c) Daran schliessen sich die fälle, wo  $\delta$ ,  $\delta t$ ,  $\delta t$ ,  $\delta t$  zunächst nach ausdrücken der gemüthsstimmung oder der äusserung derselben causal steht, (weil, eigentlich auch hier: in der beziehung dass). So  $\delta$  I 534 Y 283  $\alpha$  382 =  $\sigma$  411 v 269,  $\lambda$  540  $\tau$  543  $\varphi$  289. -  $\delta t$  A 244 H 509  $\vartheta$  78. -  $\delta t$  A 56 B [255] E 326  $\Xi$  407 = X 292, O 156 H 531 P 568  $\Psi$  556  $\Omega$  114 135 241  $\vartheta$  238  $\lambda$  103 = v 343,  $\xi$  52 527  $\varrho$  378  $\sigma$  333 [393]  $\tau$  248  $\varphi$  415. Sehr zweifelhaft ist

Β 579 χυδιόων, δτι πᾶσι μετέπρεπεν ἡρώεσσιν, οῦνεχ' ἄριστος ἔην,

denn die lesart πάσιν δέ statt διι πάσι hat Aristarchs und Zenodots autorität für sich und entspricht dem homerischen gebrauche im allgemeinen und dem besonderen zusammenhange dieser stelle jedenfalls besser. Im hauptsatze steht in diesen fällen χώεσθαι, χολοῦσθαι, ταρβεῖν, ἀλύειν, θαυμάζειν, ὀλοφύρεσθαι, ἀγαπᾶν (zufrieden sein), ήτορ δρίνεται, χήδεσθαι, ὀνειδίζειν, ὄνοσθαι, τίειν, χαίρειν, γηθεῖν und das adiectiv γηθόσυνος. Aus diesem gebrauche nach den angeführten ausdrücken hat sich der freiere causale entwickelt

Ι 76 μάλα δὲ χρεώ πάντας Αχαιούς | ἐσθλῆς καὶ πυκινῆς (εc. βουλῆς), δτι δήιοι ἐγγύθι νηῶν | καίουσιν πυρὰ πολλά Ψ 577 Αντίλοχον ψεύδεσσι βιησάμενος Μενέλασς | οἴχεται Ιππον ἄγων, δτι οἱ πολὺ χείρονες ἤσαν Ιπποι, αὐτὸς δὲ κρείσσων ἀρετῆ τε βίη τε.

9 462 Ινα και ποτ' εων εν πατριδι γαίη | μνήση εμεύ, ὅτι μοι πρώτη ζωάγρι' ὀφέλλεις.

τ 72 δαιμονίη, τι μοι ώδ' ἐπέχεις κεκοτηότι θυμῷ; η ὅτι δη δυπόω κτλ.

und an der einzigen stelle, wo der coniunctionssatz abweichend von seiner ursprünglichen und natürlichen stellung antecessiv auftritt:

ψ 115 νῦν δ' ὅττι δυπόω, κακὰ δε χροί είματα είμαι, τοῦνεκ' ἀτιμάζει με,

wobei τοῦνεχα auf das vorhergehende ὅττι zurückweist, während in allen den bisher angeführten postpositiven fällen eine hinweisung auf den folgenden conjunctionssatz nicht vorhanden war. Endlich ziehe ich hieher auch

Κ 142 τίφθ' ουιω κατά νηας ανά στρατόν οδοι αλάσθε νύκτα δι' αμβροσίην; οτι δή χρειώ τόσον εκει;

wo ich also mit Bekker<sup>2</sup>, Döderlein und Franke ött lese (wohl weil die noth so sehr drängt?), da ich ein ött in directer frage auch durch a 171, welche stelle man gewöhnlich zur entschuldigung hiefür anführt, nicht vertheidigt finde, weil dort die sache wesentlich anders liegt.

d) An diesen causalen gebrauch schliesst sich ein anderer allgemeinerer, den ich kurz als den explicativen bezeichnen will, auch dieser ausgehend von der bedeutung: in der beziehung dass. Den übergang bildet

P 207 ατάρ τοι νῦν γε μέγα κράτος εγγυαλίξω | τῶν ποινήν, ο τοι οῦ τι —

déξεται Ανδρομάχη κλυιὰ τεύχεα Πηλείωνος, wo der ő-satz sich übrigens nicht an ποινήν, sondern an των anschliesst. So schliesst sich der conjunctionssatz, natürlich immer postpositiv, zunächst bei verbis sentiendi und declarandi an das object des hauptsatzes an:

ο Π 120 γνω δ' Αίας — ἔργα θεων, ο δα πάγχυ μάχης έπλ

μήδεα χείψεν | Ζεύς.

β 45 οὖτε τι δήμιον ἄλλο πιφαύσχομαι οὖδ' ἀγορεύω, ἀλλ' ἐμὸν αὖτοῦ χρεῖος, ὅ μοι χακὸν ἔμπεσεν οἴκφ.

οι' Α 412 Π 274 γνώ δε και — 'Αγαμέμνων | ην ατην, οι' αριστον 'Αχαιών οὐδεν ετισεν.

ότι P 411 δή τότε γ' οῦ οἱ ἔειπε κακὸν τόσον, ὅσσον ἐτύχθη, μήτης, ὅττι δά οἱ πολὺ φίλτατος ὤλεθ' ἐταῖρος.

Ρ 642 ου μιν οδομαι ουδε πεπύσθαι

λυγοής άγγελίης, ότι οι φίλος ώλεθ' έταιρος.

Ω 564 και δέ σε γιγνώσκω, Πρίαμε, φρεσίν, οὐδέ με λήθεις, ὅττι θεῶν τίς σ' ἦγε θοὰς ἐπὶ νῆας Αχαιῶν.

und nach einem anderen verbum:

Ω 538 αλλ' επί και τῷ θῆκε θεὸς κακόν, ὅττι οἱ οὖ τι παίδων εν μεγάροισι γονή γένετο.

 ûleir, ໄδέσθαι, ὁρᾶν, ἀγγέλλειν, ἄγγελος ἤλθον, εἰπεῖν, πυθέσθαι, wobei der coniunctionssatz als object der betreffenden verba betrachtet werden kann. Als subject dagegen υ 333 νῦν δ' ἤδη τόδε δῆλον, ὅτ' οὐκέτι νόστιμός ἐστιν, wo τόδε auf denselben hinweist (s. oben), und

ω 182 γνωτὸν δ' ην, δ δά τις σφι θεῶν ἐπιτάρροθος ἡεν, worau sich in freierer weise anschliesst

Ε 349 ή οὐχ ἄλις, ὅττι γυναὶχας ἀνάλχιδας ἡπεροπεύεις;
Ψ 670 ἡ οὖχ ἄλις, ὅττι μάχης ἐπιδεύομαι;
und wieder mit dem hinweisenden τόδε

Ο 227 αλλά τόδ' ημέν έμοι πολύ χέρδιον ηδε οξ αὐτῷ ἔπλετο, ὅττι πάροιθε νεμεσσηθείς ὑπόειξεν | χεῖρας ἐμάς. Mit absicht habe ich unter den beispielen für explicatives ὅτι nicht erwähnt

Ξ 72 ήδεα μεν γάρ, ότε πρόφρων Δανασίσιν ἄμυνεν, οίδα δε νύν, ότι τοὺς μεν ὁμῶς μακάρεσσι θεοίσιν κυδάνει, ἡμέτερον δε μένος και χείρας εδησεν,

denn hier ist nach meiner überzeugung mit Aristarch, dem Spitzner, Bekker, Koch folgen, auch das zweite mal őze zu lesen. Denn liest man im zweiten glied mit den meisten handschriften özs, so muss man annehmen, dass es im sinne von "dass" einen inhaltssatz anknüpft, da dieser aber nicht auch zum ersten gliede passt, sagen die erklärer, dass in diesem der inhalt der zeitbestimmung öre ἄμυνεν als object zu ἤδεα gedacht werden müsse mit berufung auf stellen wie O 18 Y 188  $\Phi$  396  $\omega$  115 und  $\Theta$  406 [420]  $\pi$ 424 (s. unten). Dann ist aber das plusquamperfectum, das La Roche freilich einfach übersetzt "ich weiss mich der zeit zu erinnern, wo" sinnlos. Vielmehr ist beidemal 57, zu lesen, die stelle mit den angeführten gar nicht in parallele zu stellen und zu beiden sätzen aus vs. 70 hinzuzudenken als inhaltssatz νωνύμνους απολεῖσθαι ἀπ' Άργεος ἐνθάδ' Άχαιούς. Agamemnon sagt in seiner verzweiflung: denn ich wusste es damals schon, wo er noch willig den Danaern half, und ich weiss es jetzt, wo u. s. w. Auch Friedländer l. c. p. 9 kann mich an dieser erklärung nicht irre machen. Düntzer's zweimaliges ött wird schwerlich jemandes beifall finden.

Damit sind die fälle, wo ö und ön bei Homer als coniunctionen vorkommen, erledigt. Für ör bemerke ich noch, dass ich nicht dazu rechne

ξ 366 εγω δ' εὖ οἶδα καὶ αὖτός | νόστον εμοῖο ἄνακτος, ὅ τ' ἤχθειο πᾶσι θεοῖσιν,

sondern mit Pfudel p. 34, dessen gründe ich billige, den auf ävazzoç bezüglichen nominativ des relativen pronomens erkenne. Als temporale coniunction betrachte ich es dagegen zuversichtlich in fällen wie

Φ 390 εγέλασσε δε οι φίλον ήτος | γηθοσύνη, δθ' δράτο θεους έριδι ξυνιόντας,

cf. A 397 Z 126 524 Y 45 380, wofür ich auf Friedländer p. 35 sq. verweise.

Fassen wir unsere bisherigen erörterungen zusammen, so erkannten wir in ö, öτ', öτι einen accusativ der beziehung des relativen pronomens, der aus der ursprünglichen bedeutung "in welcher beziehung" zunächst in ő an drei stellen in analogie mit zó die bedeutung "weshalb" entwickelte, dann motivirend und causal in dem sinne "in der beziehung dass" und weiter "weil" gebraucht wurde, endlich explicativ angewandt allmählich aus der bedeutung "in der beziehung dass", die auch hier noch in den ersten fällen zu erkennen, in die allgemeinste und abstracteste bedeutung des inhaltssätze anknüpfenden "dass" überging. Diese auffassung des accusativs und diese reihenfolge der entwicklung scheint wenigstens durch die natur der sache und die betrachtung der beispiele an die hand gegeben zu werden. Auch durch die analogie, nicht bloss von διότι, das von zweifellos causaler bedeutung ausgehend seit Isocrates bei den Attikern für das einfache "dass" verwandt wurde, sondern vor allem durch das homerische oveza, dessen scheinbar sehr einfache bedeutungsentwicklung kurzer betrachtung werth ist und mir eine gute parallele zu ő, őz', őz. zu bieten scheint. Ούνεχα (aus οὖ ἔνεχα) hat bei Homer als ursprünglichste bedeutung die von "weswegen" I 505 y 61, nach einigen auch in der dunkeln stelle 4 640. Daraus entwickelt sich in zweiter linie die bei Homer gewöhnlichste bedeutung "weil" (an 53 stellen), und daraus wieder die allgemeinste und abstracteste "dass" zur anknüpfung von inhaltssätzen 121 e 216 n 300 v 309 o 42  $\pi$  330 379. Wenn Schömann Redeth. 182 meint, dass Eveza ursprünglich etwas bedeutete, was wir im deutschen durch "in betracht" oder in "betreff der und der sache" ausdrücken, so dass die causale bedeutung nicht ursprünglich darin liege, sich also auch in

ovreza nur als eine besondere modification entwickelt habe, und die bedeutung "dass" an die von ihm vorausgesetzte "in betreff der und der sache" anknüpft, so steht ihm dabei weder der dargelegte homerische sprachgebrauch noch die etymologie zur seite. plausibelste ableitung von Erexa ist doch immer noch die von Ebel KZ. 5, 67, der žveza aeol. žvveza, ep. auch elveza aus žvzeza erklärt, vrgl. ἔχητι (Fέχ.), ἔχων, ἔχηλος, so dass es "in dem willen" bedeuten würde, wozu er passend das deutsche "um — willen" vergleicht. Die ursprünglichste bedeutung bei Homer aber bleibt jedenfalls "weswegen". Wie hat sich aber daraus die zweite "weil" entwickelt? Meiner ansicht nach auf dem wege der correlation. Aus τουνεκα — ουνεκα, eigentlich "deswegen, weswegen" ward "deswegen, weil", indem die besondere bedeutung von ouvera in dieser verbindung allmählich erlosch und man sich gewöhnte, es bloss noch als anknüpfende partikel für den durch τούνεχα angedeuteten causalsatz zu betrachten. Aber, sagt Schömann a. o. p. 180, die ältere sprache brauchte in der correlation mit τοῦνεχα nur őzs oder eine andere nicht mit eveza zusammengesetzte coninaction; wo ouvera bei Homer vorkommt, steht es nicht in correlation mit τοῦνεκα, s. Lehrs Ar. 257. Lehrs l. c. sagt, ein satz mit oveza sei immer postpositiv und ändert deshalb die zwei widersprechenden stellen  $\Gamma$  403-5 und N 727-8, wo sich ovexa - τοῦνεχα entsprechen (man vergleiche für dieselben auch den oben besprochenen einzigen antecessiven  $\delta \tau \iota$ -satz  $\psi$  115, der durch τούνεκα aufgenommen wird), durch interpunction, nicht zum vortheil der stellen, soviel ich verstehe, und ohne den beifall der neueren herausgeber gefunden zu haben. Abgesehn aber von diesem falle, dass der oveza-satz vorausgeht, wovon Lehrs nur redet, haben wir deutliche und zweifelllose correlation

A 110—1 ως δη τοῦδ' ἔνεκά σφιν ἔκηβόλος ἄλγεα τεύχει, οῦνεκ' ἐγώ — Χρυσηίδος — ἄποινα | οὐκ ἔθελον δέξασθαι. Ebenso aber wie bei οῦνεκα erkläre ich bei ő, ὅτ', ὅτι den übergang aus der unter a) besprochenen bedeutung "in welcher beziehung, weswegen" zu der weiteren "in der beziehung dass, weil".

Doch kehren wir zu  $\delta \tau'$  zurück, das noch genauere erörterung fordert. Sollen wir dafür an den besprochenen stellen mit Bekker und genossen  $\delta \tau'$  schreiben? Die überlieferung des alterthums lässt sich nicht dafür anführen, denn wenn sch. HP zu

ε 357 ω μοι έγω, μή τις μοι δφαίνησιν δόλον αδτε άθανάτων, δτε με σχεδίης άποβήναι άνώγει

sagt: γρ. ο τε. χωρίζει Αριστοφάνης τὸ ὅτε, so ist jedenfalls wahrscheinlicher, mit Porson und Nitzsch anzunehmen, dass Aristophanes ο τε als masculinum des relativen pronomens nahm, zumal da sch.  $H \pi 72 \delta vo$   $\mu \epsilon \rho \eta$   $\lambda \delta \gamma o v$   $\tau \delta \delta \tau \epsilon$  ausdrücklich hinzusetzt  $\sigma \eta$ μαίνει δε τό δς τε cf. sch. L Π 54 ο τε αντί του όστις. οί δε ότε αντί του ότι mit berufung auf y 129. Also bis auf Bekker kannte man kein ő ze als conjunction. Müssen wir denn nun trotzdem seiner schreibung beistimmen? Ich glaube nicht. Allerdings für özz wird öz' nicht stehn können, das gebe ich Bekker zu. Auch nicht für die temporale coniunction öze, sagt er weiter. Auch das nicht, aber ist denn in ote die temporale bedeutung die ursprüngliche? Die etymologie sagt: nein, es bedeutet ursprünglich: in welcher beziehung. Und die andere instanz, der homerische sprachgebrauch, sagt, glaub' ich, auch nein. Wenn wir nämlich die frage so stellen: giebt es sichere beispiele im Homer, wo ote in einer noch nicht temporalen, sondern seinem ursprünglichen sinne näher kommenden bedeutung gebraucht ist? und zur beantwortung derselben den homerischen gebrauch von διε überblicken, so ergibt sich

a) ὅτε erscheint zunächst in gewissen festen verbindungen, die als solche von vornherein ein hohes alter in anspruch nehmen können, in noch nicht temporaler bedeutung. Hieher gehört nicht οἶον ὅτε (4mal) und οῖη ὅτε χ 227, wo ὅτε als temporale coniunction deutlich ist, auch nicht ως ὅτε oder ως δ' ὅτε, denn an ein paar stellen (H 133 ξ 469 und Δ 319), wo der zustand, den sich jemand wünscht, mit einem verglichen wird, in dem er sich früher befunden, ist ὅτε, wie in demselben falle ὁπότε in ως δ' ὁπότε (Λ 671 Ψ 630) temporale coniunction, dagegen fasse ich das ὅτε in ως δ' ὅτε oder ως ὅτε Κ 284 ν 66 und in allen eigentlichen gleichnissen sowie das ὁπότε in ως δ' ὁπότε Λ 305 492 δ 335 ρ 126 mit L. Lange als adverb in dem sinne von οἶίm, einmal (vgl. ὁτε und für den adverbialen gebrauch von ὁπότε Θ 230). Temporale coniunction ist ὅτε auch

ε 121 ως μεν δτ' 'Ωρίων' ελετο — ηως, | τόρρα οι ηγάασθε θεοί — εως μιν πιλ. wo ihm das demonstrative  $\omega_{\varsigma}$  vorangeht, s.  $\omega_{\varsigma}$   $\delta$   $\delta n \delta \tau$  vs. 125. Ganz vereinzelt steht  $\varrho$  358, wo man jetzt gewöhnlich liest

statt  $\delta \omega = \delta \omega$ 

- 1) εἰς ὅτε κεν in dem formelverse β 99 τ 144 ω 134 Λαίρτη ῆρωι ταφήιον, εἰς ὅτε κέν μεν | μοῖρ' ὁλοὴ καθέλησι θανάτοιο, denn wer wird wohl, wenn er die sache unbefangen betrachtet, und die etymologie von ὅτε bedenkt, zugeben, dass hier die coniunction ὅτε von irgend einer zeitbestimmung abhänge, die zu ergänzen und von εἰς regiert gewesen sei, und nicht lieber sagen, dass hier die accusativnatur von ὅτε noch so deutlich gefühlt wurde, dass man εἰς unmittelbar mit demselben verband, zumal wenn er das unmittelbar daneben stehende und in demselben sinne so häufig gebrauchte εἰς ὅ κε damit zusammenstellt? Man vergleiche doch auch die der späteren sprache angehörigen coniunctionsbildungen καθό, καθά, καθότι, παρό, διότι.
- 2) Stelle ich die verbindung  $\pi \varrho \ell \nu \gamma'$  öze hieher. Denn ich erkläre dies weder mit Seiler in seinem Homerlexicon s. v. öze so, dass zwischen beiden theilen ein  $\ddot{\eta}$  zu ergänzen wäre, was mir rein unmöglich scheint, noch mit Richter de particulis molv et πάρος earumque usu Homerico Leipzig 1874,? p. 52 = ante cum, d. h. ante (id tempus), quo tempore, wo wieder eine ellipsenannahme nothwendig wird, sondern berufe mich auf die vorher gegebene erklärung von els öte. Ich glaube nämlich, dass unmittelbar unter dem vorbilde von ελς ὅτε die formel πρίν γ' ὅτε δή I 488 588 M 437  $\delta$  180  $\psi$  43, ohne  $\delta \dot{\eta}$   $\nu$  [322] und  $\pi \varrho \ell \nu$   $\gamma'$ οι αν β 374 δ 477 sich entwickelt hat. Dafür spricht einerseits die geltend gemachte analogie, andrerseits die eigenthümliche natur von note, das aus dem casus eines nomens zum adverb erstarrt von diesem standpunct aus sich sowohl zur präposition wie zur coniunction entwickeln konnte, und in der that auch schon bei Homer bis zu coniunctionalem gebrauche gelangt ist (nolv c. coni.

 $\Sigma$  136 190  $\Omega$  781 z 175 z 336  $\varrho$  9, c. opt.  $\Phi$  580 und ohne verb, indem  $\omega \rho \eta$  einen ganzen satz vertritt, o 394), andrerseits im späteren griechisch, zuerst bei Pindar, wirklich als präposition mit genitiv gebraucht ist (cf. πάρος c. gen. @ 254). Auch der gebrauch von  $\pi \varrho l \nu$  mit infinitiv scheint mir am einfachsten und natürlichsten so erklärt zu werden, dass  $\pi \varrho i \nu$  bei demselben, der ja die erstarrte casusform eines nomens actionis ist, präpositionsartig gebraucht wurde. Jedenfalls wird man diese erklärung der Herzogs JJb. 107, 1 ff., dass zwischen nelv und dem infinitiv ein fottv zu ergänzen sei, oder der Richters l. c. p. 29 sq., die die sache nur dunkler macht, vorziehn. Auch Ε 288 οὐ μὲν σφῶί γ' ὀίω | πρὶν αποπαύσεσθαι, πρίν γ' η ετερόν γε πεσόντα | αιματος άσαι Αρηα und X 266 ως οὐκ ἔστ' ἐμὲ καὶ σὲ φιλήμεναι, οὕτε τι νωιν | δρχια έσσονται πρίν γ' η ετερόν γε πεσόντα αξματος άσαι Αρηα, wo zwischen  $\pi \varrho l \nu \gamma$  und dem infinitiv noch  $\eta$  steht, lassen sich gegen meine auffassung nicht anführen, denn hier ist das  $\pi \varrho l \nu$  vor  $\eta$  offenbar adverb, der folgende acc. m. infinitiv erklärt sich aber aus der parallelisirung mit dem vorhergehenden acc. m. infinitiv σφωι πρὶν ἀποπαύσεσθαι, resp. έμε και σε φιλήμεναι. Was endlich den gebrauch des einfachen  $\pi \varrho \ell \nu$  m. coniunctiv oder optativ, also des  $\pi \varrho \ell \nu$  als wirklicher coniunction betrifft, der sich bei Homer erst zu entwickeln beginnt, (s. oben die stellen), so führe ich denselben auf die jedenfalls ältere formel noto y' ote derart zurück, dass, nachdem man noto y' öre gebildet, und mit dem indicativ, av und dem coniunctiv, sowie mit dem optativ verbunden hatte, man sich weiter gewöhnte, das öre bei dieser construction ganz wegzulassen und note allein als coniunction zu gebrauchen. Wer mir solche entwicklung nicht zugibt, der vergleiche doch späteres ές τε mit homerischem ελς ὅτε, oder die im mhd. aus è daz, sît daz, swenne daz, unz daz entwickelten einfachen coniunctionen è, sit, swenne, unz, oder nhd. indem dass, nachdem dass, während dem dass, damit dass mit heute üblichem einfachen indem, nachdem, während, damit. Kann es eine schlagendere analogie geben?

b) Und wie wir so in den formeln ɛlç öte zev und zelv y' öte die ursprüngliche, noch nicht temporale bedeutung des öte erkannt haben, so finden sich auch bei dem einfachen öte noch spuren des ursprünglichen, noch nicht temporalen gebrauchs. Diese vollständig sicher zu stellen hat allerdings seine eigenthümlichen

Homeros. 205

schwierigkeiten, erstens darin, dass die temporale bedeutung sich in on speciell und übermächtig entwickelt hat, dass wir späteren dieselbe von vornherein, wo wir ein öts sehn, suchen und, wenn uns dieselbe nicht deutlich entgegentritt, uns gelegentlich mit einem schwachen, vielleicht trüglichen scheine derselben begnügen, zweitens darin, dass sich aus der temporalen bedeutung mit mehr oder minder starkem zurücktreten dieser je nach dem zusammenhange der einzelnen stellen und dem modus und tempus des őzesatzes sich weiter eine causale resp. concessive und condicionale entwickelt hat, die also hinter der temporalen liegend nicht mit der von uns gesuchten vortemporalen verwechselt werden darf, endlich darin, dass wenn alle stricke reissen, d. h. wenn öze weder temporal, noch causal oder concessiv, noch condicional erklärt werden kann, man an ein paar stellen unserer auffassung aus dem wege gehn kann, indem man ő ze als nominativ des relativen pronomens schreibt. Dennoch hoffe ich dem leser einige überzeugende beispiele der ursprünglicheren, vortemporalen bedeutung vorführen zu können. Dabei muss ich auf den gebrauch von öre im allgemeinen etwas näher eingehn, was auch ganz gut in der kürze geschehn kann, indem ich die weitaus überwiegende zahl der beispiele, wo es unzweifelhaft temporale bedeutung hat (zu der zeit wo, als, wann und seit), für meinen zweck unberücksichtigt lassen darf, ebenso die fälle condicionaler bedeutung, da diese nur in solchen fällen sich in öte entwickelt hat, wo es mit dem coniunctiv oder optativ steht, welcher gebrauch auch für unseren zweck nicht in frage kömmt, wohl aber ist es nöthig, auf die aus der temporalen entwickelte causale resp. concessive bedeutung einen blick zu werfen. Ein geringerer oder stärkerer schein causaler bedeutung entwickelt sich nämlich bei öze c. ind. praes. oder praeteriti, wenn von den beiden handlungen, die öte zunächst bloss zeitlich verknüpft, die mit öre angeknüpfte zugleich die veranlassung der anderen bildet. Man vergleiche hiefür őzs c. ind. praeteriti Z 200  $\Theta$  215 I 553 A 181 T 134  $\Psi$  721  $\gamma$  269  $\delta$  252 460 517  $\star$  378 x 249 o 457  $\omega$  164 172 etc., deutlicher Z 191 K 290  $\Sigma$  293, und c. ind. praesentis Y 29  $\beta$  314  $\nu$  129  $\varrho$  461  $\tau$  532. — Der schein concessiver bedeutung, der sich gelegentlich bei öte c. ind. praesentis findet, entsteht dann, wenn die durch őze zunächst nur

206 Homeros.

zeitlich verknüpften sätze in einem inneren widerspruch stehn, s. K 83 385  $\Omega$  363  $\sigma$  217  $\chi$  231, deutlicher E 802  $\mu$  22.

Abgesehn von allen diesen fällen finde ich fünf stellen, in denen mit sichcherheit oder grosser wahrscheinlichkeit weder temporale noch daraus entwickelte condicionale oder causale resp. concessive bedeutung des öts angenommen werden kann, sondern die ursprünglichere vortemporale zu statuiren ist.

1) ε 357 ω μοι έγω, μή τις μοι ύφαινησιν δόλον αὐτε άθανάτων, ὅτε με σχεδίης ἀποβήναι ἀνώγει.

Hier temporale oder daraus entwickelte causale bedeutung des 512 anzunehmen ist schon wegen des tempus im hauptsatze nicht möglich. Die einzige aber auch vollständig befriedigende erklärung der überlieferten lesart ist, dass man 523 in vortemporaler, ursprünglicher bedeutung fasst "in der beziehung dass", so dass Odysseus hier mit dem 512-satz angibt, inwiefern er fürchtet, dass ein gott ihm eine falle stelle. Allerdings kann man hier 5 22 als masculinum des relativen pronomens lesen, wie Aristophanes nach sch. HP that, wozu Pfudel p. 34 passend O 467 vergleicht, aber eine unbefangene kritik wird in erwägung der ursprünglichen bedeutung, die sich in 52 mehrfach, in 525 ein paar mal erhalten hat, geneigter sein, die überlieferung festzuhalten und in der angedeuteten weise zu erklären.

2) Α 518 ἢ δὴ λοίγια ἔργ', ὅτε μ' ἐχθοδοπῆσαι ἐφήσεις Τρη, ὅτ' ἄν μ' ἐρέθησιν ὀνειδείοις ἐπέεσσιν.

Man braucht, ja man darf sich durch die ähnliche stelle \$\alpha\$ 573 nicht bewegen lassen, auch an unserer stelle eine ellipse von ξσ-σεται anzunehmen, wie so ziemlich alle erklärer thun, sondern hat sich dabei zu beruhigen, dass λοίγια ξογ' allein einen vollen satz vertritt. Ebensowenig wird man mit Friedländer p. 67 einfach sagen, ὅτε - ἐφήσεις scheine so viel zu bedeuten wie εὶ - ἐφήσεις (ebenso Pfudel p. 33 und Ameis zur stelle), denn abgesehn davon, dass ὅτε nie ohne weiteres gleich εἰ gesetzt werden darf, ist die condicionale bedeutung auch nicht einmal dem zusammenhange angemessen, denn Zeus ist nicht mehr unentschlossen, ob er die bitte der Thetis erfüllen soll oder nicht, wie die fortsetzung der rede lehrt, sondern gewährt sie, wenn auch in voraussicht des in folge davon bevorstehenden ehelichen zankes. Also: fürwahr eine schlimme

geschichte, dass du mich (so) veranlassen wirst, der Here feindlich entgegenzutreten, wann sie etwa mich reizt mit schmähenden worten. Oze steht also eigentlich in dem sinne: in der beziehung dass und knüpft den inhalt eines satzes explicativ an das vorhergehende an.

3) Ρ 627 οὐδ' ἔλαθ' Λίαντα — | Ζεύς, ὅτε δὴ Τρώεσσι δίδου έτεραλκέα νίκην.

Auch hier scheint mir die auslässung "in der beziehung dass" die einzig berechtigte. Der versuch temporaler aussasung ist bereits von Friedländer p. 39 genügend zurückgewiesen. An causale wird noch weniger jemand denken wollen. Belehrend ist der vergleich mit der oben besprochenen stelle

- Ω 538 και δέ σε γιγνώσκω, Πρίαμε, φρεσίν, ουδέ με λήθεις, διτι θεών τίς σ' ήγε θοάς έπι νήας Αχαιών.
- 4) Π 433 ω μοι εγών, ότε μοι Σαρπηδόνα | μοῖρ' ὑπὸ Πατρόκλοιο δαμῆναι.

Ore steht hier ohne verb, indem μοῖρα, wie öfter ähnliche ausdrücke, einen ganzen satz vertritt. Dass von temporaler bedeutung hier keine rede sein kann, wird jeder zugeben, aber auch eine in dieser weise aus temporaler entwickelte causale findet keine parallelen im Homer. Denn ρ 461 oder ν 129, die Friedländer p. 60, Pfudel p. 34 hiefür anführen, können nicht als solche gelten. Ότε ist vielmehr auch hier: in der beziehung dass. Nonnus setzt in solchem falle ὅτι, s. 36, 269 ὤμοι Δηριάδαο μεμηνότος, ὅττι γυναῖχες | χαλχείους ὀνύχεσσι διασχίζουσι χιτῶνας.

5) δ 262 ἄτην δὲ μετέστενον, ην Αφοοδίτη δῶχ', ὅτε μ' ηγαγ' ἐκεῖσε κτλ.

Hier liegt auf dem δτε ein temporaler schein, aber viel sachgemässer scheint mir, es in ursprünglicherer bedeutung zu fassen, so dass der ὅτε-satz uns erklärt, worin die ἄτη, das obiect des hauptsatzes, bestand. — Auf stellen wie O 18 ἢ οὐ μέμνη, ὅτε τ' ἐχρέμω ὑψόθεν, cf. Υ 188 Φ 396 ω 115, oder π 424 ἢ οὐχ οἶσθ' ὅτε δεῦρο πατὴρ τεὸς ἵχετο φεύγων; cf. Θ 406 [420] lasse ich mich hier nicht ein, da diese wohl mit Bekker HBl. I 151 nach analogie des lat. memini cum zu erklären sind.

Somit sind es freilich nicht viele beispiele, die ich für öze in vortemporaler bedeutung anzuführen weiss, und nicht-alle sind sicher, aber das hat seinen guten grund. Dass nämlich öze abge-

208 Homeros.

sehn von ein paar spärlichen resten fast ganz aus seiner ursprünglichen position verdrängt und auf die temporale anwendung abgedrängt wurde, erklärt sich durch das daneben stehende öu, das es so einschränkte, dass man sich allmählich gewöhnte, es nur bei temporaler beziehung zweier sätze zu gebrauchen, und andererseits findet der umstand, dass das elidirte öz' in den homerischen gedichten in einer grösseren anzahl von fällen in ursprünglicherer bedeutung erhalten ist (wo Bekker und genossen öz' schreiben), in sehr natürlicher weise darin seine erklärung, dass neben dem nicht elidirbaren zweisilbigen ön und dem einsilbigen vocalisch auslautendem ö ein zweisilbiges elidirbares und dann consonantisch auslautendes wörtchen zur bezeichnung eines gleichartigen satzverhältnisses mehrfach den bedürfnissen des verses entgegenkam.

Wenn ich so glaube, die reihe der besprochenen erscheinungen unter einem einheitlichen gesichtspuncte zusammengefasst zu haben und ihre geschichtliche entwicklung nachzuweisen versucht habe, so kann man noch fragen, wie sich denn in  $\delta z_{\epsilon}$  die temporale bedeutung entwickelt habe. Die antwort ist, dass der  $\delta z_{\epsilon}$ -satz, der ursprünglich und seiner natur nach postpositiv ist, sich sehr oft an eine im hauptsatze gegebene zeitbestimmung anschloss, s. B 351 471 743  $\Gamma$  443  $\Delta$  259 E 210 500  $\Theta$  [475] I 106 253 K 84 386 N 335  $\Pi$  385 643 X 359  $\Omega$  363  $\lambda$  18  $\varrho$  461  $\sigma$  272 367  $\chi$  301 etc. etc., so dass man sich gewöhnte,  $\delta z_{\epsilon}$  allmählich auch in dem falle zu gebrauchen, wo der hauptsatz eine solche zeitbestimmung nicht enthielt, und in der coniunction selbst eine temporale bedeutung zu empfinden.

In betreff der Bekker'schen schreibung aber würde sich ergeben, um auf den anfang zurückzukommen und zum schlusse zu gelangen, dass sie als orthographische erleichterung des verständnisses gelten kann, aber insofern zweifelhaften werth hat, als man an einzelnen stellen zweifeln kaun, ob man sie anwenden soll oder nicht, und als durch dieselbe in eine zusammenhängende entwicklungsreihe ein riss gemacht wird.

Im allgemeinen endlich erhellt aus obiger darstellung, dass und weshalb ich in bezug auf die erklärung des accusativs 5, 51, 51, 51, 51, 52, die ansicht von Delbrück und Windisch, Syntakt. forsch. I p. 56 nicht theile, die mit bezugnahme auf Curtius Chronol. 72 an die früheste anwendung des accusativs anknüpfen, wonach er

der allgemeine casus obliquus war, und meinen, dass reste dieser uralten und allgemeinsten bedeutung des accusativs in diesen coniunctionen erhalten seien, indem in ihnen der accusativ schwerlich etwas anderes bedeuten könne, als dass der hauptsatz zu dem coniunctionssatze in irgend einer, nicht deutlich bezeichneten beziehung stehe. Ich meine doch, dass die entwickelung der accusative ö, öie, öie zu coniunctionsgebrauch in eine zeit fällt, wo der accusativ längst nicht mehr eben der allgemeine casus obliquus war.

Hannover.

C. Capelle.

#### Zu Livius.

Liv. XXX, 31, 1 bieten die handschriften: non me fallebat Hannibal auere adventus tui spem Carthaginieuses ... spem pacis turbasse. In al auere scheint mir alacres enthalten zu sein; der damit verbbundene ablativ spe ist vielleicht in folge des accusativ in der folgenden zeile in spem verwandelt worden. Alacres ist hier noch anschaulicher als das sonst übliche evectos oder excitos.

Liv. XXX, 30, 11: non temore incerta casuum reputat, quem fortuna nunquam decipit. Der erfahrungssatz ist sinnlos, wenn man nicht decepit liest. Denn so lange das glück die überlegung ersetzt, kann von dem reputare überhaupt nicht die rede sein. Wen das glück niemals getäuscht hat, pflegt immer auf sein gutes glück zu vertrauen. Man denke an die nebensätze mit cum und indic. perfecti.

Liv. XXX, 29, 4: Hannibal nihil quidem eorum, quae nuntiabantur, ... laeto animo audit, maxime si hostis fiduciaque non de nihilo profecto concepta percussus est. Eine leichte heilung der corrumpirten stelle ist möglich, wenn man annimmt, dass si das compendium se = sed enthält, und dass dieses vom rand aus an falscher stelle (für sed maxime) eingetragen worden ist. Statt que dürfte vielleicht quippe zu schreiben sein. Die stelle lautet also: Hannibal nihil quidem eorum, quae nuntiabantur, ... laeto animo audit, sed maxime hostis fiducia, quippe non de nihilo profecto concepta, percussus est. Nur ein bedenken bleibt mir noch übrig. Es scheint mir, als ob sich mit quippe die versicherungspartikel profecto nicht verträgt. Noch auffallender freilich ist Weissenborn's audaciaque — concepta!

Darmstadt.

A. Weidner.

### VIII.

#### Zu Theokritos.

1) Id. I, vs. 81 — 85:

ηνθ' ο Πρίηπος

κήφα· Δάφνι τάλαν, τι νυ τάκεαι; ά δ' ἔτι κώρα πάσας ἀνὰ κράνας, πάντ' ἄλσεα ποσσί φορεῖται. ζαλῶ σ', ἄ δύσερώς τις ἄγαν καὶ ἀμήχανος ἐσσί. ἄρχετε βουκολικᾶς Μοῖσαι φίλαι ἄρχετ' ἀοιδᾶς.

So ist in meiner ausgabe mit ziemlich vielen abweichungen von der vulgata geschrieben. Von dem bloss dialektischen abgesehen habe ich hämlich zuerst mit Brunck das durch gute handschriftliche auctorität gebotene tl vv táxeal 1) der gewöhnlichen lesart τί τὸ τάπεαι vorgezogen. Denn nicht allein ist diese durch das 7 der drei auf einander folgenden silben ziemlich kakophonisch und erinnert an das bekannte "o Tite tute Tati etc.", sondern auch die besondere hervorhebung des subjectes zò unbegründet. Wenn bei Meineke zi zv edirt ist, kann ich dies nur für einen druckfehler halten, da der nominativ zv nicht enklitisch werden kann und der accusativ zu hier unmöglich ist; Ziegler, der jenes The regular of the general security of the security of the general security of the security of zu haben. Dagegen das den fragwörtern in ähnlicher weise wie das lateinische nam verstärkend beigegebene vu ist aus der homerischen sprache genügend bekannt, s. Hartung Griech. Part. II, 101, und namentlich findet sich w wie hier mehrfach in fragen,

<sup>1)</sup> Nämlich in z. C. | Q. 3 corr. (auf rasur), w., also in dem werthvollen geschlechte der familien p. Q. w. (nur dass der codex p. hier gerade abweicht), über welches ich Philol. XXXIII, b. 3, p. 395 f. gesprochen habe.

die einen vorwurf enthalten, wie Il. Α, 414 τι νύ σ' ἔτρεφον αλνά τεχοῦσα, Δ, 31. δαιμονίη, τι νύ σε Πριαμος Πριάμοιό τε παῖδες τόσσα χαχά δέζουσιν, Od. α, 61 τι νύ οι τόσον ωδύσαο Ζεῦ, h. Ven. 178 τι νυ νήγρετον ὕπνον λαύεις.

Dass ferner die gewöhnliche lesung å δέ τε κώρα nicht die richtige sei, lässt sich aus der überlieferung der besseren quellen entnehmen, welche theils å δέ τοι, theils å δέ τι bieten 2). Hiernach ist von Ziegler mit Brunck 3) å δέ τι geschrieben, was allerdings durch die alten scholien empfohlen zu werden scheint, wenn sie das von mir in ζαλῶ σ' verwandelte participium ζατοῖσ', ζατεῦσ' der handschriften zum vorhergehenden ziehen und dabei ein ζητοῦσά σε bringen 4). Denn obgleich das σε nur ergänzt scheinen kann, darf es doch auch glaublich dünken, dass mit dem τοι nach der häufigen verwechslung der jüngeren aus sprache in wahrheit τυ gemeint sei 5). Aber die construction dieses accusativs mit jenem participium ist höchst unnatürlich, wenn nach der vorherrschenden überlieferung, die auch in jenen scholien ausdrücklich anerkannt ist, das ephymnion dazwischen tritt, und

- 2) A dé vos k. Db. | a. 5. 12., die lemmata in Scholl. Gen.b und mit yo. in Scholl. 3, endlich auch Gregor. Cor.; à dé n p. | Q. sec. (n auf rasur). 3. | w. | K., also die in anm. 1 bemerkten familien, zu denen auch K. in naher beziehung steht, h de n lemm. Scholl. k.
- 3) Schon Casaubonus hat dasselbe vorgeschlagen, aber & die 18 vorgezogen, wobei er aber irrig 18 als dorische form für 08 gefasst wissen wollte. Auch Sanctamandus bei Gaisford vermuthet als die ausradirte prima lectio in Q. eine dorische form für 08, unklar ob 10 oder mit Casaubonus 18, vgl. anm. 4.
- 4) Scholl. p. 68, 16 τὸ ἔξῆς ἡ δὲ χόρη ἀνὰ πᾶσαν τὴν χρήνην ζητοῦσά σε διὰ μέσου γὰρ ὁ στίχος τὸ ἄρχετε βωχολιχᾶς μανιωδῶς είρεται (auch Scholl. k.). Sanctamandus beruft sich für seine vermuthung (s. anm. 3) auf das in Q. a prima manu beigeschriebene entsprechende scholion ,,ἀνὰ πᾶσαν τὴν χρήνην ζητοῦσά σε. διὰ μέσου δὲ ὁ σίχος τοῦ ἄρχετε , das ich in meiner ausgabe der scholien zu erwähnen versäumt habe, wie auch die nach Sanctamandus in Q. über den vers ἄρχετε geschriebene alte glosse ,,διὰ μέσου τὸ μέλος τοῦτο". Aber jenes scholion ist, wie der singular πᾶσαν χρήνην erkennen lässt, aus einer andern quelle geflossen als der text in Q., vgl. anm. 6. Noch vgl. Scholl. p. 69, 14 ζητοῦσα γάρ σε ἡ Νύμφη περιέρχεται (auch Scholl. k). Uebrigens hat sich gewiss auch Casaubonus (anm. 3) durch die scholien bestimmen lassen.
- 5) Jedoch finde ich in den dorischen idyllien zos statt zò oder zu sus irgend beachtungswerthen handschriften nur III, 14 notirt, wo 23. Q. zos für zv, und IX, 5, wo I. zos für zó; nicht viel häufiger ist n für zò oder zv, nämlich I, 97 in p. z. C | Q. | s., IX, 5 in L., XV, 76 in s. C. Y.

selbst nach der von mir nicht ohne handschriftliche auctorität vorgenommenen umstellung desselben (s. unten) wenig glaublich. wird aber auch die unrichtigkeit dieses participiums, von dem 70 abhängen soll, im folgenden mit starken gründen nachgewiesen werden. Ich habe deshalb lieber die lesart derjenigen handschriften, die sich bereits vorher durch das zi vo bewährt haben und sonst vielfach bewähren 6), nämlich ά δέ τι χώρα, zu grunde gelegt und danach das schon von Köhler vorgeschlagene, aber von mir ohne kenntniss dieses vorgängers gefundene ά δ' ἔτι χώρα hergestellt. Man vergleiche damit zunächst XVII, 134 ἔτι παρθένος Ίρις, Inc. VII (Theocr. XXVII), 64 οὐχέτι χώρα, Arist. Nub. 530 παρθένος γαρ έτ' ή, Eur. Bacch. 693 παρθένοι τ' έτ' άζυγες, Soph. Trach. 536 χόρην γάρ, οξμαι δ' οὖχέτ', ἀλλ' ἐζευγμένην; dann aber auch die sehr häufige analoge verbindung von žu mit bezeichnungen der jugend, wie παῖς, νέος u. dgl., wobei besonders solche fälle zu beachten sind, in welchen, wie bei dem obigen έτι παρθένος, das žu mit dem nomen fast in einen begriff verschmolzen ist. Von dieser art sind Bion. XII (II), 1 εξευτάς ξιι χώρος, Philostr. Her. p. 668 κάν μειρακίφ έτι, Soph. Oed. v. 18 οι δ' έτ' ήθεων λεχτοί, wie Elsmley zu Eur. Bacch. 693 unbedingt richtig das unzulässige οί δέ τ' gebessert hat; endlich bei Theokrit selbst und durch den beistehenden artikel dem ά δ' ἔτι χώρα besonders genau entsprechend XV, 120 of d' žu zūçoi, was ich statt der vulgata οί δέ τε κῶροι nach guter auctorität hergestellt habe, hier unter Ziegler's nachfolge.

Die grösste schwierigkeit der ganzen stelle steckt aber in dem anfange von vs. 85. Hier bieten unter den besseren quellen k. Db.  $\zeta$ áreisa (in k. mit übergeschriebenem  $\varepsilon$ i $\zeta$  sec. man.), und auch Cyrillus Anecdd. Pariss. IV, 183, 6 erwähnt, offenbar aus dieser stelle, ein Theokritisches  $\zeta$ ar $\varepsilon$ i $\zeta$ , nämlich  $ZHT\Omega$ ,  $\Theta$  $\varepsilon$ o-zoito $\zeta$   $\delta$ è  $\zeta$ ar $\varepsilon$ i $\zeta$ 8). Dagegen dasjenige geschlecht der hand-

<sup>6)</sup> So gerade noch in diesen versen πάσας ἀνὰ κράνας p. z. | Q. S. | w. | D.B.Θ.Φ. unter zutritt einer andern verwandten familie, während die andern familien offenbar unrichtig den singular πᾶσαν — κράναν haben.

<sup>7)</sup> Nämlich of δέ το 23. LP., of δ έτο M., of δ έτο K., ω δ' έτο F., of δε του 9., dazu die glossen zu of δ έτε in E. ,,συν το έτοις", in N. (mit F. nahe verwandt) ,, ενθάδε πρὸς το ύτοις", offenbar auf die lesart ωδ' έτο bezüglich.

<sup>8)</sup> Meineke erwähnt auch eine mit der lesart Caresoa fast über-

schriften, das in dieser stelle schon wiederholt gutes geliefert hat, gibt formen mit os, nämlich ζητοῖσ' ά p., ZATOIZ' A lemm. Scholl. p. ap. Gaisf., ζατοῖσ' α Q. w., ζατοῖσ' ως 3. z. C., ζατοίσα p. γQ., D. B. A. Φ., dieses auch in guten handschriften anderer familien, namentlich der familien a. s. 6., wie auch ζατοῖσ'  $\dot{u}$  in 5., welcher codex zu der familie a. gehört. Nur die entschieden schlechteren familien bieten ζατεύσ' ά, ζατεύσα. Lúnica wird in Scholl. k. ganz richtig für die äolische form statt ζηιούσα erklärt; aber in einem anderen scholion ebd. heisst auch Laroïca äolisch, wie auch in Scholl. p., und auf diese form ist dam auch in Scholl. 3. 5. Gen.b irrthümlich die in k. wegen der Barytonesis von ζάτεισα gemachte bemerkung bezogen. In Scholl. Call. ist das Aodinov sogar zu dem lemma ζατεύσα gesetzt. Sowohl ζάπεισα (wonach Ziegl. II ζάτεισ' α) als ζατοΐσα verstossen gegen den dialekt der dorischen idyllien Theokrit's. Denn die echt-aolischen participien der verba auf - έω (wie φίλεις, φίλεισα) sind hier überall nicht gebraucht, und die missgeschaffene form Caroïca findet nur eine analogie in der vulgata popoïcas XV, 105, die aber mit recht längst anstössig gewesen und beseitigt ist 9). Gesichert sind für das weibliche participium der verba auf  $-\epsilon\omega$ nur die dorischen formen auf -εῦσα, nämlich ποιολογεῦσα III, 32, urθευσα V, 56, καλευσα VI, 7, und in Id. XVIII die halbäolischen formen έγχουτέοισαι 7., ποθέοισαι 42. Da nun aber ζαrevou durch die auctorität der besseren handschriften ausser fruge gestellt ist, so erscheint es schon in formaler hinsicht sehr unwahrscheinlich, dass der dichter hier wirklich eine dem attischen ζπούσα entsprechende form gesetzt habe, wozu dann noch, wenn das ephymnion an seiner gewöhnlichen stelle behalten wird, die misslichkeit der construction über das ephymnion weg hinzutritt.

Meineke hat nun in beiden hinsichten dadurch zu helfen gesucht, dass er unter anlehnung an die lesart ζάτεισα mit leichtester

einstimmende ,, scriptura apud grammaticum Crameri An. Ox. vol. III, p. 360, 3". Ich habe dieselbe aber weder dort noch sonst in den Ann. Oxx. finden können.

<sup>9)</sup> Valckenaer hat nach dem vorschlage von Hemsterhuis q έροισαι hergestellt, Meineke nach Hermann's besserung q ορεύσαι, wofür ich am dem freilich sehr jungen codex F bestätigung beigebracht habe. Aber ebendahin zielt auch φορούσαι 9. 23. L. M. (φερούσαι K.), welche handschriften in diesem idyll zu den bessern gehören.

 $\Sigma$  136 190  $\Omega$  781 z 175 z 336  $\varrho$  9, c. opt.  $\Phi$  580 und ohne verb, indem  $\omega_{Q\eta}$  einen ganzen satz vertritt, o 394), andrerseits im späteren griechisch, zuerst bei Pindar, wirklich als präposition mit genitiv gebraucht ist (cf. πάρος c. gen. @ 254). Auch der gebrauch von  $\pi\varrho\ell\nu$  mit infinitiv scheint mir am einfachsten und natürlichsten so erklärt zu werden, dass  $\pi \varrho t r$  bei demselben, der ja die erstarrte casusform eines nomens actionis ist, prapositionsartig gebraucht wurde. Jedenfalls wird man diese erklärung der Herzogs JJb. 107, 1 ff., dass zwischen nelv und dem infinitiv ein fottv zu ergänzen sei, oder der Richters l. c. p. 29 sq., die die sache nur dunkler macht, vorziehn. Auch Ε 288 οὐ μὲν σφῶι γ' ὀίω | πρὶν αποπαύσεσθαι, πρίν γ' η ετερόν γε πεσόντα | αιματος άσαι "Αρηα und X 266 ως ουχ έστ' έμε και σε φιλήμεναι, ούτε τι νωιν όρχια έσσονται πρίν γ' η ετερόν γε πεσόντα αξματος άσαι Αρηα, wo zwischen  $\pi \varrho \iota \nu \gamma$  und dem infinitiv noch  $\eta$  steht, lassen sich gegen meine auffassung nicht anführen, denn hier ist das  $\pi \varrho l \nu$  vor  $\eta$  offenbar adverb, der folgende acc. m. infinitiv erklärt sich aber aus der parallelisirung mit dem vorhergehenden acc. m. infinitiv σφωι πρὶν ἀποπαύσεσθαι, resp. έμε και σε φιλήμεναι. Was endlich den gebrauch des einfachen  $\pi \varrho \ell \nu$  m. conjunctiv oder optativ, also des  $\pi \varrho \ell \nu$  als wirklicher coniunction betrifft, der sich bei Homer erst zu entwickeln beginnt, (s. oben die stellen), so führe ich denselben auf die jedenfalls ältere formel  $\pi \varrho \ell \nu \gamma$  ote derart zurück, dass, nachdem man  $\pi \varrho \ell \nu \gamma$ öre gebildet, und mit dem indicativ, är und dem coniunctiv, sowie mit dem optativ verbunden hatte, man sich weiter gewöhnte, das öte bei dieser construction ganz wegzulassen und note allein als coniunction zu gebrauchen. Wer mir solche entwicklung nicht zugibt, der vergleiche doch späteres ές τε mit homerischem ελς ὅτε, oder die im mhd. aus è daz, sît daz, swenne daz, unz daz entwickelten einfachen coniunctionen è, sît, swenne, unz, oder nhd. indem dass, nachdem dass, während dem dass, damit dass mit heute üblichem einfachen indem, nachdem, während, damit. Kann es eine schlagendere analogie geben?

b) Und wie wir so in den formeln  $\epsilon l \zeta$  öte zer und  $\pi \varrho l \nu \gamma'$  öte die ursprüngliche, noch nicht temporale bedeutung des öte erkannt haben, so finden sich auch bei dem einfachen öte noch spuren des ursprünglichen, noch nicht temporalen gebrauchs. Diese vollständig sicher zu stellen hat allerdings seine eigenthümlichen

schwierigkeiten, erstens darin, dass die temporale bedeutung sich in őz so speciell und übermächtig entwickelt hat, dass wir späteren dieselbe von vornherein, wo wir ein öte sehn, suchen und, wenn uns dieselbe nicht deutlich entgegentritt, uns gelegentlich mit einem schwachen, vielleicht trüglichen scheine derselben begnügen, zweitens darin, dass sich aus der temporalen bedeutung mit mehr oder minder starkem zurücktreten dieser je nach dem zusammenhange der einzelnen stellen und dem modus und tempus des özesatzes sich weiter eine causale resp. concessive und condicionale entwickelt hat, die also hinter der temporalen liegend nicht mit der von uns gesuchten vortemporalen verwechselt werden darf, endlich darin, dass wenn alle stricke reissen, d. h. wenn öze weder temporal, noch causal oder concessiv, noch condicional erklärt werden kann, man an ein paar stellen unserer auffassung aus dem wege gehn kann, indem man ο τε als nominativ des relativen pronomens schreibt. Dennoch hoffe ich dem leser einige überzeugende beispiele der ursprünglicheren, vortemporalen bedeutung vorführen zu können. Dabei muss ich auf den gebrauch von öre im allgemeinen etwas näher eingehn, was auch ganz gut in der kürze geschehn kann, indem ich die weitaus überwiegende zahl der beispiele, wo es unzweifelhaft temporale bedeutung hat (zu der zeit wo, als, wann und seit), für meinen zweck unberücksichtigt lassen darf, ebenso die fälle condicionaler bedeutung, da diese nur in solchen fällen sich in öte entwickelt hat, wo es mit dem coniunctiv oder optativ steht, welcher gebrauch auch für unseren zweck nicht in frage kömmt, wohl aber ist es nöthig, auf die aus der temporalen entwickelte causale resp. concessive bedeutung einen blick zu werfen. Ein geringerer oder stärkerer schein causaler bedeutung entwickelt sich nämlich bei öze c. ind. praes. oder praeteriti, wenn von den beiden handlungen, die öze zunächst bloss zeitlich verknüpft, die mit 872 angeknüpfte zugleich die veranlassung der anderen bildet. Man vergleiche hiefür őze c. ind. praeteriti Z 200  $\Theta$  215 I 553 A 181 T 134  $\Psi$  721  $\gamma$  269  $\delta$  252 460 517  $\star$  378 x 249 o 457  $\omega$  164 172 etc., deutlicher Z 191 K 290  $\Sigma$  293, und c. ind. praesentis Y 29  $\beta$  314  $\nu$  129  $\varrho$  461  $\tau$  532. — Der schein concessiver bedeutung, der sich gelegentlich bei öze c. ind. praesentis findet, entsteht dann, wenn die durch őze zunächst nur

206

zeitlich verknüpften sätze in einem inneren widerspruch stehn, s. K 83 385  $\Omega$  363  $\sigma$  217  $\chi$  231, deutlicher E 802  $\mu$  22.

Abgesehn von allen diesen fällen finde ich fünf stellen, in denen mit sichcherheit oder grosser wahrscheinlichkeit weder temporale noch daraus entwickelte condicionale oder causale resp. concessive bedeutung des ötz angenommen werden kann, sondern die ursprünglichere vortemporale zu statuiren ist.

1) ε 357 ω μοι έγω, μή τίς μοι ὑφαίνησιν δόλον αὖτε άθανάτων, ὅτε με σχεδίης ἀποβήναι ἀνώγει.

Hier temporale oder daraus entwickelte causale bedeutung des  $\delta \tau s$  anzunehmen ist schon wegen des tempus im hauptsatze nicht möglich. Die einzige aber auch vollstäudig befriedigende erklärung der überlieferten lesart ist, dass man  $\delta \tau s$  in vortemporaler, ursprünglicher bedeutung fasst "in der beziehung dass", so dass Odysseus hier mit dem  $\delta \tau s$ -satz angibt, inwiefern er fürchtet, dass ein gott ihm eine falle stelle. Allerdings kann man hier  $\delta \tau s$  als masculinum des relativen pronomens lesen, wie Aristophanes nach sch. HP that, wozu Pfudel p. 34 passend O 467 vergleicht, aber eine unbefangene kritik wird in erwägung der ursprünglichen bedeutung, die sich in  $\delta \tau'$  mehrfach, in  $\delta \tau s$  ein paar mal erhalten hat, geneigter sein, die überlieferung festzuhalten und in der angedeuteten weise zu erklären.

2) Α 518 ἢ δὴ λοίγια ἔργ', ὅτε μ' ἔχθοδοπῆσαι ἔφήσεις Τρη, ὅτ' ἄν μ' ἔρέθησιν ὀνειδείοις ἐπέεσσιν.

Man braucht, ja man darf sich durch die ähnliche stelle \$\mathcal{A}\$ 573 nicht bewegen lassen, auch an unserer stelle eine ellipse von ξσ-σεται anzunehmen, wie so ziemlich alle erklärer thun, sondern hat sich dabei zu beruhigen, dass λοίγια ξοχ' allein einen vollen satz vertritt. Ebensowenig wird man mit Friedländer p. 67 einfach sagen, ὅτε - ἐφήσεις scheine so viel zu bedeuten wie εὶ - ἐφήσεις (ebenso Pfudel p. 33 und Ameis zur stelle), denn abgesehn davon, dass ὅτε nie ohne weiteres gleich εὶ gesetzt werden darf, ist die condicionale bedeutung auch nicht einmal dem zusammenhange angemessen, denn Zeus ist nicht mehr unentschlossen, ob er die bitte der Thetis erfüllen soll oder nicht, wie die fortsetzung der rede lehrt, sondern gewährt sie, wenn auch in voraussicht des in folge davon bevorstehenden ehelichen zankes. Also: fürwahr eine schlimme

geschichte, dass du mich (so) veranlassen wirst, der Here feindlich entgegenzutreten, wann sie etwa mich reizt mit schmähenden worten. Oz steht also eigentlich in dem sinne: in der beziehung dass und knüpft den inhalt eines satzes explicativ an das vorhergehende an.

3) Ρ 627 οὐδ' ἔλαθ' Αΐαντα — | Ζεύς, ὅτε δη Τρώεσσι δίδου έτεραλκέα νίκην.

Auch hier scheint mir die auffassung "in der beziehung dass" die einzig berechtigte. Der versuch temporaler auffassung ist bereits von Friedländer p. 39 genügend zurückgewiesen. An causale wird noch weniger jemand denken wollen. Belehrend ist der vergleich mit der oben besprochenen stelle

- Ω 538 και δέ σε γιγνώσκω, Ποίαμε, φρεσίν, οὐδέ με λήθεις, διτι θεων τίς σ' ήγε θοὰς ἐπὶ νῆας Αχαιων.
- 4) Π 433 ω μοι έγων, ότε μοι Σαρπηδόνα | μοῖρ' ὑπὸ Πατρόκλοιο δαμῆναι.

Ote steht hier ohne verb, indem μοῖρα, wie öfter ähnliche ausdrücke, einen ganzen satz vertritt. Dass von temporaler bedeutung hier keine rede sein kann, wird jeder zugeben, aber auch eine in dieser weise aus temporaler entwickelte causale findet keine parallelen im Homer. Denn ρ 461 oder ν 129, die Friedländer p. 60, Pfudel p. 34 hiefür anführen, können nicht als solche gelten. Ότε ist vielmehr auch hier: in der beziehung dass. Nonnus setzt in solchem falle ὅτι, s. 36, 269 ωμοι Δηριάδαο μεμηνότος, ὅττι γυναῖχες | χαλχείους ὀνύχεσσι διασχίζουσι χιτῶνας.

5) δ 262 άτην δε μετέστενον, ην Αφροδίτη δωχ', ότε μ' ηγαγ' εκείσε κτλ.

Hier liegt auf dem δτε ein temporaler schein, aber viel sachgemässer scheint mir, es in ursprünglicherer bedeutung zu fassen, so dass der δτε-satz uns erklärt, worin die ἄτη, das obiect des hauptsatzes, bestand. — Auf stellen wie O 18 ἢ οὖ μέμνη, ὅτε τ' ἐχοξμω ὑψόθεν, cf. Υ 188 Φ 396 ω 115, oder π 424 ἢ οὖχ οἶσθ' ὅτε δεῦρο πατήρ τεὸς ἴχετο φεύγων; cf. Θ 406 [420] lasse ich mich hier nicht ein, da diese wohl mit Bekker HBl. I 151 nach analogie des lat. memini cum zu erklären sind.

Somit sind es freilich nicht viele beispiele, die ich für öze in vortemporaler bedeutung anzuführen weiss, und nicht alle sind sicher, aber das hat seinen guten grund. Dass nämlich öze abge-

selbst nach der von mir nicht ohne handschriftliche auctorität vorgenommenen umstellung desselben (s. unten) wenig glaublich. wird aber auch die unrichtigkeit dieses participiums, von dem zu abhängen soll, im folgenden mit starken gründen nachgewiesen werden. Ich habe deshalb lieber die lesart derjenigen handschriften, die sich bereits vorher durch das zi vv bewährt haben und sonst vielfach bewähren 6), nämlich  $\dot{\alpha}$   $\delta \xi$   $\tau \iota$   $\varkappa \omega \rho \alpha$ , zu grunde gelegt und danach das schon von Köhler vorgeschlagene, aber von mir ohne kenntniss dieses vorgängers gefundene ά δ' ἔτι κώρα hergestellt. Man vergleiche damit zunächst XVII, 134 Ett nagGéroc Igic, Inc. VII (Theocr. XXVII), 64 οὐχέτι χώρα, Arist. Nub. 530 παρθένος γὰο ἔτ' ἡ, Eur. Bacch. 693 παοθένοι τ' ἔτ' ἄζυγες, Soph. Trach. 536 χόρην γάρ, οξμαι δ' οὐχέτ', άλλ' ἐζευγμένην; dann aber auch die sehr häufige analoge verbindung von žu mit bezeichnungen der jugend, wie mais, véos u. dgl., wobei besonders solche fälle zu beachten sind, in welchen, wie bei dem obigen ži zaq9 \( \varphi vo \cap \), das žu mit dem nomen fast in einen begriff verschmolzen ist. Von dieser art sind Bion. XII (II), 1 εξευτάς ξτι χώρος, Philostr. Her. p. 668 κάν μειρακίω έτι, Soph. Oed. v. 18 οἱ δ' ἔτ' ήθέων λεκτοί, wie Elsmley zu Eur. Bacch. 693 unbedingt richtig das unzulässige οί δέ τ' gebessert hat; endlich bei Theokrit selbst und durch den beistehenden artikel dem ά δ' ἔτι χώρα besonders genau entsprechend XV, 120 of d' žu zwooi, was ich statt der vulgata οί δέ τε χῶροι nach guter auctorität hergestellt habe, hier unter Ziegler's nachfolge.

Die grösste schwierigkeit der ganzen stelle steckt aber in dem anfange von vs. 85. Hier bieten unter den besseren quellen k. Db.  $\zeta$ áteisa (in k. mit übergeschriebenem  $\epsilon i \zeta$  sec. man.), und auch Cyrillus Anecdd. Pariss. IV, 183, 6 erwähnt, offenbar aus dieser stelle, ein Theokritisches  $\zeta$ ate $i \zeta$ , nämlich  $ZHT\Omega$ ,  $\Theta$ eó-zoito  $\delta$ è  $\zeta$ ate $i \zeta$ . Dagegen dasjenige geschlecht der hand-

<sup>6)</sup> So gerade noch in diesen versen πάσας ἀνὰ κράνας p. z. | Q. 3. | w. | D.B.Θ.Φ. unter zutritt einer andern verwandten familie, während die andern familien offenbar unrichtig den singular πᾶσαν — κράναν haben.

<sup>7)</sup> Nämlich of δέ το 23. LP., of δ΄ έτο M., of δέ το K., ω δ΄ έτο F., of δε το 9., dazu die glossen zu of δέ τε in E. ,,σὺν τούτοις", in N. (mit F. nahe verwandt) ,,ἐνθάδε πρὸς τούτοις", offenbar auf die lesart ωδ΄ ἐτο bezüglich.

<sup>8)</sup> Meineke erwähnt auch eine mit der lesart ζάτεισα fast über-

schriften, das in dieser stelle schon wiederholt gutes geliefert hat, gibt formen mit os, nämlich ζητοῖσ' α p., ZATOIZ' A lemm. Scholl. p. ap. Gaisf., ζατοῖσ' ἄ Q. w., ζατοῖσ' ώς 3. z. C., ζατοῖσα p. γQ., D. B. A. Φ., dieses auch in guten handschriften anderer familien, namentlich der familien a. s. 6., wie auch ζατοῖσ' à in 5., welcher codex zu der familie a. gehört. Nur die entschieden schlechteren familien bieten ζατεύσ' ά, ζατεύσα. Lúttsoa wird in Scholl. k. ganz richtig für die äolische form statt ζηιοῦσα erklärt; aber in einem anderen scholion ebd. heisst auch ζατοῖσα äolisch, wie auch in Scholl. p., und auf diese form ist dann auch in Scholl. 3. 5. Gen.b irrthümlich die in k. wegen der Barytonesis von ζάτεισα gemachte bemerkung bezogen. In Scholl. Call. ist das Aodizor sogar zu dem lemma ζατένσα gesetzt. Sowohl ζάπεισα (wonach Ziegl. II ζάτεισ' α) als ζατοΐσα verstossen gegen den dialekt der dorischen idyllien Theokrit's. Denn die echt-äolischen participien der verba auf  $-\epsilon\omega$  (wie  $\varphi l \lambda \epsilon \iota \sigma \alpha$ ) sind hier überall nicht gebraucht, und die missgeschaffene form ζατοΐσα findet nur eine analogie in der vulgata φοροΐσαι XV, 105, die aber mit recht längst anstössig gewesen und beseitigt ist 9). Gesichert sind für das weibliche participium der verba auf  $-\epsilon\omega$ nur die dorischen formen auf -εύσα, nämlich ποιολογεύσα III, 32, ανθεύσα V, 56, χαλεύσα VI, 7, und in Id. XVIII die halbäolischen formen έγχροτέοισαι 7., ποθέοισαι 42. Da nun aber ζατεῦσα durch die auctorität der besseren handschriften ausser frage gestellt ist, so erscheint es schon in formaler hinsicht sehr unwahrscheinlich, dass der dichter hier wirklich eine dem attischen ζητούσα entsprechende form gesetzt habe, wozu dann noch, wenn das ephymnion an seiner gewöhnlichen stelle behalten wird, die misslichkeit der construction über das ephymnion weg hinzutritt.

Meineke hat nun in beiden hinsichten dadurch zu helfen gesucht, dass er unter anlehnung an die lesart ζάτεισα mit leichtester

einstimmende ,,scriptura apud grammaticum Crameri An. Ox. vol. III, p. 360, 3". Ich habe dieselbe aber weder dort noch sonst in den Ann. Oxx. finden können.

<sup>9)</sup> Valckenaer hat nach dem vorschlage von Hemsterhuis φέροισαι hergestellt, Meineke nach Hermann's besserung φορεύσαι, wofür ich aus dem freilich sehr jungen codex F bestätigung beigebracht habe. Aber ebendahin zielt auch φορούσαι 9. 23. L. M. (φερούσαι K.), welche handschriften in diesem idyll zu den bessern gehören.

änderung ζατεῖ σ'· å geschrieben hat, worin Fritzsche gefolgt ist. Aber dies bringt einen andern fehler gegen den dialekt, den ich mir freilich selbst in meinem  $\zeta \alpha \lambda \tilde{\omega}$  o' habe entschlüpfen lassen. In den dorischen idyllien hat nämlich Theokrit niemals die formen σέ, σε 10) gebraucht, sondern nur die echt-dorischen τέ, τυ und in Id. XI das merkwürdige tiv. Ausserdem ist durch diese änderung durchaus nicht das schwere bedenken beseitigt, welches sich überall an das verbum ζητεῖν in diesem zusammenhange beftet. Ich muss nämlich unter aufgebung meiner früheren ansicht (Philol. VII, 414) jetzt mit Meineke Lennep's auffassung des verhältnisses der liebe des Daphnis, wie Theokrit es sich in diesem idyll gedacht habe, für die einzig natürliche halten, nämlich: Daphnin die contemtorem amoris tandem ex ira Veneris deperire coepisse puellam, quae amori eius non responderit, unde ipsum moerore contabuisse, wie denn ein solches verhältniss auch Ovid AA. I, 732 anerkannt habe:

Pallidus in lenta Naide Daphnis erat, und Nonnus Dion. XV, 307:

α πόσα Δάφνις αξιδεν ὁ βουχόλος αμφι δε μολπή παρθένος αστιβέεσσιν εκεύθετο μαλλον ερίπναις ποιμενίης φεύγουσα βοής μέλος.

Aber wenn nun Meineke sich auch Lennep's weitere annahme angeeignet hat, dass in dieser stelle Priapus, um den Daphnis einigermassen zu trösten, officioso utens mendacio ihn mit der angabe täusche, dass das mädchen selbst von liebesgluth ergriffen ihn überall suche, so ist das doch gar zu wunderlich und unglaublich, obgleich schon die alten scholien ähnliches zu meinen scheinen mit dem παρηγορητικός ὁ λόγος und παρηγορήσαι θέλων τοῦτό φησι πρὸς αὐτόν p. 69, 12 ff. (beides auch k.). Eben so wenig wird man der andern in den scholien versuchten lösung der schwierigkeit beistimmen wollen, wonach Priapus nur ironisch reden soll: εἰρωνεύεται δέ· ζητεῖ γὰρ αὐτὸς μᾶλλον, οὐ ζητεῖται

<sup>10)</sup> Allerdings ist V, 14 fast allgemein où où ye überliefert. Aber où de ye in dem guten codex Q. weiset auf das von Kiessling hergestellte und auch von mir aufgenommene où vé ye hin. Von den andern formen dieses pronomens finden sich in den dorischen idyllien an formen mit o nur oos XIV, 58, wo ich vos hergestellt habe, und oéder IV, 38, vielleicht nach analogie des von Sophron gebrauchten µedèr (Diall. II, 249) in véder zu bessern.

ủπὸ τῆς Νύμφης p. 69, 11 (auch k.). Hier ist aber wenigstens das wahre verhältniss des Daphnis zu der geliebten ganz richtig angegeben. Lässt man nun aber das nach allen seiten hin so bedeukliche ζητεῖν aus dem spiele, so ergibt sich, in welchem sinne das mädchen πάσας ἀνὰ κράνας, πάντ ἄλσεα schweife, mit grosser klarheit besonders aus der vergleichung von Horat. Carm. II, 5, 5:

Circa virentis est animus tuae
campos iuvencae, nunc fluviis gravem
solantis aestum, nunc in udo
ludere cum vitulis salicto

Praegestientis.

Es liegt nämlich auch dem theokritischen ausdrucke der beliebte vergleich eines spröden jungen mädchens als einer παρθένος ἀδμής oder ἄζυξ mit einem füllen oder rinde zu grunde, wie er sonst noch besonders Anacr. fr. 75, Hor. Carm. III, 11, 9 ausgeführt ist. Gleich einem solchen schweift das von Daphnis geliebte mädchen, statt sich dem liebesjoche zu fügen, lieber in munterer freiheit an quellen und in hainen umher, wie die iuvenca des Horaz fluvios und salicta aufsucht. Priapus, der in seinem wesen gar keine veranlassung hat mit dem Daphnis besondere sympathie zu empinden, verspottet ihn, dass er die spröde iuvenca nicht zu bändigen verstehe: "was härmst du dich ab und lässt das mädchen in sprödem muthwillen umherschweifen?"

Mit dieser unbesangenen und natürlichen aussaung des übrigen lässt sich nun offenbar das such en des Daphnis durch das mädchen in keiner weise vereinigen, und es erscheint nun von allen seiten her geboten statt einer äolischen oder dorischen form von  $\zeta_{\eta \iota \bar{\iota} \bar{\iota} \bar{\iota}}$  irgend ein anderes wort anderen begriffes herzustellen. Ich babe dies, nachdem Hemsterhuis mit  $\zeta \alpha \lambda o \bar{\iota} \sigma' \cdot \bar{\iota}$  vorgegangen war, durch die änderung  $\zeta \alpha \lambda \bar{\omega} \sigma'$ ,  $\bar{\iota}$  gethan, und zwar, wie ich noch glaube, in einer hinsichtlich des gedankens ganz angemessenen weise. Aber freilich lässt sich das  $\zeta \alpha \lambda \bar{\omega} \sigma'$  wegen des gegen den dialekt sündigenden  $\sigma_{\bar{\iota}}$  (s. ob.) nicht aufrecht erhalten, und ich balte aur  $\bar{\iota}$  fest, das sich ausser dem  $\zeta \alpha \tau \iota \sigma' \sigma'$   $\bar{\omega}$  in 5 besonders auf  $\zeta \alpha \tau \iota \sigma' \sigma'$   $\bar{\omega}$  in 3. z. C. stützt, wo  $\bar{\omega}$  offenbar aus einer glosse zu dem dorischen  $\bar{\iota}$  stammt, wobei noch zu bemerken, dass diese dorischen adverbia auf -q einerseits besonders häufig die auf  $-\omega \varsigma$  vertreten und anderseits sehr gewöhnlich ohne Ioia subsor. ge-

schrieben werden, vgl. Diall. II, 369. Dagegen glaube ich für das übrige jetzt eine besserung bieten zu können, die mir kaum einen zweifel an ihrer richtigkeit übrig zu lassen scheint. Dieselbe stützt sich auf die folgenden glossen:

Hesych. ζαγῶσαι: ὑποπτεῦσαι. Δωρική ἡ λέξις. [ἀντὶ τοῦ ἐπισχεῖν, κατασχεῖν].

ζατώσαι: φωράσαι (-ώσαι). φράσαι. ζημιώσαι. υπονοήσαι.

Phot. ζατωσαι: ὑποπτεῦσαι.

ΕτΜ. 408, 11 ζατῶ τὸ φράζω καὶ ζατῶσαι τὸ φράσαι.

Zonar. (Suid. add.) ζατῶσαι: φράσαι.

Hesych. Εζατωσάμην: διενοήθην.

έζατώθη: ἤσθετο.

ζαττίσασθαι: αλοθέσθαι (cod. ἔσεσθαι).

ξανίσσατο: διενοήθη.

Dass in der ersten glosse ζαγωσαι ein alter fehler für ζατωσαι sei, und dass die erklärung ἐπισχεῖν, κατασχεῖν sich vielmehr auf ζυγῶσαι beziehe, ist von Hemsterbuis richtig erkannt. zweiten glosse ist von Alberti richtig φωράσαι hergestellt und φράσαι als eine dittographie jener erklärung anerkannt, die von bier her in jüngere lexika übergegangen ist (auch nach Dindorf Thesaur. IV, 9. A); denn auch im EtM. gehört der artikel, der in V. = EtLeid. fehlt) zu den jüngeren stücken. Weniger richtig dürfte man unter vorgang von Alberti angenommen haben, dass die erklärung ζημιώσαι sich eigentlich auf ein dorisches ζαμιώσαι beziebe. Ich möchte vielmehr vermuthen, dass sie aus σημειώσαι verderbt sei, dieses aber durch den einfluss der benachbarten formen aus σημειώσασθαι. Denn σημειούσθαι, σημαίνεσθαι, σηματίζεσθαι zeigen einen dem ὑποπτεύειν sehr nahe stehenden begriff "aus zeichen schliessen, muthmassen". Die glosse ζαττίσασθαι (zwischen ζατές und ζατράπης) ist von Pearson und Hemsterhuis in ζατήσασθαι gebessert, von Vossius in ζατίσασθαι. Jenes haben Dindorf und M. Schmidt vorgezogen; aber für ζατίσασθαι spricht die ärger verderbte glosse ξανίσσατο, die Schmidt freilich in ζατώσαιο bessern will. Da nicht selten verba auf  $-\delta \omega$  und  $-\ell \zeta \omega$ gleichbedeutend neben einander stehen, wird man neben ζατόω ein ζατίζω annehmen dürfen.

Es ist also durch die obigen glossen ein dorisches Luzwoat

gesichert, und zwar mit den erklärungen ὑποπτεῦσαι, ὑπονοῆσαι, φωρᾶσαι (welches wort dabei in dem jüngeren sinne suspicari zu nehmen ist, vgl. Zonar. φωρῶ· τὸ ὑπονοῶ und Thesaur. VIII, 1197. D), wahrscheinlich auch σημειώσασθαι (coniicere). Die aeriste medii und passivi ζατώσασθαι und ζατωθῆναι finden sich ohne merkbaren unterschied der bedeutung durch διανοηθῆναι und αλοθέσθαι erklärt. Mit hülfe nun dieses dorischen verbums lässt sich unter zugrundelegung der lesart ζατοῖσ, welche überall die stärkste auctorität für sich hat und namentlich die des in der ganzen stelle so werthvollen geschlechtes p. Q. w., ohne änderung eines buchstabens der fragliche vers folgendermassen herstellen:

ζατοῖς, ἄ δύσερώς τις ἄγαν καὶ ἀμήχανος ἐσσί;
d. i. "merkst du, wie ein ungeschickter liebhaber du bist?" Unter
den bezeugten bedeutungen des ζατοῦν passt nämlich am besten
die von αλοθάνεσθαι, die freilich nur für das deponens angegeben
ist, aber ohne bedenken auch für das activum anerkannt werden
kann, wie sie denn dem ὑπονοεῖν sehr nabe steht.

Man kann noch fragen, woher denn dieses dorische verbum  $\zeta a \tau \delta \omega$  stamme, dessen bedeutung von  $\zeta \eta \tau \varepsilon \tilde{\iota} \nu$  doch etwas zu weit abliegt, als dass man seinen engen zusammenhang mit diesem für zweisellos halten müsste. Ich glaube dasselbe für ein derivat der wurzel djav,  $\zeta \alpha_{\mathcal{F}}$  ( $\zeta \tilde{\alpha}$ ) ansehen zu dürsen, die ich Philol. XXXV, 1, p. 52 mit der ursprünglichen bedeutung  $\pi \nu \varepsilon \tilde{\iota} \nu$  in den kyprischen glossen  $\zeta \tilde{\alpha} \varepsilon \iota \varepsilon :$   $\pi \nu \varepsilon \tilde{\iota}$  und  $\zeta \alpha \varepsilon \nu \tau \varepsilon \zeta :$   $\pi \nu \varepsilon \delta \nu \tau \varepsilon \zeta$  anerkannt habe, dann mit der bedeutung leben in einem kyprischen  $\zeta \tilde{\alpha}$  vita, dem gewöhnlichen  $\zeta \tilde{\eta} \nu$  und dem epischen  $\zeta \tilde{\omega} \varepsilon \iota \nu$ . Die ausdrücke nämlich mit dem begriffe  $\pi \nu \varepsilon \tilde{\iota} \nu$ , spirare dienen leicht auch zur bezeichnung eines dustes, der durch den geruchssinn wahrgenommen wird, wie

dies besonders von musiu bekannt ist; daran schliesst sich sehr natürlich nicht selten die weitere anwendung auf jenes warnehmen, die endlich auch auf jede art der warnehmung ausgedelint werden kann, namentlich auf ein erkennen aus schwachen merkmalen. So sind auf w. an spirare von Curtius nr. 419 slavische ausdrücke mit den bedeutungen odor, odorari bezogen, wozu Pott II, 2, 10 das lucrezische exhalare odores vergleicht. Es gehört aber dabin auch das deutsche ahnen, mbd. unpersönlich mir aust oder mich anet, s. Grimm Wb. 1, 194. Ganz analog ist w. av spirare Curt. nr. 587, wohin auch ur. 588 αυτμή, αυτμήν, αετμός, ἀτμός mit der bedeutung πνεῦμα, πνοή gehören, die aber in ἀτμός, ἀτμίς besonders von dem durch riechen empfundenen dufte gilt. Man erkennt aber, dass auch die von Curtius unter nr. 486 gesetzte wurzel av zunächst, insoweit sie in άτω und αλσθ-άνομαι (aus  $\dot{\alpha}_F - \iota \sigma \vartheta$ ) den begriff des warnehmens zeigt, von  $\alpha v$  spirare nicht verschieden ist, und diese gleichstellung bestätigt sich dadurch in vollem masse, dass dieselbe wurzel nr. 486 auch den begriff der gunst mit w. an spirare gemein hat (s. Pott II, 1, 11), dessen entwicklung aus dem grundbegriffe spirare sich besonders deutlich bei aura erkennen lässt. Hiernach glaube ich also, dass das dorische ζατόω ein derivat jener wurzel djav, ζας, ζα (spirare) ist, in seiner bildung mit πακτόω von w. pag (πήγνυμι) und statuo von w. sta zu vergleichen, ursprünglich mit der bedeutung odorari, die aber in den allgemeineren begriff eines erkennens aus schwachen merkmalen übergegangen ist. Für das theokritische ζατοῖς würde aber auch die übersetzung odorarisne? oder witterst du? sehr angemessen sein.

Man kann jetzt aber erkennen, dass dieses dorische ζατοῦν mit ζητεῖν allerdings nahe verwandt ist. Denn einerseits hat Curtius p. 610 unter vergleichung von δι-ζη-μαι und ζήτορες = ζητηται sehr richtig erkannt, dass ζητεῖν auf eine wurzel ζα zurückgehe; anderseits ist es klar, wie leicht der begriff odorari von den jagdhunden her in den allgemeineren begriff such en übergehen konnte. Man vergleiche besonders die verbindungen Cic. Verr. II, 4, 13 odorabantur omnia et pervestigabant, in Senat. 6 vestigant atque odorantur, Verr. II, 2, 54 indagare et odorari, Pis. 34 vestigiis odorantes, Cluent. 30 vestigiis odoranda. Auch ist ζήτησις Poll. V, 6 gerade von jagdhunden gebraucht und ζητή-

σιμος von aufgespürtem wilde Xenoph. Ven. 6, 6. Auf dieselbe wurzel djav scheint auch das sinnverwandte lateinische indagare zurückzugehen, neben dem sich Claud. Mamert. Stat. anim. 2, 3 auch ein per-dagatus findet. Man darf annehmen, dass aus einer wurzelform  $d\bar{\alpha}$  (für  $dj\bar{\alpha}$ ) ein nomen dages gebildet war (vgl. stra-ges) und davon ein verbum dagare wie maciare von macies. Ferner wird auch διφ $\bar{\alpha}$ ν mit ζητεῖν nicht bloss sinnverwandt sein, sondern auch formal zusammenhängen. Denn das  $\varphi$  darf für einen stellvertreter des alten  $\varphi$  gehalten werden, wie in  $\nu$ ι $\varphi$  verglichen mit lat. niv und dem germanischen sniv; die wurzel div ist aber leicht als eine zusammengezogene form von djav zu erkennen.

Das ephymnion äquets xid. habe ich mit dem codex 6., der zu den besseren gehört, dem gewöhnlich nachfolgenden verse zu zu zu. vorgestellt, um eine glaubliche responsion der strophen zu gewinnen. Für das urtheil über das übrige der stelle ist diese umstellung, gerade nachdem das participium in vs. 85 beseitigt ist, ohne bedeutung, und auf die schwierige frage wegen der responsion will ich hier nicht weiter eingehen.

#### 2) Id. XXII (XXVIII) vs. 4:

οπποι Κύπριδος ξοον καλάμω χλωρον υπασσάλω.

Die handschriften hieten mit offenbarer corruptel ὑπαπάλω 6. D., ὑπαπαλώ 11. (ähnlich ohne zweifel auch G., woher Gail keine variante beigebracht hat), ὑπ' ἀπάλω c. D. corr. rec., die alten ausgaben mit unglücklicher besserung ὑφ' ἀπαλῷ Junt. (wo auch  $z\alpha\lambda\acute{a}\mu\dot{\phi}$ ),  $\mathring{v}\phi$   $\mathring{a}\pi\alpha\lambda\~{\omega}$  Call. und danach vulg. Ich habe gewagt ὑπασσάλω zu schreiben als äolische form für ὑπόσαλος schwankend, wie bei Dioskorides die lockern zähne ὑπόσαλοι genannt werden. Die jüngeren herausgeber haben vorgezogen das corrupte ὑπαπάλω unverbessert zu lassen, und allerdings war meine besserung auch mir selbst durchaus nicht sicher erschienen. glaube aber später das richtige gefunden zu haben, nämlich ὑπαπτίλο. Denn πτίλον, angeblich nur eine nebenform von ntepóv und oft nicht davon verschieden, bezeichnet vorzüglich die zarten federn, πτερά άπαλά nach Hesychius, die plumae, namentlich auch den flaum der jungen vögel, der lateinisch lanugo genannt wird. Derselbe ausdruck gilt aber auch für die ähnliche erscheinung bei gewissen arten von schilf, vgl. Plin. N. H. XXIV, 11, 50 arundinum lanugo, VIII, 32, 50 (von den jungen hörnern der

hirsche) arundineas in paniculas molli plumata lanugine. Im Griechischen ist der synonyme ausdruck λάχνη, woher Hom. II. Ω, 451 das zum bedachen dienende schilf ὄφοφος λαχνήεις, welches Plaut. Mil. gl. I, 17 paniculum tectorium, oder auch χνοῦς, wie Diod. II, 59 χαλάμων ξχόντων ξν τῷ μέσφ χνοῦν λαμπρὸν χαὶ μαλαχόν.

Es ist also ὑπόπτιλος, äol. ὑπάπτιλος, mit ὑπόπτερος geflügelt ganz analog und mit dem homerischen λαχνήεις synonym, gleich diesem eine zutreffende benennung des κάλαμος, etwa durch flaumig zu übersetzen.

In dem vorhergehenden verse haben für das aus Junt. Call. stammende θαρσεῦσ' die handschriften 6. 11. G. θαρσοῖσ', D. θαρσεῖσ' (mit jüngerem apostroph), woher ich θάρσεισ' als äolische form hergestellt habe. Aber in Ziegl. II ist aus c. die lesung

ε θαρσοϊσ' beigebracht, wonach ohne zweisel als die ganz echte äolische form vielmehr θέρσεισ' herzustellen sein wird, vgl. Diall. I, 75.

### 3) Id. XXIII (XXIX) vs. 20:

φίλη, δ', ᾶς κε ζόης, τὸν υμοιον ἔχειν αεί.

Hannover.

H. L. Ahrens.

# Verg. Georg. II, 5

ist in das glied tibi pampineo gravidus autumno Floret ager aus dem vorhergehenden hic zu suppliren, so dass der ager ein poeticus ager ist: darnach hat man auch das folgende zu fassen.

Ernst von Leutsch.

### IX.

# Zu den Fröschen des Aristophanes.

Zu v. 52:

και δητ' επι της νεώς αναγιγνώσκοντι μοι την Ανδοομέδαν ποὸς εμαυτὸν εξαιφνης πόθος την καρδιαν επάταξε πώς οίει σφόδοα.

bemerkt der scholiast: διὰ τί μὴ ἄλλο τι τῶν πρὸ ὀλίγου διδαχθέντων και καλών, Ύψιπύλης, Φοινισσών, Αντιόπης; ή δε Ανδρομέδα δηδόφ έτει προεισηλθεν. άλλ' οὐ συκοφαντητά ήν τά τοιαῦτα. Fritzsche findet diese bemerkung lächerlich, da ja die Andromeda zu den schönsten stücken des Euripides gehört habe, und meint, der dichter habe dieses stück desshalb gewählt, weil auch noch andere tragiker stücke unter diesem namen geschrieben hätten, damit man nicht gleich bei πόθος auf Euripides rathe. Dumit ist das richtige verhältniss der lektüre der Andromeda zu dem folgenden - denn nur darauf kann es überhaupt ankommen, während die frage des scholiasten an und für sich eine müssige ist — noch nicht richtig gekennzeichnet. Gerade auch Herakles denkt bei zhr 'Ardoou edar gleich an das stück des Euripides, wie jeder Athener dabei nur an die bekannte, berühmte, vielgelesene und von Aristophanes desshalb oft verhöhnte Andromeda des Euripides denken konnte, und eben desshalb versteht er πόθος von simulicher liebe und fragt, ob es ein  $\pi \acute{o} \vartheta o \varsigma \gamma v \nu \alpha \iota \varkappa \acute{o} \varsigma$ ,  $\pi \alpha \iota \vartheta \acute{o} \varsigma$ ,  $\mathring{a} v -$ Das ganze enthält also eine parodie der in der Andromeda des Euripides spielenden liebesgeschichte. — Im folgenden (v. 57) giebt der scholiast zu ἀτταταῖ die variante ἀππαπαῖ mit dem zusatz: διὰ τούτου συγκαταθεμένου τοῦ Διονύσου καὶ ὁ Ήρακλής επήνεγκε μη του Κλεισθένους, διά το ,, επεβάτευον Κλεισθένει". Man verlangte also einen ausruf des freudigen beifalls (ἀππαπαῖ), nicht des schmerzes (ἀτταταῖ), weil man aus der folgenden frage des Herakles ξυνεγένου (τῷ) Κλεισθένει; schloss, dass Dionysos die vermuthung ἀλλ' ἀνδρὸς (πόθος σοι τὴν καρδίαν ἐπάταξε;) bestätigt habe. Diese schlussfolgerung ist richtig; nur folgt nicht daraus, dass ἀππαπαῖ gelesen werden muss. ᾿Ατταταῖ ist nicht ein ausruf des schmerzes, als ob Dionysos sich innerlich empört fühlte, sondern des schmerzes der sehnsucht, da Herakles die wunde stelle berührt hat (vgl. 58 οὐ γὰρ ἄλλ' ἔχω κακῶς τοιοῦτος τμερός με διαλυμαίνεται). Gerade der ausdruck des schmerzes ist für Herakles der anlass an ein sinnliches verlangen zu denken das sich nicht mehr befriedigen lässt, denn Kleisthenes ist, wie aus v. 422 hervorgeht, bereits todt.

V. 90 hat Meineke sehr unglücklich nach τραγωδίας ποιοῦντα; den personenwechsel eintreten lassen. Die worte Εὐριπίδου
πλεῖν ἢ σταδίφ λαλίστερα können nur dem Herakles gehören,
während Dionysos ganz anders über Euripides urtheilt. Herakles
sagt: "es giebt ja noch tausend andere dichterlinge bei uns;
warum bist du nicht mit diesen zufrieden, da sie doch den Euripides an zungenfertigkeit weit übertreffen?" In dieser begründung
liegt gerade die veranlassung zu der antwort des Dionysos, der
entgegnet: "ja zungenfertig sind sie; aber es ist auch nichts als
leeres geplauder; ein originelles wort und ein fruchtbarer oder
kühner gedanke ist bei ihnen nicht zu finden".

V. 155 hat Meineke mit recht ἐνθαδὶ für ἐνθάδε geschrieben; wir haben hier ebenso eine aufhebung der illusion wie v. 783 δλίγον τὸ χρηστόν ἐστιν ὥσπερ ἐνθαδί. Es ist ein scherz auf die vorstellung selbst; die unterwelt hat dasselbe licht wie die oberwelt, weil sie auf der bühne liegt. Dies hat Meineke nicht beachtet, wenn er ausserdem χάλλιον ἤπερ vermuthet.

V. 421 κάστιν τὰ πρῶτα τῆς ἐκεῖ μοχθηρίας. Mit unrecht lassen die erklärer das scholion ἀντὶ τοῦ εἰπεῖν δημαγωγίας ῆ πολιτείας μοχθηρίας εἶπεν χαριέντως πρὸς τὰ κακὰ αὐτῶν unbeachtet. Es ist unrichtig, wenn man τὰ πρῶτα "der ausbund" übersetzt. Denn darin liegt eben der scherz, dass man nach τὰ πρῶτα etwas gutes wie "der dortigen staatsweisheit" erwartet und wider erwarten dafür "der dortigen niederträchtigkeit" folgt.

V. 428 καὶ Καλλίαν γέ φασι

τουτον τον Ίπποβίνου κύσθω λεοντήν ναυμαχείν ένημμένον.

Hierin wird man routor nicht in dem sinne zu nehmen haben wie es in einem scholion erklärt ist: δν πάντες ζσασι δηλονότι, sondern wird annehmen müssen, dass der als führer des frauenchors anwesende δμδοῦχος als Kallias carikiert war, da die würde des eleusinischen daduchen in der familie des Kallias erblich war, so dass mit τοῦτον auf den gegenwärtigen Kallias hingewiesen wird. Ueber den daduchen an der spitze des frauenchors und das durch v. 444 ff. angezeigte abtreten dieses nebenchors habe ich in meinen studien zu Ar. Fr. München 1872, p. 5 gehandelt. Mittlerweile ist R. Arnoldt die chorpartieen bei Aristophanes p. 154 wieder der ansicht von Dindorf beigetreten und hat die worte έγω δε . . φέγγος ιερον οίσων dem Dionysos gegeben, indem er auch wie Dindorf auf v. 414 f. verweist. Aber einmal muss feststehen, dass v. 414 die worte έγω δ' αεί πως φιλακόλουθός ελμι . . βούλομαι dem Xanthias gehören, da wie von Leutsch dargethan hat φελαχόλουθος nur im munde des ἀχόλουθος einen sinn hat. Zweitens entspricht diesen worten ein wirklicher vorgang, da Xanthias und Dionysos aus ihrem winkel hervortreten und sich dem chor anschliessen. Was aber soll es heissen, wenn Dionysos sagt: "ich gehe mit den frauen und mädchen dahin wo sie der göttin die pannychis feiern, um heiliges licht dahin zu tragen"? Dionysos hat schon nach der wohnung des Pluton gefragt; der chor hat ihm geantwortet, dass er bereits vor der thüre stehe; darauf hin hat Dionysos seinem diener befohlen sein gepäck aufzunehmen, weil er in die wohnung des Pluton weitergehen will, an welcher er nachher (bei v. 460) klopft. Wie kann in solchem zusammenhang Dionysos sagen, er wolle mit den frauen und mädchen gehen, um mit ihnen zu tanzen? Und was sollen gar die worte φέγγος ιερον οΐσων im munde des Dionysos bedeuten? Doch ich glaube, das sind dinge, über die sich nicht mehr streiten lässt; über die beziehung der worte φέγγος ໂερον οΐσων und οίς μετουσία θεοφιλούς ξορτής (v. 443) habe ich a. o. gehandelt.

hat Meineke mit Hamaker aus dem text entfernt. Wer mit dem alten bühnengebrauch vertraut ist und weiss, dass äussere hand-

lungen in der regel ausdrücklich angegeben werden, wird hier die annahme einer interpolation sehr bedenklich finden. Mit  $\alpha \tilde{\nu} \tau \delta \zeta$   $\tilde{\nu} \tau \iota$   $\epsilon l \sigma \ell \varrho \chi \rho \mu \alpha \iota$  giebt der als Dionysos verkleidete Xanthias der magd die worte in den mund, die sie den tänzerinnen hinterbringen soll:  $\alpha \tilde{\nu} \tau \delta \zeta$   $\epsilon l \sigma \ell \varrho \chi \epsilon \tau \alpha \iota$ . Scherzhaft sagt er  $\alpha \tilde{\nu} \tau \delta \zeta$ , weil er gerade nicht der herr, sondern der diener ist. Ebenso nothwendig erscheint der v. 180  $\chi \omega \varrho \tilde{\omega} \mu \epsilon \nu$   $\epsilon n l$   $\tau \delta$   $\pi l \delta \tilde{\iota} \delta \nu$ .  $\chi \Lambda P \Omega N$ .  $\omega \delta n$   $\pi \alpha - \varrho \alpha \beta \alpha l \delta \tilde{\nu}$ , welchen Meineke gleichfalls nach Hamaker unter den text gesetzt hat.

V. 662 ΞΑΝΘ. οὐδὲν ποιεῖς γάρ, ἀλλὰ τὰς λαγίνας σπόδει.
 ΑΙΑΚ. μὰ τὸν Δι' ἀλλ' ἤδη πάρεχε τὴν γαστέρα.
 ΞΑΝΘ. Πόσειδον ΔΙΟΝ. ἤλγησέν τις.

ΞΑΝΘ. ος Αγαίου πρώνας η γλαυχάς μέδεις άλος εν βένθεσιν.

Dies ist unbedingt die richtige personenvertheilung. Die wiederholung des gleichen scherzes bei Dionysos wäre ohne jede wirkung und läppisch. Es muss Πόσειδον — ἤλγησέν τις das widerspiel zu " $A\pi o\lambda \lambda o\nu x z \dot{\epsilon}$ . —  $\ddot{\eta} \lambda \gamma \eta \sigma \epsilon \nu$  où  $\ddot{\eta} x o \upsilon \sigma \alpha \varsigma$ ; sein, wie es vorher zweimal stattfindet oder wie die worte des Dionysos v. 606 ήχει τω χαχόν und seine aufreizung des Aeakos dus gegenspiel sind zu den worten des Xanthias xaxòv yxet tevl (v. 552) und seiner aufreizung der gastwirthinnen. Ein solches widerspiel aber kann hier, wenn es seine rechte wirkung haben soll, nur unmittelbar auf das vorbild folgen; es kann also auch keine lücke nach v. 663 sein, wie Hermann angenommen hat, damit nicht Dionysos zweimal nach einander schläge bekomme. Hermann wollte in diese lücke den v. 655 ΑΙΑΚ. ἐπεὶ προτιμάς γ' οὐδὲν; ΔΙΟΝ. οὐδέν μοι μέλει. in der form ἐπεὶ προτιμᾶτ' οὐδέν. ΞΑΝΘ. οὐδέν μοι μέλει setzen. Dieser vers steht durchaus an seiner stelle, scheint freilich von den erklärern noch nicht richtig gefasst worden zu sein, wie daraus hervorgeht, dass sie nach ἐπεὶ προτιμῷς γ' οἰδέν; kein fragezeichen setzen. Fritzsche giebt das vorhergehende 76 δητα κλάεις; dem Xanthias und alles weitere in der form κρομμύων δσφραίνομαι έπει προτιμάς οὐδέν, οὐδ' έμοι μέλει dem Dionysos, der damit sagen soll: quoniam tu nihil curas verbera, ne mihi quidem senio sunt. Abgesehen von den unzukömmlichkeiten dieser erklärung, ist jede änderung unnöthig. Dionysos gebraucht für seine thränen, die ihm der schmerz ausgepresst hat,

die ausrede "ich rieche zwiebeln". Dem Aeakos ist wie vorher und nachher immer diese ausrede sehr gelegen, um seine probe fortsetzen zu können, und deshalb sehr glaublich; darum lässt er den Dionysos sich näher erklären: "denn aus den schlägen machst du dir nichts?" Dies bestätigt Dionysos: "ich mache mir nichts daraus". Die worte ἐπεὶ προτιμᾶς γ' οὐδέν; bedeuten also soviel als: χλάεις χρομμύων δσφραινόμενος χαὶ οὖ χλάεις προτιμών τυπτόμενος; Folglich ist auch das überlieferte γε ganz an seinem platze, da es das προτιμάν dem κρομμύων όσφραίνεσθαι gegenüberstellt und bezug nimmt auf das vorangestellte beweisthema: χωπότερον γ' αν νων ζόης κλαύσαντα πρότερον η προτιμήσαντά τι τυπτόμενον, είναι τουτον ήγου μη θεόν (v. 637). Es ist aber auch, um wieder auf die vorher behandelte stelle zurückzukommen, gar kein grund vorhanden, warum v. 663 nicht an Xanthias gerichtet sein soll. Im gegentheil wirkt es sehr komisch, wenn Acakos auf die worte des Xanthias "damit richtest du nichts aus; schlage auf die weichen" zu diesem, an dem gerade die reihe ist, sagt: "gut, mache du gleich den anfang und thue den bauch her".

V. 683 τούζει δ' ἐπίκλαυτον ἀηδόνιον νόμον ώς ἀπολεῖται καν ἴσαι γένωνται.

Mit unrecht schliesst man aus dieser stelle, dass Kleophon damals gerade in anklagestand versetzt und in gefahr war ins exil geschickt zu werden. Der dichter schiebt das nur dem Kleophon in boshafter weise unter. Ganz richtig ist die erklärung eines scholions: τοῦτον ἐπίκλαυτον ἄδειν λέγει συνειδότα ἑαυτῷ δεινότατα περὶ τὴν πόλιν πεπανουργηκότι. Auch wenn am schlusse des stücks der wunsch ausgesprochen wird: Κλεοφῶν δὲ μαχέσθω κάλλος ὁ βουλόμενος τούτων πατρίοις ἐν ἀρούραις, so liegt darin nicht etwa die andeutung einer zu erwartenden verbannung des Kleophon. Dieser wird vielmehr wie v. 681 f. und 730, wo sich die worte τοῖς δὲ χαλκοῖς καὶ ξένοις καὶ Πυρρίαις καὶ πονηροῖς κὰκ πονηρῶν auf Kleophon 1), Archedemos (vgl. v. 418) u. a. be-

<sup>1)</sup> Bei diesem scheint xalxois noch eine besondere beziehung zu haben, da uns in dem scholion zu v. 1532 aus Aristoteles mitgetheilt wird, dass Kleophon bei den friedensverhandlungen nach der schlacht bei den Arginusen betrunken und mit einem panzer angethan in die volksversammlung gekommen sei und die anerbietungen der Lacedämonier zurückgewiesen habe. — Dasselbe was hier durch Muggiaus angedeutet ist, liegt auch in dem wort onifas v. 1511, womit auch die fremde herkunft der hesterni cives verspottet wird.

ziehen, wegen seiner fremden abstammung verhöhnt und ihm gewünscht, er möge hin gehen, wo er ber gekommen. — Eine ähnliche sehr schalkbafte unterschiebung finden wir v. 1050, wo Aeschylus auf die frage des Euripides "was schaden denn dem staate meine Stheneböen" erwidert:

ότι γενναίας και γενναίων δνόδοων άλόχους ανέπεισας κώνεια πιείν αλοχυνθείσας διά τούς σούς Βελλεροφόντας. Der scholiast bemerkt hiezu: πολλαὶ τὴν Σθενέβοιαν μιμησάμενοι πιούσαι χώνεισν ετελεύτησαν und Fritzsche: quo magis in Sthensboea Bellerophontae innocentia et castitas ad Stheneboeae calumnias et intemperantiam comparata elucebat, eo maiore pudore honestae matronae suffundi debebant . . . Num igitur Stheneboea Euripidis tantum valuit, ut honestae matronae venenum sumerent? Hoc credere ludus est. Gerade in der voraussetzung, dass jene vornehmen frauen Stheneböen d. h. ehebrecherinnen gewesen und darum bei dem anblick der euripideischen Stheneböa von ihrer eigenen schuld so ergriffen worden seien, dass sie sich auch wie Stheneböa den tod gaben, liegt der scherz und steckt der schalk. Zwischen diesen edlen frauen und der dichtung des Euripides besteht derselbe zusammenhang, wie zwischen den in lumpen gekleideten königen desselben dichters und den athenischen bürgern, welche sich in lumpen kleiden und armuth vorgeben, um sich der trierarchie zu entziehen v. 1065 f. Ueberhaupt wird in dem wettstreit der beiden dichter viel mehr die neue zeit der aufklärung der guten alten zeit der Marathonskämpfer entgegengesetzt. Alle literärkritik ist nur mittel zum zweck. Dionysos geht in die unterwelt als begeisterter freund des Euripides; er wendet sich ab von Euripides und kehrt zurück mit Aeschylus zum segen für die bürger und zur rettung des staates (v. 1419, 1487). Darin liegt der grundgedanke des stücks: der Athener soll sich bekehren zur denkweise und gesinnung der Aeschyleischen zeit, die sich durch thatkraft, nicht durch redefertigkeit auszeichnete; das allein bringt heil in der noth der gegenwart.

V. 701 πάντας ἀνθρώπους ξκόντες συγγενεῖς κτησώμεθα κἀπιτίμους καὶ πολίτας ὅστις ᾶν ξυνναυμαχῆ.

•

Beck bemerkt hiezu: non minus praeclara est quae sequitur sententia, operam esse dandam, ut omnes homines sibi cognatos reddant. An einen solchen kosmopolitismus hat Aristophanes nicht gedacht. Es steht ja auch πάντας ἀνθοώπους hier nicht für sich, sondern gehört zu ὅστις ᾶν ξυνναυμαχης. "Jedermann der mit uns kämpft, sagt der dichter, d. h. jedermann der es redlich mit uns meint und zur wohlfahrt des staates beiträgt, soll freund, soll bruder heissen". Συγγενεῖς bezieht sich auf die vorhergehende erwähnung der freilassung der sklaven, welche in der schlacht bei den Arginusen mitgekämpft hatten und ein beschränktes bürgerrecht erhielten, von welcher massregel es voraus heisst, dass sie die einzige handlung der Athener gewesen sei die sinn gehabt habe.

V. 709 Κλειγένης ὁ μικρός,

ό πονηρότατος βαλανεύς ὁπόσοι χρατούσι χυχησιτέφρου ψευδολίτρου χονίας και Κιμωλίας γης.

Die scholiasten, welche die erklärung geben: δίον ελπεῖν ὁπόσης πρατούσε γής, οθα εξπεν, άλλ' ἐπήνεγαεν, όσα παρέχεται βαλανεθς τοίς λουομένοις σμήγματα und τον ούν Κλειγένην έν τοιούτο ήθει λέγει, ώσπες εί έλεγε, πονηφόταιός έστι πάσης γης οπόσης οί βαλανείς κρατούσε, Κιμωλίας και τέφρας και της λοιπής της τοιαύτης, haben den scherz des dichters nicht verstanden. Ihrer erklärung steht vor allem im wege, dass es nicht ὁπόσης, sondern ὁπόσοι beisst. Und was soll das heissen: "die bademeister herrschen über kimelische erde". Vielmehr liegt dem scherz der gleichklang von βαλανεύς und βασιλεύς zu grunde. Nur deschalb ist von einem meazair γης, was man von einem könige sagt, die rede, aber weil es kein βασιλεύς, sondern ein βαλανεύς ist, von einem πρατεῖν πυπησετέφρου ψευδολίτρου πονίας παι Κιμωλίας γης. auch nur wird das sodasalz, welches in den bädern statt der seife diente, als Κιμωλία γη bezeichnet, um eben das für den scherz bedeutsame κρατούσι γης zu gewinnen. Auf solche gleichklänge hat man bei Aristophanes sehr zu achten. Ich babe bereits in meinen oben erwähnten Studien p. 3 darauf aufmerksam gemacht, dass v. 186 der ganze scherz in dem gleichklang von Όχνου πλοzal und övov zózas beruht. Das gleiche ist der fall v. 855, wo statt έχχεη του έγχεφαλου wider erwarten έχχεη του Τήλεφου folgt. Wenn Kock im vorhergehenden verse Γνα μή γκεφάλου πως für Γνα μη πεφαλαίφ vermuthet, weil der Ravennas μ' εν πεφαλαίφ giebt, so zerstört er damit den ganzen scherz.

V. 721 οὖτε γὰς τούτοισιν οὖσιν οὖ κεκιβδηλευμένοις, ἀλλὰ καλλίστοις ἀπάντων, ὡς δοκεῖ, νομισμάτων καὶ μόνοις ὀςθῶς κοπεῖσι καὶ κεκωδωνισμένοις ἔν τε τοῖς Ελλησι καὶ τοῖς βαςβάςοισι πανταχοῦ χρώμεθ' οὐδὲν, ἀλλὰ τούτοις τοῖς πονηφοῖς χαλκίοις 726 χθὲς τε καὶ πρώην κοπεῖσι τῷ κακίστω κόμματι.

Pollux IX, 90 führt v. 721-726 an und lässt dabei v. 724 aus. Dieses äussere zeugniss hat Meineke bewogen, den vers nach 726 Man könnte vielleicht auch das scholion, welches zu κεχωδωνισμένοις die erklärung έχλελεγμένοις ἀχριβώς giebt, als ein zeugniss dafür betrachten, dass der betreffende erklärer žv ze zoiç Έλλησι nicht bei κεκωδωνισμέτοις gelesen habe. Trotzdem muss die handschriftliche überlieferung mit aller entschiedenheit festgehalten werden, mag die auslassung bei Pollux auf einem lapsus memoriae oder auf einem mangel der handschrift, die ihm zu gebote stand, beruhen. Denn der vers ist durchaus an seiner stelle nach χεχωδωνισμένοις, ja er ist nach δρθώς χοπείσι zur ergänzung von κεκωδωνισμένοις nothwendig, während zu τῷ κακίστῷ χόμματι wohl έν τε τοῖς Ελλησι καὶ τοῖς βαρβάροις, nicht aber πανταχού passt. Κωδωνίζειν bedeutet prüfen, erproben, durch anschlagen oder fallen lassen, welches einen klang hervorbringt, den werth und die echtheit untersuchen. Dies geschieht aber nicht in der münze, sondern bei dem umlaufe des geldes. Bei der weiteren beurtheilung dieser stelle darf man den in χοώμεθ' οὐδέν liegenden scherz nicht verkennen: "wir bedienen uns dieser guten münzen nicht, weil wir keine haben".

V. 968 Θηραμένης; σοφός γ' ἀνὴρ καὶ δεινὸς ἔς τὰ πάντα, ος ἢν κακοῖς περιπέση καὶ πλησίον παραστῆ, πέπτωκεν ἔξω τῶν κακῶν, οὐ χῖος ἀλλὰ Κεῖος.

Velsen hat im Rh. mus. X, p. 390 ff. die richtige bemerkung gemacht, dass das nach κακοῖς gewöhnlich gelesene aber im Venetus fehlende που auf falscher ergänzung beruht und dass der sinn die einsetzung von τις fordert. Mit der correktur που hängt aber noch ein zweiter fehler der überlieferung zusammen. In ος ην κακοῖς τις περιπέση καὶ πλησίον παραστῆ ist der wechsel des subjekts ausserordentlich hart. Man könnte leicht diese härte beseitigen, wenn man in rücksicht auf die häufige vernachlässigung der krasis κᾶν πλησίον παραστῆ schriebe. Allein παραστῆ ist nach

dem ausfall von 715 entstanden, da man zal in der bedeutung "und" nehmen musste, während es ursprünglich geheissen hat:

δς, ην κακοῖς τις περιπέση, καὶ πλησίον παραστάς.

Denn παραστὰς verlangt die damit eingeleitete und im folgenden ausgeführte beziehung auf das sprichwort Χῖος παραστὰς Κῷον οὐκ ἐάσω.

Zu der erklärung des prologs der Choephoren v. 1126 ff. habe ich bereits in meinen oben erwähnten Studien p. 30 die bemerkung gemacht, dass in scherzhafter weise dem Aeschylus dreimal von seinen eigenen worten eine falsche erklärung oder verkehrte rechtfertigung beigelegt wird, zuerst von Έρμη χθόνιε, παιρῷ' ἐποπιεύων κράιη v. 1144—1147, dann von ηκω γὰρ ἐς γῆν τήνδε καὶ καιέρχομαι v. 1163—1165, endlich von κλύειν ἀκοῦσαι v. 1175 f., welche beiden verse dem Aeschylus, nicht dem Dionysos gehören. Vgl. meine Studien zu Aeschylus p. 52. Man ist nun wohl berechtigt zu fragen, ob dieser scherz nicht noch eine weitere bedeutung und beziehung habe. Auf eine solche führt uns die nähere betrachtung der v. 1163—1169. Aeschylus rechtfertigt den ausdruck ηκω γὰρ ἐς γῆν τήνδε καὶ καιέρχομαι, worin Euripides eine unerträgliche tautologie findet, mit folgender auseinandersetzung:

ηχω γαρ ες γην εσθ' ότω μετην πάτρας. χωρις γαρ άλλης συμφορας ελήλυθεν. φεύγων δ' άνηρ ηχει τε χαι χατέρχεται.

Im zweiten dieser verse erklärt man χωρίς ἄλλης συμφοράς unrichtig "ausser dem der zeitweiligen abwesenheit von der heimath"; vielmebr ist ἄλλης nach dem bekannten eigenthümlichen gebrauch des griechischen ἄλλος und des lateinischen alius zu interpretieren "ohne rücksicht auf etwas anderes, das ein unglück für ihn gewesen" d. h. ἡχειν εἰς γῆν sagt man von einem, der nicht als unglücklicher, als verbannter ausser landes war, demnach auch ohne weiteres in sein vaterland zurückkebrt. Hören wir aber bei dieser erklärung nicht einen sophisten, nicht den synonymiker Prodikus reden? Sehr bezeichnend dafür ist es, dass Dionysos zu dem einwand des Euripides "von Orestes gilt der ausdruck κατέρχεσθαι nicht; denn er kehrte heim ohne erlaubniss seiner vorgesetzten" bemerkt: εὖ νὴ τὸν Ἑρμῆν· ὅ τι λέγεις δ' οὖ μανθάνω. Bestätigt wird diese vermuthung durch v. 1181, wo uns der tech-

nische ausdruck der sophistischen rhetorik τῆς δοθότητος τῶν ἐπῶν (δοθοέπεια) begegnet und im prolog der eusipideischen Antigone der ausdruck εὐδαίμων als fehlerhaft gerügt wird. Einen genauen unterschied zwischen εὐδαίμων und εὐτυχής macht Kuripides Med. 1229 f. ὅλβου δ' ἐπιρουέντος εὐτυχέστερος ἄλλου γένοιτ' ἄν ἄλλος, εὐδαίμων δ' ἄν οῦ. Wenn wir uns nun des platonischen Protagoras erinnern und der exegese, welche dort von einem gedichte des Simonides gegeben wird, dann werden wir auch hier in der ganzen partie von v. 1126—1196 eine parodie auf die interpretation älterer gedichte, wie sie in der schule der sophisten gebräuchlich war, finden. Bei dieser annahme aber erhalten die verkehrten erklärungen, welche von stellen des Aeschylus gegeben werden, noch eine besondere bedeutung und beziehung. Eine parodie sophistischer eristik habe ich Studien p. 1 in v. 25 ff. nachgewiesen.

V. 1281 μη πρίν γ' αν ακούσης χατέραν στάσιν μελών εκ των κιθαρφδικών νόμων εξργασμένην.

In den scholien finden wir zu στάσιν μελών die erklärung στάσιμον μέλος ο άδουσιν ίστάμενοι οί χορευταί. Dies kann στάσις μελών kaum bedeuten; was soll eine "stellung von liedern" sein ? Eher müsste man στάσις in demselben sinn nehmen in welchem es bei Aesch. Eum. 311, Cho. 458 steht, "eine reihe von liedern". Allein auch damit ist kein richtiger ausdruck gewonnen; denn im folgenden soll keine liederreihe, sondern nur ein lied gegeben werden, wenn es auch aus verschiedenen chorgesängen des Aeschylus zusammengesetzt ist. Der vorausgehende scherz, die vorliebe für ξφύμνια, welche durch die wiederholung des λή κόπον οὐ πελάθεις ἐπ' ἀρωγάν parodiert wird, ist angekündigt durch ποιούντα ταύτ' dei v. 1250; denn damit will Euripides sagen, dass es sich Aeschylus leicht mache, indem er immer ein ganzes stück wiederhole. Eine ähnliche andeutung des folgenden scherzes erwarten wir auch hier. Es wird aber im folgenden ein ξμονιοστρόφου μέλος (v. 1297), ein ewig langes seilerlied gegeben, indem verschiedene stücke von chorgesängen zu einem grammatisch zusammenhängenden aber sinnlosen satze aneinandergesetzt werden. andeutung des lang hinausgezogenen erhalten wir, wenn wir racorr für στάσιν schreiben. Zu der bedeutung von τάσις vgl. Hermog. περὶ εύρ. IV, 5, vol. II, p. 249 ed. Speng. τάσις ἐστὶ λόγου, ὅταν

**ὑπεραί**ρη τῷ μέτρο τοῦ λόγου τὸ πνεῦμα . . τοῦτο γὰρ ἐστιν ἡ τάσις, τὸ ἀποτετάσθαι ἐπὶ μακρότερον ἢ χρὴ τὸ πνεῦμα, Philostr. Heroic. XIX, 17 και άλλως σοφον εν τοῖς λυρικοῖς ασμασι τὸ μή αποσείνειν αὐτὰ μηδὲ σχοινοτενή ἐργάζεσθαι, dazu Pindar fr. 47 Boockh σχοινοτένεια τ' αοιδά διθυράμβων. — In der nun folgenden τάσις μελών bleibt wie gesagt der grammatische zusammenhang gewahrt von όπως bis αεροφοίτοις, dagegen wird er gestört bei dem weiteren zusatz zù συγκλικές z' ἐπ' Αΐαντι. Da aber für den scherz die möglichkeit einer grammatischen construction des satzes nothwendig ist, so ist mit gewissem recht in geringeren handschriften 7' weggelassen; denn dann ist zu construieren: παρασχών το συγκλινές έπ' Λίαντι κυρείν Ιταμαίς κυσιν άεροpostosc. Allein die weglassung des r' stört das metrum; der dichter darf aber hier das mass des ursprünglichen verses nicht ändern. Da wir nun das scholion haben: Τιμαχίδας φησὶ τοῦτο εν ενίοις μη γράφεσθαι. Απολλώνιος δε φησιν εκ Θρησσών αθτό ebas, so müssen wir urtheilen, dass dieser zusatz v. 1294 f. zu den zahlreichen interpolationen dieses stückes gehöre. — Zu dem nach jedem vers wiederkehrenden φλατιοθρατιο φλατιοθρατ bemerkt der scholiast: τοῦτο λέγει χλευάζων ώς ασυνετοποιόν. Das ist aber nicht richtig; allerdings wird hier durch das sinnlose des lang ausgedehnten satzes die unklarheit Aeschyleischer chorlieder gerügt; allein jenes φλατιοθραττο φλαττοθρατ ist offenbar eine nachahmung des harfenspiels. Wenn man derum wegen der zu v. 1264 vom scholiasten notierten παρεπιγραφή ,,διαύλιον προςaulei tis" und weil nachher zum vortrag euripideischer chorgesänge eine abgelebte hetäre mit einer kinderklapper zugezogen wird, annimmt, dieses zweite potpourri äschyleischer  $\mu \xi \lambda \eta$ , welches ἐκ τῶν κιθαρφδικῶν νόμων verfertigt ist, werde unter begleitung der kithara vorgetragen, so ist das nur theilweise richtig; das saitenspiel findet nicht wirklich statt, sondern wird nur nachgeahmt.

Zu der höchst spasshaften, dem inhalte nach trivialen, im ausdruck aber mit allerhand euripideischen floskeln aufgeputzten monodie, welche v. 1331 ff. dem Euripides nachgedichtet wird, babe ich Studien p. 31 ff. die komische verdrehung des aus Euripides entlehnten oder wenigstens tragischen stellen nachgebildeten textes bemerkt, indem zu ἀλλά μοι . Θέρμετε δ' ὕδωρ (vgl.

Hom. @, 426), einer aufforderung das wasser für die wäsche warm zu machen, wider erwarten ώς αν θεῖον ὄνειρον ἀποκλύσω (v. 1340) tritt, zu ο δ' ανέπτατ' ανέπτατ' ες αλθέρα (v. 1352), einer beliebten metapher des Euripides, die nähere bestimmung χουφοτάταις πτερύγων αχμαῖς, wodurch die metapher zum eigentlichen sinn verdreht wird, endlich zu άλλ' & Κρητες Ίδης τέχνα . . τὰ κῶλά τ' ἀμπάλλετε κυκλούμενοι, einer aufforderung zum kretischen waffentanze, der zusatz την ολείαν (v. 1358), wodurch aus dem kreisen im tanze ein umkreisen des hauses der diebin wird. Auf gleiche weise verhält es sich v. 1359 mit aua de Δίκτυννα . . τας κυνίσκας έχουσ' ελθέτω — διά δόμων πανταχή. Denn αμα δε Δίκτυννα . . ελθέτω ist ursprünglich ein herbeirufen der Artemis "zugleich möge Diktynna erscheinen". wird durch διὰ δόμων πανταχη in komischer weise verdreht und Artemis aufgefordert haussuchung zu halten. Dasselbe gilt von dem folgenden σὺ δ΄ ὧ Διὸς διπύρους ανέχουσα λαμπάδας δξυτάτας χεροῖν Εκάτα -- παράφηνον ές Ιλύκης οπως αν είσελθούσα φωράσω.

Bamberg.

N. Wecklein.

# Xenoph. Anab. V, 3, 9.

Die neueren ausgaben geben: καὶ πάντες οἱ πολῖται καὶ οἱ πρόςχωροι ἄνδρες καὶ γυναῖκες μετεῖχον τῆς ἑορτῆς. Nur Krüger schiebt noch ὁμοῦ, was von B. N für καὶ οἱ πρόςχωροι geboten wird, vor ἄνδρες ein. Der werthvollste codex C lässt οἱ νοτ πρόςχωροι weg.

Der ort, wo Xenophon den tempel der Artemis gründete, war weder Olympia noch Skillus: er befand sich in der umgegend beider städte. Folglich waren alle bürger, die an dem seste theil nehmen konnten, πρόςχωροι, und eine trennung zwischen πολίται und πρόςχωροι hier unstatthaft. Der gedanke, dass Xenophon hier stadt - und landbevölkerung hätte andeuten wollen, ergiebt sich als falsch, wenn wir §. 10 lesen, dass an der alljährlich auf das sest veranstalteten jagd die söhne des Xenophon καὶ τῶν ἄλλων πολιτῶν betheiligt waren. Waren etwa die söhne der πρόςχωροι davon ausgeschlossen, obwohl sie an dem seste theilnahmen? Gewiss nicht. Folglich ist πολίται als glosse zu tilgen und zu schreiben: καὶ πάνιες οἱ πρόςχωροι, ἄνδρες καὶ γυναϊκες, μετεῖχον κιλ.

Ratibor.

Emil Rosenberg.

### X.

## Zu Thukydides.

### Buch V.

8, 3 εὶ γὰρ δείξειε τοῖς ἐναντίοις τό τε πληθος καὶ τὴν οπλισιν αναγχαίαν ούσαν των μεθ' ξαυτού, ούχ αν ήγειτο μάλλον περιγενέσθαι ή άνευ προόψεως τε αὐτῶν και μή ἀπὸ τοῦ ὄντος Die stelle hat von jeher grosse schwierigkeiten χαταφρονή σεως. gemacht. Brasidas hat dem trefflichen heer der Athener gegenüber weniger geübte, meist gemiethete und nothdürftig bewaffnete truppen. Darum sucht er den feinden diese schwächen zu verbergen. Schimmelpfeng hat in Mützel's Zeitschrift 1862, sept. p. 745 ff. alle bis dorthin gemachten versuche verworfen und erklärt wie auch Classen où  $\mu \tilde{\alpha} \lambda \lambda o \nu$  richtig =  $\tilde{\eta} \pi \sigma \nu$ , wo aber, da  $\kappa \alpha \tau \alpha \phi \rho \phi \sigma$ νήσεως wie προόψεως natürlich von ἄνευ abhängen muss, μή vor απὸ τοῦ ὄντος unbegreislich bleibt; und von einer mischung zweier constructionen, die er annimmt, muss man absehen. Böhme schreibt nach Dobree μη ἄπο (st. ἀπὸ) τοῦ ὄντος und erklärt: "ohne eine nicht von der wirklichkeit entfernte, d. i. ohne eine nicht ungegründete, unverdiente verachtung". Wenn aber die verachtung oder geringschätzung gegründet war, so war sie es ἀπὸ τοῦ ὄντος und da ist  $\mu\eta$  unbegreislich. Krüger, woran schon Poppo dachte, streicht  $\mu\eta$ . Aber die geringschätzung von seiten der Athener war zu erwarten gerade von ihrer wahrnehmung, dass die ausrüstung der truppen des Brasidas unzulänglich wäre. Also ist  $\mu\eta$ za versetzen und ἀπὸ τοῦ μὴ ὄντος nöthig, so dass der sinn ist: er glaubte weniger siegen zu können als wenn die feinde sie nicht

r

voraussähen und wenn sie sie nicht wegen der unzulänglichkeit ihrer streitkräfte geringschätzten. Man könnte freilich  $\partial n \partial \tau o \bar{\nu}$  o  $\partial \tau o \bar{\nu}$  o  $\partial \tau o \bar{\nu}$  erwarten, aber über  $\mu \dot{\eta}$  vgl. Krüg. Gramm. 67, 9.

- 15, 1. Die Lakedämonier waren zu einem friedensvertrag geneigt, weil sie ihre auf Sphakteria gefangenen angehörigen (σφισι ξυγγενεῖς) dadurch heimbekommen wollten. Ήσαν γὰς οἱ Σπαρτιᾶται αὐτῶν πρῶτοί τε καὶ ὁμοίως σφισι ξυγγενεῖς. Weder ὁμοίως giebt einen befriedigenden sinn noch was man dafür vorgeschlagen ὁμοίων und ὁμοίοις. Es ist von der höhern bürgerklasse in Sparta die rede, den homöen oder gleichberechtigten vollbürgern, und so scheint ὅμοιοι erforderlich. Es waren die Spartiaten unter den gefangenen ersten ranges und als homöen ihnen, nämlich den zum frieden geneigten Lakedämoniern, nach geschlechtern verwandt. Ὁμοίως entstand aus dem folgenden σ in σφίσι.
- 16, 3 μετὰ δωροδοχήσεως (st. μετὰ δώρων) δοχοῦσαν ἀναχώρησιν, wie Classen jetzt mit vollem recht vorschlägt, hatte schon Döderlein 1817 in Bern in seiner vorlesung vermuthet.
- 20, 2. Die überlieferte wortstellung ist unmöglich und hat eine menge umstellungsvorschläge veranlasst. Am meisten befriedigt hier Classen, welcher schreibt: σχοπείτω δέ τις κατὰ τοὺς χφόνους καὶ μὴ τὴν ἀπαφίθμησιν τῶν ὀνομάτων τῶν ἐκασταχοῦ ἢ ἀρχόντων ἢ ἀπὸ τιμῆς τινος [ἐς] τὰ προγεγενημένα σημαινόντων πιστεύσας μάλλον. Nach dem vorgang von Göller, Arnold, Stahl lässt er τὴν ἀπαφίθμησιν von κατά abhängen und stellt es deswegen richtig nach καὶ μή. Nur schreibe ich statt des seltsamen ἐς, das er streicht, ὡς. "Man betrachte (oder berechne) nach den jahreszeiten und nicht nach der aufzählung der namen der archonten jeglichen ortes oder nach der aufzählung von würdeträgern, als ob diese namen das vergangene richtig bezeichneten, mit größerm vertrauen".
- 22, 1. Statt vulg. αὐτοί schreibe ich ἔτι. Αὐτοῦ ist unpassend und αὐτοῖς unnöthig. 22, 2 gebe ich der auffassung Stahls den vorzug. Dagegen 25, 1 weist Classen das von Stahl nach ἄλλη eingesetzte τε mit recht zurück.
- 36, 1 ξλέσθαι γὰρ Λακεδαιμονίους πρὸ τῆς ᾿Αθηναίων ἔχθρας καὶ διαλύσεως τῶν σκονδῶν ᾿Αργείους σφίσι φίλους καὶ ξυμμάχους γενέσθαι. Mit recht setzt Stahl ἄν nach έλέσθαι γάρ ein, denn dieser satz ist mit dem vorigen nicht so eng verbunden, dass jenes ἄν nach ῆκιστα noch auf έλέσθαι berüber wirken

- müssle. Dagegen tilgt Stahl Annulwe mit unrecht. Schon voriges jahr schrieb ich meine erklärung mit folgenden worten auf: equidem puto Spartanos illos praevidere inimicitiam Atheniensium et röv vnovõw rupturam, id quod ipsi cupiebant, haud diu dilatum iri; itaque antequam id fieret societatem cupiebant. Ich freue mich jetzt bei Classen die gleiche auffassung zu sinden.
- 36, 2 το μένιοι Πάνακτον εδέοντο Βοιωτούς δπως παραδώσουσι Λακεδαιμονίοις. Richtig bemerkt Dukas: εδέοντο (τῶν
  πρέσβεων πεῖσαι) Βοιωτούς. Nur darf πεῖσαι im text nicht fehlen,
  sondern ist nach εδέοντο einzusetzen. Sie baten die gesandten die
  Böoter zu bewegen und zu bearbeiten, dass sie u. s. w. In ähnlichem sinne vermuthet Stahl παρασκευάζειν.
- 38, 1 τὸ γὰς αὐτὸ ἐποίουν. Da hier noch nicht vom handeln, sondern einstweilen nur von ansichten und absichten die rede sein kann, so vermuthete Meineke ἐσχόπουν, ich dachte an ἐπήνουν, das leicht in ἐποίουν verschrieben wurde.
- 44, 1 werden die gründe aufgezählt welche die Argeier bewogen sich im vorauszusehenden kriegsfall mit Sparta an Athen anzuschliessen. Da heisst es von Athen δύναμιν μεγάλην ξχουσαν την κατα δάλασσαν. Die letzten drei worte streicht Stahl mit der bemerkung: quasi navalibus potissimum copiis Argivis opus fuerit. Classen aber nimmt sie mit recht in schutz. Nur wäre statt des von ihm angeführten zu allgemeinen grundes, dass "die Argiver auf die seite der attischen macht am meisten gewicht legten, werin sie selbst schwach waren", der speciellere anzuführen, dass den Athenern wegen ihrer seemacht leicht wurde truppen und lebensmittel den Argivern zuzuführen, zumal wenn das project lange mauern von Argos bis ans meer zu bauen (vgl. 82, 5) gelang.
- 46, 1 ὁ Νικίας καίπες, τῶν Λακεδαιμονίων αὐτῶν ἢπατημένων, καὶ αὐτὸς ἢπατημένος. Classen vertheidigt mit recht die von Stahl nach van Herwerden ausgeschlossenen worte τῶν Λακεδαιμονίων αὐτῶν ἢπατημένων als ganz der sachlage entsprechend. Und wie kahl, wenn sie aussielen, würde sich καὶ αὐτός ausnehmen. Sollte etwas geändert werden müssen, so liesse sich etwas sen αὐτῶν einschieben, dem dann καί entspricht.
- 49, 1 wäre σφων nämlich der Eleer doch richtiger als σφας der handschriften das Classen vertheidigt. Auf die Lakedamonier

bezogen wäre αὖτούς nöthig. Aber es ist beides entbehrlich, da der zusammenhang zeigt, wem das τεῖχος gehörte.

- 61, 2 καὶ ἔλεγον οἱ ᾿Αθηναῖοι ταὐτὰ (so Classen), ὅτι οὐκ δρθῶς αἱ σπονδαὶ καὶ γένοιντο, καὶ νῦν ἄπτεσθαι χρῆναι τοῦ πολέμου. Krüger erklärt καὶ γένοιντο "als ob folgen sollte: und gehalten würden", eine kaum annehmbare zumuthung. Da aber zwei handschriften ein monströses ἐγεγένοιντο oder γεγένοιντο bieten, so ist denkbar dass dieses aus τότε γένοιντο entstand, so dass dem καὶ τότε entspräche καὶ νῦν πολέμου, welches für den gedanken einträte: als auch jetzt die σπονδαί nicht existirten, wie wenn ὡς οὖκ οὖσῶν nach νῦν stünde.
- 65, 3. Agis hatte früher im kriege gegen Argos das bedeutende heer der Spartaner und bundesgenossen ohne einen kampf zu bestehen aus dem gebiete von Argos wieder heimgeführt und sich damit die schwersten vorwürfe, ja beinahe die äusserste bestrafung zugezogen. Jetzt auf einem zweiten zuge gegen Argos, da die Argiver sich auf einem schwer zugänglichen steilen hügel aufgestellt hatten, wollte er dennoch den angriff wagen. Hier rief ihm einer der ältern männer zu, er wolle ein übel mit einem andern übel gut machen. Da besann er sich und zog die truppen zurück είτε και διά το επιβόημα είτε και αυτφ άλλο τι η κατά τὸ αὐτὸ δόξαν. Die worte ἢ κατὰ τὸ αὐτὸ haben einige streichen wollen, andere verschiedene änderungen vorgeschlagen, ohne einen gehörigen sinn herauszubringen. Ich glaube mit einer geringen änderung zu helfen, indem ich schreibe n zat tò attó: "sei es dass ihm etwas anderes oder auch das nämliche (was ihm das ἐπιβόημα vorwarf, er würde so κακὸν κακῷ ἰᾶσθαι wollen) als richtig vorkam". Das erste zazóv ist der ihm vorgeworfene rückzug, das zweite der sehr riskirte angriff.
- 66, 1. Vor δρῶσι ist nicht, wie Krüger und Meineke wollen, ὡς einzusetzen, sonst müsste man ξυνειάξαντο auch für die Lakedämonier als prädicat gelten lassen, aber erst ξ. 2 und 3 wird ihre musterhafte σύνταξις geschildert. Dagegen ist in dem satze μάλιστα δη (oder richtiger nach einer guten handschrift Böhme μάλιστα δ' οί) Λακεδαιμόνιοι, ξς δ ξμέμνηντο, ξν τούτφ τῷ καιρῷ ἔξεκλάγησαν das letzte wort unmöglich. Denn nicht dass sie erschrecken, sondern dass sie sich durch rasch geordnete aufstellung auszeichneten, wie nach Krüger allgemein anerkannt

wird, soll hervorgehoben werden. Unter den vielen vorschlägen kommt dem richtigen am nächsten Meinekes έξεφάνησαν. Da aber Stahl über dem gebrauch έξεφάνησαν für se præstiterunt zweifelt, so schlage ich διεφάνησαν vor, wie VI, 17, 5 καὶ μὴν οὐδ' ὁπλῖται οὖτ' ἐκείνοις ὅσοιπες κομποῦνται, οὖτε οἱ ἄλλοι Ελληνες διεφάνησαν τοσοῦτοι ὄντες.

- 69, 2 Δακεδαιμόνιοι δὲ ἐν σφίσιν αὐτοῖς ὧν ἢπίσταντο τὴν παρακέλευσιν τῆς μνήμης ἀγαθοῖς οὐσιν ἐποιοῦντο. In dieser vielfach angefochtenen stelle verlangt Stahl mit recht τὴν μνήμην und tilgt τὴν vor παρακέλευσιν, denn eben die erinnerung an das was sie wussten soll ihnen als ermunterung gelten. Dagegen halte ich für unnöthig mit ihm οὖσιν in οὖσαν umzuändern, sondern setze ὡς ein vor ἀγαθοῖς, so dass die stelle nun lautet: ἐν σφίσιν αὐτοῖς ὧν ἢπίσταντο παρακέλευσιν τὴν μνήμην ὡς ἀγαθοῖς οὖσιν ἐκοιοῦντο, "unter sich selbst brauchten sie die erinnerung an das, was sie wussten, nämlich dass sie tapfere männer seien, als ermunterung". Ὠς ἀγαθοῖς οὖσιν ist deswegen ans ende gestellt, weil so die erwartung ausgesprochen wird, dass sie es auch jetzt sein würden.
- 71, 1 τὰ στρατόπεδα ποιεῖ μὲν καὶ ἄπαντα τοῦτο· ἐπὶ τὰ δεξιὰ κέρατα αὐτῶν ἐν ταῖς ξυνόδοις μᾶλλον ἐξωθεῖται. Ob man mit Stahl die allenfalls entbehrlichen worte ποιεῖ μὲν καὶ ἄπαντα τοῦτο ohne noth streicht, denn dass sich die mannschaft gerne rechtshin drängt, um hinter dem schilde des nebenmanns rechts gedeckt zu sein, ist doch nicht, wie Stahl meint, nur ein πάσχειν, sondern auch ein ποιεῖν, oder ob man sie mit Classen beibehält, so scheint doch ein γὰρ vor oder nach στρατόπεδα erforderlich.
- 72, 2 ἀλλὰ μάλιστα δὴ κατὰ πάντα τῆ ἐμπειρία Αακεδαιμόνιοι ἐλασσωθέντες τότε τῆ ἀνδρία ἔδειξαν οὐχ ἦσσον περιγενόμενοι. Das höchst auffallende ἐμπειρία, wofür man unpassend ἀπορία und andere änderungen vorgeschlagen hat, sucht Classen zu erklären: "obschon durch ungeschick in nachtheil gebracht". Allein nicht durch ungeschick wurden sie in nachtheil gebracht, sondern dadurch, dass Aristokles und Hipponoidas den befehlen des Agis nicht nachkamen, durch ungehorsam, also ἀπειθεία.
- 77, 4 περὶ δὲ τῶ σιῶ σύματος ἐμεν λῆν τοῖς Ἐπιδαυρίοις δρχον, δόμεν δὲ αὐτὼς δμόσαι. Mit λῆν "wollen" ist hier nichts anzufangen. Die Epidaurier hatten sich (53) geweigert und unter-

lassen das dem Apollo Pythaeus schuldige opfer darzubringen. Durch den vertrag werden sie nun dazu verpflichtet. Darum vermuthe ich περὶ — σύματος ὄφλην τως Ἐπιδαυρίως ὄρχον, δόμεν αὐτώς, sie seien den eid schuldig, dass sie es geben sollen. Ομόσαι tilgt auch Stahl.

- 82, 2 καὶ 'Αργείων ὁ δημος κατ' όλίγον ξυνιστάμενος. Böhme erklärt κατ' όλίγον "in kleinen abtheilungen", aber dazu müsste es doch κατ' όλίγους heissen. Passend ist Classens μετ' όλίγον, nach kurzer zeit, die er auf höchstens fünf monate berechnet.
- 82, 3 οἱ δὲ Δακεδαιμόνιοι, ἔως μὲν αὐτοὺς μετεπέμποντο, οὐκ ἡλθον ἐκ πλείονος, ἀναβαλόμενοι δὲ τὰς γυμνοπαιδίας, ἐβοήθουν. Die zögerung der Lakedämonier wird deutlich bezeichnet durch ἔως und das imperfect μετεπέμποντο, welches zeigt dass die oligarchisch gesinnten in Argos mehrmals hülfe von Sparta verlangten. Ἐκ πλείονος finden Krüger und Stahl auffällig und letzterer nimmt nach ἐκ πλείονος eine lücke an. Mir scheint es sei leicht durch versetzung des δέ zu helfen: ἔως μὲν αὐτοὺς μετεπέμποντο, οὖκ ἡλθον, ἐκ πλείονος δὲ, ἀναβαλόμενοι τὰς γυμνοπαιδίας, ἐβοήθουν. "Während man sie berief, kamen sie nicht, sondern nach längerer zeit machten sie sich zur hülfe auf.
- 85 γιγνώσκομεν γὰς ὅτι τοῦτο φςονεῖ ὁμῶν ἡ ἐς τοὺς ὀλίγους ἀγωγή. Schon Reiske und Krüger vermutheten ἡμῶν statt ὑμῶν, in der that passender. Denn die hauptsache ist, dass die Athener in den kreis von wenigen der Melier geführt werden, und dass dieses von den Meliern geschah ist selbstverständlich, so dass ὑμῶν unnöthig ist, wenn man nicht, freilich ohne grund, eine besondere betonung des ὑμῶν "dass gerade ihr" annehmen soll.
- 88 ἡ μένιοι ξύνοδος καὶ περὶ σωτηρίας ἡδε πάρεστι, καὶ ὁ λόγος γιγνέσθω. Lange machte das καί vor περὶ σωτηρίας schwierigkeiten (s. bei Poppo) und noch Krüger denkt darau die beiden καί auf einander zu beziehen. Allein da 86 von πόλεμος und δουλεία die rede war, worauf die Athener 87 antworten, die berathung finde περὶ σωτηρίας statt, so ist klar dass καὶ περὶ σωτηρίας heisst "auch über rettung", so dass καὶ ὁ λόγος "und die unterredung" bedeutet, also vor dem letztern καί ein kolon oder punkt zu setzen ist, wie Classen gethan hat.
- 89 ότι Λακεδαιμονίων ἄποικοι ὄντες οὐ ξυνεστρατεύσατε nämlich εὐτοῖς, nicht ἡμῖν wie Böhme und auch Classen meint.

Denn die Athener erwarten, die Melier wollen ihre neutralität damit hervorheben, dass sie den Lakedämoniern nicht halfen, obgleich sie deren anouxos waren.

90 η μεν δη νομίζομεν γε χρήσιμον (ἀνάγκη γάρ, ἐπειδη ὑμεῖς οὕτω παρὰ τὸ δίκαιον τὸ ξυμφέρον λέγειν ὑπέθεσθε) μη καταλύειν ὑμᾶς τὸ κοινὸν ἀγαθόν. Ich schliesse mich an Bekker an, der ἡμεῖς δή oder ἡμεῖς μὲν δή aus ἢ μὲν δή emendirte, welchem Poppo und Krüger folgten. Böhmes änderung ἢ μὲν δη νομίζομεν γε, so dass der nachsatz mit χρήσιμον beginnt, ist zwar leichter, aber dass mit ἡμεῖς δή die Melier, wie schon Poppe bemerkt, ihre ansicht nachdrücklicher aussprechen, ist um so sachgemässer, weil ihnen die Athener c. 91 mit ἡμεῖς δὲ erwidern. — Dann wollten einige wie Haacke vor καταλύειν statt ὑμᾶς schreiben ἡμᾶς (nämlich wir und ihr), aber dass die Melier nicht daran denken können das δίκαιον aufzugeben, welches für sie das χρήσιμον ist, versteht sich von selbst, dagegen bemerken sie mit πρὸς ὑμῶν, dass die gleiche maxime einst auch den Athenern zum vortheil gereichen könne.

99. Die Atheuer bemerken, diejenigen scheinen ihnen weniger gefährlich όσοι ηπειρώται που όντες τῷ έλευθέρω πολλήν την διαμέλλησιν της πρός ημας φυλαχης ποιήσονται, αλλά τους νησιώτας τε που ανάρχτους, ωσπερ ύμας, χαι τους ήδη της αρχής τῷ ἀναγκαίφ παροξυνομένους. Hier kann ich Classens meinung nicht billigen, dass mit τῷ ἐλευθέρφ der grund angegeben sei, warum die ηπειρώται den Athenern weniger gefährlich scheinen, weil sie vermöge ihrer freiheit der bewegung (er verweist auf die etymologie έλεύθω == είμι) sich zur vertheidigung wenden können wohin sie wollen, und auch andere zum schutze herbeiziehn, somit ohne noth nicht kriegerische anstalten gegen den mächtigern machen Ich erkläre vielmehr so: die continentalen, eben weil sie continentale sind, erwarten für ihre freiheit von den zur see mächtigen Athenern weniger gefahr und sind darum lässiger. scheint auch Stahls obwohl leichte änderung όντες των έλευθέρων entbehrlich. Ferner streicht Classen ze vor nou und roug vor non, kaum mit recht. Die νησιώται werden getheilt in άναρχτοι und in solche, die der attischen herrschaft schon unterworfen sind. Demnach sollte es eigentlich heissen τους νησιώτας τους τέ που ἀνάρχτους, ὥσπερ ὑμᾶς, καὶ τοὺς ἤδη κτέ. Begreislich aber ist,

dass der schriftsteller die anhäufung des τούς zu vermeiden es vor τε wegliess, so dass doch, wie auch Stahl will, das erste τούς zu ἀνάρχτους gehört.

103 ἐλπὶς — τοὺς μὲν ἀπὸ περιουσίας χρωμένους αὐτῆ, κᾶν βλάψη, οὐ καθεῖλε· τοῖς ở ἐς ἄπαν τὸ ὑπάρχον ἀναρριπτοῦσα (δάπανος γὰρ φύσει) ἄμα τε γιγνώσκεται σφαλέντων καὶ ἐν ὅτῷ ἔτι φυλάξεται τις αὐτὴν γνωρισθεῖσαν οὐκ ἐλλείπει. Hier ist οὐκ ἐλλείπει ohne object, das man aus ὅτῷ nicht leicht verstehen kann, sehr auffallend, und ich vermuthe vielmehr οὐδὲν λείπει oder οὐδὲν ἐλλείπει. Das handeln mit ungenügenden mitteln auf hoffnung gestützt, wird einem würfelspiel verglichen. Unternimmt man den wurf in beziehung auf alles was man hat (so dass man alles aufs spiel setzt), so wird die hoffnung als täuschung erkannt, wenn man ins unglück gerathen ist, und gleichzeitig mit dieser erkenntniss lässt sie nichts übrig, wobei man sich ferner vor ihr hüten könnte. Für Classens emendation ἀναρριπτοῦσα statt ἀναρριπτοῦσι, so dass die ἐλπίς als personificirt auftritt, spricht auch das prädicative δάπανος.

108 άλλα και τους κινδύνους τε ήμων ένεκα μαλλον ήγούμεθ' αν έγχειρίσασθαι αὐτούς, και βεβαιοτέρους η ές αλλους νομιείν, όσω ποός μεν τα έργα της Πελοποννήσου έγγυς κείμεθα. Hier kann βεβαιοτέρους doch nur auf πινδύνους gehen, nicht auf die motive wie Stahl will, der deswegen genöthigt ist ές vor άλλους zu tilgen. Dann wäre aber im gegensatz zu άλλους doch ημάς erforderlich vor η άλλους. Dass χίνδυνοι βεβαιότεροι gefahren sind die man mit festerm vertrauen unternimmt, zeigt Böhme mit III, 39, 6 τον μετά των ολίγων χίνδυνον ήγησάμενοι βεβαιότερον. Entscheidend ist aber ήμων ένεκα, die um unsertwillen zu bestehenden gefahren würden die Spartaner mit um so grösserm vertrauen unternehmen, weil ihnen Melos so nahe liegt, da sie sonst (vgl. III, 55, 1) in ferne kämpfe sich nicht gerne einliessen. Die richtige erklärung giebt auch Classen, nur in der nebensache kann ich ihm nicht beistimmen, wenn er sagt: "da von Melos aus leicht truppen an die peloponnesische küste geschafft werden können". Es handelt sich ja um die beschützung von Melos, nicht Spartas, und das kleine Melos würde nicht viele truppen in den Peloponnes schicken können.

111, 1 τούτων μέν και πεπειραμένοις αν τι γένοιτο ήμιν,

χαὶ ὑμῖν οὖχ ἀνεπιστήμοσιν ὅτι οὖδ' ἀπὸ μιᾶς πώποτε πολιοςκίας 'Αθηναῖοι δι' ἄλλων φόβον ἀπεχώρησαν. So schreibt Classen mit recht, nachdem zuerst Stahl gegen die frühern ausleger bemerkt hat, dass πεπειραμένοις auf die Athener gehe. Die Melier batten die drohung ausgesprochen, die Spartaner könnten in das land der Athener oder in das von angehörigen derselben einfallen. Die Athener antworten darauf: von diesem könnte uns etwas begegnen, die wir es auch schon erfahren haben, wozu aus dem folgenden zu denken: ohne dass es uns von einer unternehmung abgeschreckt hätte. Aber was ist bei ὑμῖν οὖχ ἀνεπιστήμοσιν zu γένοιτο αν zu verstehen? Offenbar aus dem ότι — ἀπεχώρησαν der gedanke, dass wir aus furcht vor den Lakedämoniern auch von euerer blokade nicht abstehen werden, da ihr wohl wisset, dass wir - nie abgestanden sind. Nur ist zu bemerken, dass, da den Meliern ja nicht dasselbe begegnen kann was den Athenern, der dativ και ύμιν οὐκ ἀνεπιστήμοσιν dem parallelismus mit ήμιν zu liebe angewendet ist, wofür es deutlicher hiesse καὶ ὑμεῖς ξπίστασθε.

- 111, 3 περὶ πατρίδος βουλεύεσθε, ην μιᾶς πέρι καὶ ἐς μίαν βουλην τυχοῦσάν τε καὶ μὴ κατορθώσασαν ἔσται. In dieser viel versuchten stelle hilft einfach Heilmanns durchaus nöthige emendation ης μιᾶς πέρι. Auch ἔσται hat man ändern wollen ohne noth. Ich glaube die richtige erklärung schon vor jahren gegeben zu haben zu Lysias 12, ξ. 74 ὅτι οὐ περὶ πολιτείας ὑμῖν ἔσται ἀλλὰ περὶ σωτηρίας. Und zur beglaubigung des ausdrucks ἐστὶ περί τινος ,, es handelt sich um etwas" hat dort Sauppe auch mebrere beispiele citirt. Zur verdeutlichung dient auch die redensart ὁ ἀγών ἐστι περί τινος. ἐς μίαν βουλήν, auf einen einzigen rathschlag hin es ankommen lassend. Ἐς ist gebraucht wie 103 ἐς ἄπαν τὸ ὑπάρχον.
- 112, 2 καὶ Λακεδαιμονίων ist allerdings, da von andern nicht die rede sein kann, entbehrlich, weswegen es Stahl streicht. Da aber die Athener in ihrer antwort 113 καὶ Λακεδαιμονίοις καὶ τύχη sich ausdrücklich darauf beziehen, so hat es Classen wohl mit recht beibehalten.
- 112, 3 προκαλούμεθα δὲ ὑμᾶς φίλοι μὲν εἶναι πολέμιοι δὲ μηδετέροις, καὶ ἐκ τῆς γῆς ἡμῶν ἀναχωρῆσαι. Der sehr harten construction wäre abgeholfen, wenn man ὄντες für εἶναι schreibt,

da die Melier schon 94 ihren wunsch den Athenern befreundet und neutral zu sein ausgesprochen hatten, und dann zai vor  $\xi x$   $\tau \eta \varsigma \gamma \eta \varsigma$  streicht.

#### Buch VI.

- 11, 4 und 5 ήμας δ' αν οἱ ἐχεῖ Ελληνες ἐφίεσθε. Dass in der aufeinanderfolge der sätze hier etwas gestört sei hat schon Bauer bemerkt, und Krüger nimmt an es sei ein satz ausgefallen. Wirklich könuen die worte τὰ γὰρ διὰ πλείστου — ἤκιστα τῆς δόξης δόντα sich nicht auf das vorausgehende ελ δὲ σφαλεῖν μέν τι - ἐπιθοῖντο, sondern nur auf οἱ ἐχεῖ Ελληνες - εἰ μὴ ἀφιxolueda beziehen. Die gehörige gedankenfolge wird aber so herzustellen sein: ἡμᾶς δ' αν οἱ ἐχεῖ Ελληνες μάλιστα μὲν ἐχπεπληγμένοι εἶεν, εἰ μὴ ἀφιχοίμεθα· τὰ γὰρ διὰ πλείστου πάντες **Ισμεν θαυμαζόμενα και τὰ πεῖραν ἥκιστα τῆς δόξης δόντα· εἰ δὲ** σφαλείμεν τι, τάχισι' αν υπεριδόντες μετά των ενθάδε επιθοίντο. οπερ νύν υμείς, ω Αθηναίοι, ες Λακεδαιμονίους και τους ξυμμάχους πεπόνθατε διὰ τὸ παρὰ γνώμην αὐτῶν πρὸς α ἔφοβεῖσθε τὸ πρώτον περιγεγενήσθαι, καταφρονήσαντες ήδη και Σικελίας έφιεσθε. Das όπες — πεπόνθατε bezieht sich darauf, dass die Athener, nachdem ihnen das glück bei Pylos zu theil geworden, von den Lakedämoniern anfingen geringer zu denken (καταφρονήσαντες) und ihre gedanken nach Sicilien richteten. Das entspricht dem ὑπεριδόντες — ἐπίθοιντο der Syrakusier in dem vorausgesetzten falle, dass die Athener in Sicilien ein missgeschick treffen solite (εὶ σφαλεζμέν τι).
- 12, 1 καὶ ταῦτα ὑπὲρ ἡμῶν δίκαιον ἐνθάδε εἶναι ἀναλοῦν. Der scholiast hat εἶναι, während es in vielen handschriften fehlt. Man wollte es ἔξεῖναι erklären, aber von μεμνῆσθαι χρὴ ἡμᾶς abhängig giebt es einen seltsamen sinn: "es sei gerecht dass es erlaubt sei" von einem aus μεμνῆσθαι hinzugedachten νομίζειν abhängig. Natürlicher wäre εἶναι mit δίκαιον zu verbinden. Doch ist εἶναι, welches in vielen handschriften fehlt, überflüssig und zu tilgen, da δίκαιον für δίκαιόν ἐστιν steht, so dass mau kein νομίζειν zu hülfe nehmen muss.

Im folgenden οἶς τό τε ψεύσασθαι χαλῶς χρήσιμον, χαὶ τῷ τοῦ πέλας χινδύνᾳ, αὐτῶν λόγους μόνον παρασχομένους, ἢ χατορ-θώσαντες χάριν μὴ ἀξίαν εἰδέναι, ἢ πταίσαντάς που τοὺς φίλους

- ξυναπολέσαι. Dass χρήσιμον nur zu ψεύσασθαι καλῶς passt, nicht aber zu dem folgenden, hat Krüger gezeigt und vergeblich hat man für das zweite glied dem χρήσιμον die bedeutung ξύνηθες beizulegen gesucht. Mir scheint παρόν nach παρασχομένους, wo es leicht ausfallen konnte, zu ergänzen, welches sich eignet zur schilderung der leichtfertigkeit solcher φυγάδες, wie sie Nikias angesehen wissen will, welchen es bei der hand liegt, d. h. die sich nichts daraus machen entweder u. s. w.
- 37, 2 παρὰ τοσοῦντον γιγνώσχω. Früher wollte ich auch wie Herwerden παρ' ὄσον γιγνώσχω. Allein jenes drückt die zuversichtlichkeit des urtheils des Athenagoras energischer aus wie auch wieder am ende des capitels.
- 58, 2 καὶ οἱ μὲν ἀνεχώρησαν. Von Poppos emendation (auf die ich auch längst gerathen war) ἀπεχώρησαν hat merkwürdiger weise keiner der neuern herausgeber notiz genommen, und doch ist sie nothwendig, weil allein der sachlage angemessen, wie denn schon das voraufgehende ἀπελθεῖν darauf führt. Jetzt auch Classen.
- 64, 3 ξαείνους δὲ ὁμόίως τὸ στράτευμα προσβαλόντες τῷ σταυρώματι αἰρήσειν. Wegen τῷ σταυρώματι ist τὸ στράτευμα unmöglich und darum tilgt es Stahl. Aber mit recht will Herwerden dafür τὸ στρατόπεδον, das natürlich mit einem σταύρωμα befestigt war. Die es heimlich mit den Athenern haltenden, angeblich aber den Syrakusiern befreundeten Katanäer gaben den Syrakusiern, um diese zu täuschen, vor τοὺς Αθηναίους αὐλίζεσθαι ἀπὸ τῶν ὅπλων ἐν τῇ πόλει in Katana, woraus folgt, die Athener hätten ihre waffen im στρατόπεδον, im lagerplatze, gelassen und begreiflich eine aber keine grosse truppenzahl als bewachung dabei, so dass sie das στρατόπεδον mit einem angriff auf das σταύρωμα leicht einnehmen könnten. Στρατόπεδον als lagerplatz lesen wir gleich 65, 3.
- 67, 1 η αν του στρατεύματός τι πονη μάλιστα, εφορώντας παραγίγνεσθαι. So interpungiren nach Valla Krüger und Böhme natürlicher als Stahl, der μάλιστα mit dem folgenden verbindet und das komma nach πονη setzt, vermuthlich verleitet durch Herwerdens conjectur τάχιστα für μάλιστα, aber der begriff der eile versteht sich von selbst bei παραγίγνεσθαι.
- weg sind und vor einem nicht befreundeten lande, ηντινα μη αὐτοὶ

μαχόμενοι οὐ πτήσεσθε. Ich glaube οὐ, das nach μαχόμενοι leicht verloren ging, ist nöthig, da der sinn ist: welches ihr ohne selbst zu kämpfen nicht gewinnen werdet.

Die feinde halten ihren truppen vor, dass der kampf um das vaterland sein werde, εγω δε δτι οὐα εν πατρίδι, εξ ης αρατεῖν δεῖ η μη δαδίως ἀποχωρεῖν. Krüger und Böhme wollen εξ ης mit ἀποχωρεῖν verbinden, so dass αρατεῖν δεῖ wie διὰ μέσου stehe. Statt einer so gezwungenen erklärung schlage ich vor δε nach εξ ης einzusetzen, so dass es heisst: wir kämpfen nicht im vaterlande, sondern auf fremdem boden, von welchem aus wir entweder den sieg erringen müssen oder nicht leicht abziehen können.

- 69, 3 am ende. In dieser viel versuchten stelle verdient Stahl beistimmung, wenn er schreibt εἴ τι ἄλλο ξυγκαταστοεψάμενοι δῷσον αὐτοῖς ὑπακούσονται. Nur über die richtigkeit des αὐτοῖς, das sich auf die Athener bezöge, habe ich zweifel und vermuthe αὐτοί, nämlich die ὑπήκοοι der Athener. Sie hoffen nämlich, wenn sie den Athenern bei der unterwerfung anderer beistehen, dass sie selbst unter der oberherrschaft der Athener, die ihnen ja dank für die hülfe schuldeten, milder würden gehalten werden. Dahin führt auch die erklärung des schol. ὅπως οἱ ᾿Αθηναῖοι πραότερον τῶν συναγωνισαμένων ἄρχοιεν. Und αὐτοί hebt den vortheil hervor, den sie von ihrer hülfleistung erwarteten.
- 78, 1 τόν τε Αθηναΐον μη την τοῦ Συρακοσίου ἔχθραν κολάσασθαι, τη δ' ἔμη προφάσει την ἐκείνου φιλίαν οὐχ ήσσον βεβαιώσασθαι βούλεσθαι. Für φιλίαν wollte Reiske δουλείαν. Stahl aber findet in την ἐκείνου φιλίαν βεβαιώσθαι eine bittere ironie für ἐκεῖνον καταδουλώσασθαι. Aber die ironie, mit unterjochung die freundschaft befestigen ist doch zu stark, und für δουλείαν spricht auch 80, 5 αἰρεῖσθε ήδη ἢ την αὐτίκα ἀκινδύνως δουλείαν.
- 89, 6 ἐπεὶ δημοχρατίαν γε καὶ ἐγιγνώσκομεν οἱ φρονοῦντές τι, καὶ αὐτὸς οὐδενὸς ἄν χεῖρον ὅσφ καὶ λοιδορήσαιμι. Hier macht ὅσφ, wofür einige handschriften ὅσον, viele schwierigkeit. Streicht man es, so ergiebt sich der befriedigende sinn: und ich selbst könnte sie nicht weniger arg als irgend einer sogar schelten; wobei Alkibiades still hinzudenkt: da ich sie durch meine verfolgung erfahren. Dieses als allgemein bekannt kann er voraussetzen. Und ὅσφ oder ὅσον haben wohl ihren ursprung in

dem nicht zur ausführung gekommenen versuch das verschwiegene zu ergänzen.

92, 8 οὐδ ἐπὶ κατρίδα οὖσαν ἔτι ἡγοῦμαι νῦν ἰέναι, πολὸ ἀὲ μᾶλλον τὴν οὖα οὖσαν ἀνακτᾶσθαι. Herwerden will οὖκέτ οὖσαν, was zwar sinngemäss, aber doch nach dem vorausgegangenen οὐδ ἐπὶ κατρίδα οὖσαν ἔτι nicht gerade nöthig; jedoch Stahl weist οὖκέτι mit dem irrigen grunde ab: sed novam patriam Alcibiades recuperare vult, aber ἀνακτᾶσθαι und bald darauf αὖτὴν ἀναλαβεῖν zeigt, dass vom wiedergewinnen des für ihn verlornen vaterlandes die rede ist. Allerdings ist der ausdruck, aber charakteristisch, ziemlich sophistisch zugespitzt.

Aarau.

R. Rauchenstein.

### Zu Livius.

Liv. XXXI, 11, 12: iussique polliceri, si quid ei ad firmandum augendumque regnum opus esse indicasset, enixe id p. K.
merito eius praestaturum. Dass hier ei fehlerhaft ist, hat Madvig
nachgewiesen. Aber sein vorschlag eis befriedigt nicht, weil dieser
dativ überslüssig ist. Der sinn und das auf ei folgende ad führt
nothwendig auf etiam. Der senat ehrt den könig durch ausgezeichnete geschenke. Wenn der könig aber ausserdem auch
eine vermehrung seiner macht wünsche, so sei Rom zur
erfüllung dieses wunsches bereit.

Liv. XXXIV, 26, 3: Quinctius ... misit expeditos pedites equitesque, qui circa Cylarabim — gymnasium id est minus CCC passus ab urbe — cum erumpentibus a porta Lacedaemoniis praelium conmiserunt. Der ausdruck a porta erumpere ist eine ungeheuerlichkeit, da porta in verbindung mit verben des gehens von den Lateinern als instrumentalis behandelt wurde. Ganz verschieden ist c. 28, 9: tum ab oppido, eodem quo pridie eruperant tumultu, pluribus simul locis erumpunt. Ist a porta möglich, dann ist auch a pluribus locis erlaubt! Ebenso natürlich wie ab oppido ist XLIII, 23, 4 ab Antigonea erupit. Es ist also e a porta zu corrigiren.

Darmstadt.

• ,\*

A. Weidner.

## XI.

*:*. •

## Demosthenes' staatsreden.

I.

Wenn Rehdantz von einer einleitung in das studium von Demosthenes' staatsreden fordert, dass sie den leser auf den standpunkt stellt, welchen der hörer unmittelbar vor beginn der reden einnahm, so glauben wir diesen satz dahin erweitern zu dürfen, dass wir sagen: aufgabe der erklärung ist es, dem leser die möglichkeit zu verschaffen, nicht allein die kunst und die gedanken des Demosthenes zu verstehen, sondern sie auch selbständig zu beurtheilen, wie wir glauben dass ein selbständiger denkender zuhörer sie beurtheilen konnte oder musste. Wir haben aber leider keine sicheren quellen, welche uns das verständniss der politischen verhältnisse Athens zur zeit des Demosthenes ohne gefahr der täuschung eröffnen könnten, sondern die hauptquelle sind die reden des Demosthenes, und Demosthenes war kein historiker, sondern parteiredner.

Die alte überlieferung und die neuere geschichtsauffassung sind von dem urtheil des Demosthenes heeinflusst, so dass in ihnen wohl die anschauung der politischen verhältnisse zur geltung kommt, wie sie Demosthenes vertrat, nicht aber die auffassung und die bestrebungen der gegenpartei. Diese aber offenbart sich uns nur in zwei schwachen, von anderen tendenzen getrübten reden des Aeschines. Und doch lehren uns die parlamentarischen debatten der gegenwart, wie unumgänglich für die beurtheilung politischer bestrebungen und zustände das audiatur et altera pars ist. Es bleibt

uns also die aufgabe, die gedanken der gegenpartei des Demosthenes durch conjektur zu reconstruiren. Glücklicherweise gibt es eine reihe von thatsachen, welche theils aus andern quellen theils durch Demosthenes selbst verbürgt als feststehend angenommen werden können. Von diesen nackten thatsachen müssen wir die innere verbindung derselben oder ihre beurtheilung abziehen.

Demosthenes bleibt natürlich immer im vortheil. Seine anschauung liegt uns von ihm selbst mit unübertrefflicher kunst ausgeprägt klar vor augen; die bestrebungen der gegenpartei können wir uns nur aus den reden des feindes mühsam reconstruiren. Dazu bedarf es einer kritisch-politischen untersuchung nicht nur der reden, sondern fast aller einzelnen gedanken und urtheile des Demosthenes. Diese arbeit ist peinlich, für viele vielleicht austössig, weil nicht wenige noch immer geneigt sind, in Demosthenes eine gewisse moralische und politische infalbibilität zu finden wegen seiner künstlerischen und ästhetischen vortrefflichkeit. Ist es mir selbst doch noch nie gelungen, die ganze rede de corona mit kühlem prüfenden blicke zu verfolgen: so hinreissend ist die ideale begeisterung des redners! dennoch darf diese peinliche untersuchung nicht umgangen werden, denn sie allein ist die grundlage eines historischen verständnisses.

L. Spengel hat bekanntlich den anfang zu einer solchen prüfung des Demosthenes unternommen, und wenn auch bis jetzt fast alle erklärer und kritiker sich gegen Spengels resultate ablehnend verhalten haben, so erkennt man doch z. b. aus einer vergleichung von Westermanns und E. Müllers einleitung zur achten rede des Demosthenes leicht die berechtigung und das verdienstliche jener untersuchungen. Weit entfernt bei L. Spengel mässigung im urtheil zu vermissen, wie A. Westermann an ihm tadelte 1), müssen wir vielmehr bekennen, dass Spengels kritik uns nicht scharf und eingreifend genug erscheint. Den ausgangspunkt unserer untersuchung bildet naturgemäss die erste philippische rede.

In dem proömium, mit welchem der redner Solons gesetz über die reihenfolge der sprecher in der volksversammlung<sup>2</sup>) klug zu umgehen weiss, finden wir den gedanken: die gegner seien schuld,

<sup>1)</sup> Ausgewählte reden des Demosthenes bd. II 7n.

<sup>2)</sup> Vgl. Aesch. I, 25 und meine bemerkung zu III, 4.

dass der krieg mit Philipp noch immer auf der tagesordnung stehe; denn hätten sie früher richtigen rath ertheilt, so wäre die jetzige berathung nicht mehr nöthig 5). Mit diesem urtheil, welches nur im munde des sprechers der opposition verständlich ist, soll das vorschnelle auftreten des jugendlichen redners (xal πρῶτος ἀναστάς) motivirt werden. Wer so spricht, lässt erwarten, dass er ein mittel in bereitschaft hat, durch welches die politische lage sofort eine neue ungeahnte wendung erhalten muss.

Worin besteht nun dieses radicalmittel? Zunächst (2. 2-12) hören wir freilich nur allgemeine betrachtungen, welche den Athenern damals unmöglich neu und überraschend sein konnten. Das volk brauche nicht muthlos zu werden, denn wenn es bisher nur eine reihe von verlusten erlitten, so seien diese eben doch nur möglich gewesen, weil das volk nichts zur abwehr gethan habe. Diese äusserung, welche wir selbst noch in der dritten philippischen rede wiederholt finden 4), ist ein leeres sophisma, welches der wahrheit entbehrt. Athen hatte im verhältniss zu seinen kräften und mitteln beträchtliche opfer gebracht 5), aber sie erwiesen sich als unzureichend, weil die kriegsverfassung 6) Athens überlebt und die geographischen verhältnisse 7) zu ungünstig waren. Dazu kommt dass eine seemacht eine stärkere landmacht niemals mit erfolg bekämpfen kann, zumal wenn sie aus weiter ferne operiren muss 8). Zur ermuthigung seiner mitbürger erinnert der redner an die erfolge Athens gegen Sparta im korinthischen und böotischen krieg (¿. 3). Allein das gewählte beispiel ist für jenen zweck wenig zutreffend. Denn erstens war Sparta damals nicht so stark als Philipp und dazu von der natur weniger begünstigt, während jetzt Athens besitzungen dem feinde auf der landseite offen standen und von der seeseite aus nur schwer vertheidigt

<sup>3)</sup> Vgl. §. 33: αν πεύτα πορίσητε τὰ χρήματα — —, παύσεσ3' αἰεὶ περὶ τῶν αὐτῶν βουλευόμενοι καὶ πλέον οὐσὰν ποιοῦντες.

T) LA, U.

<sup>5)</sup> Aesch. II, 71.

<sup>6)</sup> S. S. 36 Thue. VII, 20: Aquestires is the African misitus to a continue of the interestinates of the intere

<sup>7)</sup> S. §. 31.

8) Interessant sind die worte des feldherrn Demosthenes bei Thuc. IV, 10, 5: à juis 'Adpraises évens une des tensequéres épasseje tip vareage ét dilers des passent en en en en en passent une passe

werden konnten. Zweitens hatte Athen im kampfe gegen Sparta bundesgenossen, welche zum theil mächtiger als Athen selbst waren.

Den einwurf, dass Philipp schwer für Athen zu bekriegen sei, kennt auch Demosthenes (2. 4) 9), glaubt ihn aber mit leichtfertiger sophistik beseitigen zu können, indem er sagt: die macht Philipps habe nichts zu bedeuten, denn die festen plätze, welche er jetzt besitze, seien ja doch einst in Athens gewalt gewesen, wie auch viele früher freie völkerschaften die bundesgenossenschaft Athens vorgezogen hätten. Wenn also Philipp die Athener für gefährliche feinde gehalten hätte, so wäre er nicht zur entwicklung seiner jetzigen macht gelangt. Er habe vielmehr energisch den krieg aufgenommen, weil er wusste, dass alle jene festen plätze und verbindungen der preis eines energischen handelns sein würden. Dass durch solches räsonnement der vernünftige einwurf der gegner nur umgangen, nicht widerlegt ist, liegt auf der hand.

Die gegner konnten den umgekehrten schluss ziehen: Athen habe für die wiedereroberung von Amphipolis viele opfer gebracht und dennoch sei das heiss ersehnte ziel nicht erreicht worden, weil die kräfte des staates nicht ausreichten, die nachtheile der geographischen verhältnisse auszugleichen. Um wie viel unwahrscheinlicher sei jetzt ein erfolg gegen den viel mächtigeren feind, wenn nicht einmal die bezwingung einer einzigen stadt möglich war!

Demosthenes kommt nun zu folgender conclusion (ξ. 7): wenn also nur jeder bürger seine schuldigkeit thun und der staat sich aufraffen wolle, so würde mit sicherheit alles verlorne wieder gewonnen werden: τὰ ὑμέτες' αὐτῶν κομιεῖσθε καὶ τὰ κατερραθυμημένα πάλιν ἀναλήψεσθε κὰκεῖνον τιμωρήσεσθε. In der that ein grosses versprechen, eine herrliche aussicht für den gebeugten staat. Aber mit welchen mitteln sollten so grosse erfolge erreicht werden? Denn das "aufraffen" ist praktisch beurtheilt ja doch nur eine phrase, ein verhüllender formbegriff 10)! Hören wir also! Denn — heisst es — Philipp ist ja kein gott, dessen glück unabänderlich feststände, hass, furcht und neid umlagern auch

<sup>9)</sup> Rehdantz irrt, wenn er die schwierigkeit des widerstandes auf eine augen blickliche überlegenheit Philipps beschränkt.

<sup>10)</sup> Dass es dem Demosthenes mit seinem herrlichen versprechen nicht ernst ist, zeigt §. 14: οὐ γὰς |ἄν τά γ΄ ἦδη γεγενημένα τῆ νυνὶ βοηθεία κωλῦσαι δυνηθεῖμεν.

ihn! Alle menschlichen unglücksfälle können auch ihn treffen! Jetzt scheint sich freilich mancher gegen ihn nicht zu erheben, weil Athen nicht mit energischem willen zur seite steht, aber diese energielosigkeit darf nur in thatkraft sich umsetzen — und alles wird sofort sich ändern! Das sind idealistische redensarten, geknüpft an ein unsicheres "wenn", worte welche nur dann bedeutung haben, wenn eine starke reale macht vorhanden ist, welche jenen nachdruck geben könnte, die aber sofort hinfällig werden, wenn die kräfte fehlen.

Wir müssen also zusehen, welche reale macht Demosthenes aufstellen zu können glaubt. Ehe er jedoch diesen schritt thut, fährt er in seiner philosophischen betrachtung fort und entwickelt (2. 9), um die thatkraft der Athener zu reizen, dass Philipp auf dem gipfel seines übermuths angelangt sei. ermüdliche geschäftigkeit zwinge zum widerstand. Denn für freie männer sei die gefahr der ehre der äusserste zwang. kräftiger widerstand sei erforderlich! Philipp sei ja nicht so sehr durch eigne kraft, als durch Athens unthätigkeit gross geworden! Sei Athen nur immer am platze, so dürfe man vielleicht auch auf unberechenbare unfälle Philipps, auf das glück Athens hoffen. Ein kühler zuhörer musste, wenn er diese worte hörte, im stillen sich sagen: möglich dass unsere regierung nicht immer alle mögliche kraft aufgeboten, möglich auch, dass Philipp, wie er plötzlich gross geworden, durch einen zufall plötzlich wieder klein werden kann, aber was helfen uns diese stolzen reden, wenn sie nicht in einem praktisch ausführbaren antrag gipfeln? Alle reden haben nur werth, je nachdem davon mehr oder weniger zur ausführung gelangen kann.

Demosthenes hat also bis jetzt nichts geleistet, wenn er nicht einen ausführbaren vorschlag bringt, dessen ausführung die beklagenswerthe lage des staats völlig zu ändern im stande ist. Das proömium und die einleitende betrachtung lassen einen merkwürdigen plan erwarten, ja noch ξ. 15 finden wir als ziel wörtlich bezeichnet: ἔως ἄν ἢ διαλυσώμεθα πεισθέντες τὸν πόλεμον ἢ περιγενώμεθα τῶν ἐχθρῶν, eine alternative welche die möglichkeit ganz ausser acht lässt, dass Athen auch wider willen zum frieden gezwungen werden kann. Aber freilich Demosthenes ist oppositionsredner und die opposition verliert sofort ihre schwingen, so

wie sie zur prosa der praktischen wirklichkeit herabsteigt. Der redner fühlt denn auch recht wohl, dass sein vorschlag den erregten erwartungen nicht entsprechen kann. Er bevorwortet des-balb seinen plan in einer prodiorthose (§. 13—15): sein plan entspreche vielleicht vieler erwartungen nicht, aber jeder vorschlag müsse sich den vorhandenen mitteln anbequemen. Nicht die grösse des versprechens, sondern die finanzielle sicherheit garantire die ausführung und den erfolg.

Ganz recht! Aber warum erregt denn der redner selbst so grosse erwartungen? Warum sagt er selbst (ξ. 15): ἡ μὲν οὖν ὑπόσχεσις οὖτω μεγάλη, τὸ δὲ πρᾶγμ' ἤδη τὸν ἔλεγχον δώσει, χριταὶ δ' ὑμεῖς ἔσεσθε? Die staatsmänner Athens hatten eben bisher auch nur gethan, was die finanzen, die wehrkraft und die kriegsverfassung des staats und die unangreifbarkeit des feinds gestatteten. Zunächst (ξ. 16) wünscht der redner die mobilisirung von funfzig kriegsschiffen und eines entsprechenden bürgercontingents. Aber den antrag dazu wagt er doch nicht zu stellen (s. ξ. 18), denn die herrschende geldnoth ist eben ein unübersteigliches hinderniss, s. ξ. 23: τοσαύτην μὲν διὰ ταῦτα, ὅτι οὖχ ἔνι νῦν ἡμῖν πορίσασθαι δύναμιν τὴν ἐχείνος παραταξομένην. Der antrag würde auch nichts neues enthalten, denn solche grössere expeditionen sind auch im verlaufe dieses krieges öfter unternommen worden 11).

Es begnügt sich also Demosthenes mit einem söldnerheer, dem sich wenige bürger anschliessen sollen, — im ganzen 2000 mann, darunter 500 bürger, und 200 reiter, darunter 50 bürger! Dazu ein geschwader von zehn kriegsschiffen! Eine solche macht konnte freilich die kriegslage nicht ändern, sie konnte den feind nicht einmal belästigen, weil ihr bestand voraussichtlich nicht von langer dauer war. Denn man höre und staune! Demosthenes, der heftige gegner der bisherigen schlaffen kriegsführung, wagt nicht einmal den sold für jene söldner zu fordern, es ist ihm genug, wenn sie die verpflegungsgelder erhalten (§. 20. 23), weil eben der staat und die bürgerschaft kein geld hat (§. 23)! Er begeht zwar die täuschung, dass er wiederholt von der leistung des solds spricht (§. 24), aber später, wo er die geldmittel bespricht, muss

<sup>11)</sup> Vgl. Rehdantz zu §. 19.

er bekennen, dass es genug ist, wenn das σιηρέσιον bezahlt wird (ξ. 29), und dass man dann erwarten darf, dass das heer sich den sold (μισθον ἐντελῆ) selbst verschafft, — ohne natürlich einen der bundesgenossen zu belästigen! Ja in prahlerischer weise fügt der redner hinzu: er wolle selbst mitfahren und mit seinem leben für den erfolg einstehen! Sieht das nicht Gambetta täuschend ähnlich? Und doch welche verblendung! Kurz vorher (ξ. 24) heisst es: εἰκότως οῦ γὰρ ἔστ' ἄρχειν μὴ διδόνια μισθόν! Jetzt soll das heer plündern, — ῶστ' ἔχειν μισθὸν ἐντελῆ!

So viel konnte und musste Demosthenes wissen, dass es für das heer leichter war, die eigenen bundesgenossen als Philipps staaten zu plündern, und dass die söldner sich gegen die bundesgenossen wenden 'mussten, wenn Philipp, wie es zu erwarten war, seine länder mit umsicht und energie vertheidigte. Merkwürdig ist es, dass auch das σιτηρέσιον nur für ein jahr berechnet wird, während doch diese ausgabe eine reihe von jahren ertragen werden musste, wenn das heer als συνεχές oder συνεστηχὸς bestand und wirkung haben sollte. In ermangelung genügenden solds für die söldner weiss Demosthenes noch anderen rath: zur aufsicht über die truppen und zur controle der kriegsleitung (ἐπόπτας τῶν στρατηγουμένων) sollen bürger mit ins feld ziehen, die bürgersoldaten sollen zugleich zeugen der kriegsführung und nach hause wieder zurückgekehrt richter über die feldherrn werden (§. 47). Officiere unserer zeit würden einen solchen vorschlag als eine ausgeburt demokratischer raserei bezeichnen. Und dass er auch für Athen nur unglück herbeiführen konnte, zeigt die wehmüthige klage des vor Syrakus verzweifelnden Nikias 18).

Ein staatsmann, welcher vor eine so traurige wirklichkeit gestellt ist, dass er zur bekämpfung des feindes grössere und bessere mittel nicht mehr vorschlagen kann, wird, wenn es ihm ernstlich um das wohl seines vaterlandes zu thun ist, nicht von krieg und rache poltern, sondern seinen bürgern den ernsten rath er-

<sup>12)</sup> Thuc. VII, 48: ἐξ ὧν ἄν τις εὖ λέγων διαβάλλοι, ἐχ τούτων αὐτοὺς πείσεσθαι, ja dieselben soldaten, welche jetzt die belagerung aufgehoben wissen wollten, würden nach Athen zurückgekehrt schreien: ὡς ὑπὸ χρημάτων καταπροδόντες οἱ στρατηγοὶ ἀπῆλθον. Dazu VII, 14: τούτων δὲ πάντων ἀπορώτατον τὸ μὴ οἰὸν τ' εἰναι ταῦτα (unordnungen) ἐμοὶ κωλῦσαι τῷ στρατηγῷ, χαλεπαὶ γὰρ αἱ ὑμέτεραι φύσεις ἄρξαι.

theilen, augenblicklich einen möglichst günstigen frieden zu schlie-Solche staatsmänner hat es damals zu Athen auch gegeben; Demosthenes nennt sie nach dem sprachgebrauch tyrannischer demagogen, verräther. Für uns ist die ganze rede des Demosthenes ein schlagender beweis, dass der 346 erfolgte friede für Athen bereits 351/50 eine nothwendigkeit war. Es ist nicht ohne interesse zu sehen, dass Demosthenes, so lange er praktische vorschläge vorträgt, recht bescheidene erwartungen hegt, gegen den schluss der rede aber, wo er das praktische wieder aus dem auge verliert, sich in den stolzesten versprechungen ergeht, s. g. 33: αν ταύτα πορίσητε τὰ χρήματα, παύσεσθ' ἀεὶ περὶ τῶν αὐτῶν βουλευόμενοι, also genau so prahlerisch wie in der einleitung. Ferner: Philipp wird den besten theil seiner einkünfte verlieren, denn er wird nicht mehr erpressungen von den athenischen bundesgenossen erheben können (2.34), die athenische macht wird immer zur rechten zeit am platze sein (§. 36) u. s. w. Dann folgt die weise erinnerung, dass eine kriegführende macht im rathe und im feld sich vom feinde nicht am gängelbande herumführen lassen dürfe (2. 39); endlich die ungeheuerlichkeit, dass Athen die meisten trieren, hopliten, reiter und staatseinkünfte besitze, eine hehauptung, welche gegenüber dem armseligen vorschlag des Demosthenes wie der aufputz im narrenspiel aussieht, - wenn nur diese art prahlerischer überhebung nicht einen tiefen blick in die gewissenlose leichtfertigkeit gewisser athenischer demagogen eröffnete! Wenn daher der redner (2. 42) gott dankt, dass er Philipp so geschäftig und thätig sein lasse, denn würde er ruhe halten, so würden die Athener ihm das entrissene gut ungestört lassen, so können wir in diesen worten nur muthwillige überhebung finden.

Als am schluss der rede auf die unwillige frage: οὖα ἐπὶ τὴν ἐκείνου πλευσόμεθα, ein verständiger mann fragte, wo er denn glanbe dass man in Makedonien landen könne, antwortet der redner wenig strategisch, aber um so mehr demagogisch: εὐρήσει τὰ σαθρὰ τῶν ἐκείνου πραγμάτων αὐτὸς ὁ πόλεμος! Das sind phrasen! Staatsmann und feldherr müssen wissen, wo und wie sie eine macht verwenden können, — der demagog kann auf τὸ τῶν θεων εὐμενὲς καὶ τὸ τῆς τύχης hoffen, der staatsmann muss klare ziele vor augen haben. Die eigenen bundesgenossen Athens waren

leider in steter todesangst vor den athenischen söldnern (§. 45). Würde Demosthenes' antrag diese sachlage geändert haben? Es ist bekannt, wie Demosthenes schliesslich sein ersehntes ziel durch den banditenführer Diopeithes erreicht hat; es ist aber auch bekannt, wie verrufen diese räuberbande bei Hellenen und barbaren gewesen ist, so dass es selbst Demosthenes schwer wurde, ihre räuberthaten mit dem mantel seiner sophistischen rhetorik zu verhüllen!

Ich übergehe §. 47, denn er richtet sich von selbst, und bemerke nur zum schluss, dass das πρὸς χάριν λέγειν 18) niemand besser als Demosthenes zu üben verstanden hat. Denn was anders bezweckt die stetige wiederbolung des grundthema's, dass die Athener alles könnten wenn sie nur wollten, als die eitelkeit der volksmasse zu stacheln?

II.

Wie fast alle hellenischen städte, so war auch Olynthos von zwei schroff einander gegenüber stehenden parteien zerrissen. Die friedenspartei suchte und fand das wohl des vaterlandes im treuen anschluss an Makedonien, die demokratische oder patriotische partei dagegen sah mit misstrauen auf die entwicklung der makedonischen macht, mit stolz und geringschätzung auf den unebenbürtigen barbaren <sup>14</sup>). Die führer dieser partei hofften im bunde mit Athen den unbequemen nachbar bezwingen und seine macht sich selbst übertragen zu können. Schon 357 knüpften sie unterhandlungen in Athen an, aber erst 353/52 setzten sie es durch, dass die gemeinde, im widerspruch zu den mit Philipp eingegangenen verpflichtungen, einseitig mit Athen frieden schloss; ja es unterhandelten bereits abgesandte, wie es scheint ohne auftrag ihrer gemeinde, ein bündniss gegen Philipp <sup>15</sup>).

Es dauerte nicht lange, -so wurde Olynth der sammelpunkt aller unzufriedenen und der herd der verschwörung gegen die bestehende monarchie in Makedonien 16). Philipp versuchte alle mittel

<sup>13)</sup> Hieher gehören die beliebten äusserungen über die τύχη Athens, wie §. 12, oder §. 7: κάκεῖνον τιμωρήσεσθε κτλ.

<sup>14)</sup> Vgl. Dem. IX, 56 und XXIII, 108.

<sup>15)</sup> Dem. XXIII, 109: ωσθ' υμας φίλους πεποίηνται, φασὶ δὲ καὶ συμμάχους ποιήσεσθαι.

<sup>16)</sup> Justin. VIII, 3, 10. Vgl. Dem. XXIII, 109.

der güte und überredung, um den ausbruch des krieges zu verhindern, er rechnete auf den wechselnden einfluss der zeit und der parteien. Und es scheint, als ob in den jahren 351-350 die stimme der patrioten zum schweigen gebracht wurde 17). Aber die hetzereien von Athen aus schürten immer wieder das feuer, dass schliesslich Philipp sich gezwungen sah, zu den waffen zu greifen 349/348 18). Dieser augenblick war für Athen von entscheidender bedeutung. Die unterhandlungen einflussreicher staatsmänner und das eigene interesse verpflichteten zu kräftiger und ausdauernder hülfeleistung. Besser war es für Athen, wenn Olynth im frieden mit Philipp blieb, als neutrale macht zwischen Makedonien und Athen; nachdem aber der krieg ausgebrochen war, musste der fall jener stadt für Athen selbst zur empfindlichsten niederlage werden. Demosthenes hat dieser stimmung den beredtesten ausdruck verliehen; sein kriegseifer ist bier am rechten ort, und doch müssen wir gestehen, dass wir auch in den olynthischen reden grosse politische weisheit oder auch nur praktische rathschläge nicht zu finden vermögen. Wir wollen deshalb die I. und II. rede untersuchen und dabei die einwendungen andeuten, welche politische gegner machen konnten und mussten.

In dem exordium der I. rede lehnt Demosthenes einen wohl durchdachten plan von sich ab und motivirt sein auftreten mit der versicherung, dass redner und volk doch wohl auf das bekannte glück Athens bauen dürften, welches nicht selten auch dem stegreifredner einen klugen gedanken offenbare <sup>19</sup>). Blicken wir nun auf den ernst der lage, so klingen diese worte wie eine frivole schmeichelei gegen die volksmasse. Doch wir sehen davon ab und fragen, worin bestehen denn jene wichtigen sachgemässen gedanken (πολλα τῶν δεόντων), welche der redner in aussicht gestellt hat? Er beginnt mit der mahnung, die bürger müssten persönlich eingreifen, wenn es ihnen ernstlich um die rettung Olynths zu thun sei. Die geforderte hülfe müsse sofort beschlossen und die ausrüstung aufs schnellste bewerkstelligt, unterdessen aber eine botschaft abgeordnet werden, um diesen beschluss

<sup>17)</sup> Vgl. Dem. IX, 56 und LIX, 91.

<sup>18)</sup> Vgl. Diod. XVI, 53.

<sup>19)</sup> Die gegebene erklärung halte ich mit Weil, les harangues de Démosthène p. 115, für die allein zulässige auffassung.

den Olynthiern zu melden. Die kürze der darstellung und die lage der dinge zwingen zu der annahme, dass dieser antrag nicht neu und unerhört war, höchstens dass die absendung einer gesandtschaft ein origineller gedanke des Demosthenes sein könnte. Aber wäre dies der fall, so würde dieser punkt doch stärker hervorgehoben werden. Immerhin ist es diese seite des antrags, welche wenigstens motivirt wird. Warum also eine gesandtschaft? Es ist nämlich zu füchten, dass noch vor dem auszug der Athener Philipps diplomatische kunst einen entscheidenden vorsprung gewinnt! Gleichwohl, heisst es weiter, sei ein friedliches abkommen Olynths mit Philipp nicht zu befürchten. Denn wenn auch der könig den frieden wünsche, so wüssten doch die Olynthier, dass es sich jetzt um sein oder nichtsein handle. Nur zu deutlich spreche das beispiel von Amphipolis und Pydna; überhaupt seien republik und monarchie auf die dauer neben einander unverträglich 20).

Wenn diese entwicklung einen sinn haben soll, so muss man annehmen, dass damals in Athen nicht wenige dem ernsten willen Olynths, sich der kriegspartei zu überlassen und den kampf auf tod und leben auszufechten, noch immer misstrauten. Auch geht daraus hervor, dass nicht Philipp der friedensstörer war, sondern dass wir die veranlassung zum krieg in den umtrieben der volkspartei zu suchen haben 21). Die Athener müssten also, fährt der redner fort, allen nur möglichen eifer zeigen, durch zahlung von kriegssteuern und hereitwilligkeit zum persönlichen felddienst. Sei ja doch der alte wunsch und plan, Olynth mit Philipp in krieg zu versetzen, jetzt von selbst zur wirklichkeit geworden, ohne alles zuthun von Athen. Es war also früher in Olynth von Athen aus viel gehetzt und geschürt worden, und mochte die unmittelbare

21) Vgl. Dem. IX, 11: πάντα τὸν ἄλλον χρόνον, εἴτις αὐτὸν αἴτιάσαιτό τι τοιοῦτον, ἀγαναχτών καὶ πρέσβεις πέμπων τοὺς ἀπολογησομένους. Das war also keine verstellung!

<sup>20)</sup> Von einer äusserung, wie wir sie Demosth. IX, 11 lesen: Όλυνθίοις τετταράχοντ ἀπέχων της πόλεως στάδια είπεν ὅτι δεῖ δυοῖν θά-τερον, ἢ ἐχείνους ἐν Ὀλύνθω μὴ οἰχεῖν ἢ αὐτὸν ἐν Μαχεδονία, findet sich in den drei olynthischen reden keine spur. Es scheint überhaupt, dass diese reden sämmtlich noch lange vor dem schliesslichen angriff auf die stadt Olynth selbst gehalten worden sind; denn I, 17 heisst es ausdrücklich: τῷ τὰς πόλεις τοῖς Ὀλυνθίοις σώζειν, so dass also Olynth selbst noch nicht in gefahr sein konnte, und in or. II—III zeigt sich die situation nicht wesentlich verändert, wenn auch die forderung des Demosthenes in or. III heftiger auftritt.

veranlassung zum krieg jetzt auch eine andre sein, die beständigen einflüsterungen athenischer staatsmänner hatten doch sicher die spannung zwischen Olynth und Philipp genährt und gesteigert.

Der redner wendet sich nun zu beispielen, um die folgen zu zeigen, welche es haben muss, wenn die benutzung des rechten augenblicks versäumt wird. Es ist indessen nicht wahrscheinlich, dass Hierax und Stratokles die auslieferung ihrer stadt an Athen im namen der bürgerschaft anboten. Wäre dies der fall gewesen, so konnte Athen das anerbieten nicht ablehnen. Der angriff Philipps wäre gegenstandlos gewesen, so dass, wenn er die belagerung fortsetzte, er nur seine geheime absicht blos gelegt hätte. So einfach also, wie Demosthenes es schildert, war die lage nicht. Es entstand vielmehr für Athen damals die frage, ob es der aufforderung der antimakedonischen partei in Amphipolis 22) das vor kurzem mit Philipp geschlossene bündniss opfern und den kaum beendigten krieg wieder aufnehmen sollte. Eine kühne behauptung ist es, dass, wenn den städten Pydna, Potidäa, Methone und Pagasä zur rechten zeit hülfe geleistet worden wäre, die besitzergreifung dieser plätze durch Philipp leicht hätte vereitelt werden können. Der redner vergisst dabei nicht nur der schwächung Athens durch den bundesgenossenkrieg, sondern auch der thatsache, dass wohl Philipp zu lande den angriff beginnen, unterlassen und wieder aufnehmen konnte, wenn er wollte, die flotte der Athener aber unmöglich von jedem orte und zu jeder zeit eintreffen konnte, wenn es die umstände erforderten, zumal da die organisation der athenischen flotte nun einmal auf der umständlichen trierarchie beruhte, welche zu den elementaren hindernissen noch die umständlichkeit der vermögens-prozesse gesellte. Es ist unmöglich, dass eine flotte ein streitobject auf die dauer schützt, wenn dieses auf der landseite des gegners liegt, welcher eine starke landmacht besitzt. Diese naturnothwendigkeit hat Demosthenes leider niemals begriffen. Wir können also auch die folgerung nicht anerkennen, dass Philipp nur Athens saumseligkeit seine macht verdanke. Uns erscheint dies nur als eine äusserung des πρός ἡδονὴν λέγειν. Wenn je ein fürst, so ist Philipp unter den schwierigsten

<sup>22)</sup> Diod. XVI, 8: (Φίλιππος) τοὺς μὲν ἀλλοτζίως πρὸς αὐτὸν διακειμένους ἐφυγάσευσε, τοῖς σ' ἄλλοις φιλανθρώπως προσηνέχθη, nach der eroberung der stadt.

verhältnissen durch eigene umsicht und thatkraft gross geworden 28).

Der olynthische krieg war jetzt freilich für Athen ein vortheil, nachdem einmal der krieg um Amphipolis begonnen und noch immer aussichtslos war. Wäre das aber nicht der fall gewesen, so blieb es eine thorheit, um Olynths willen sich mit Philipp zu verfeinden. Denn aus den &. 9 erwähnten beispielen musste ein ruhig denkender staatsmann die folgerung ziehen, dass nach den vorhaudenen militärischen und geographischen verhältnissen auch Olynths widerstand schliesslich ohne alle aussicht auf erfolg sei. Darum kann das &. 10-11 ausgeführte gleichniss, welches an sich zwecklos ist, nur als äusserung der volksschmeichelei erscheinen: war ja doch im besten fall eine wirkliche niederlage Philipps nicht zu hoffen! Und nur eine niederlage Philipps hätte das verlorne wieder gut machen können! Mit &. 12 wendet sich der redner zu dem schreckgespenst, dass, wenn Olynth falle, Philipp schliesslich alles, also auch Attika, offen stehe. Dieser gedanke wird zum überfluss in der rede dreimal wiederholt. Die gegner konnten darauf erwiedern: wenn Athen keine festere schutzmauer zu vertheidigen habe, so könne es nichts besseres mehr thun, als mit Philipp frieden schliessen. Denn verloren ist der staat, dessen sicherheit und freiheit auf fremdem willen und fremder macht beruht! Aber wozu überhaupt solche reden? Die bereitwilligkeit zur hülfeleistung war ja vorhanden! Wo bleibt der dem Demosthenes von Athens tyche geoffenbarte gedanke? Davon hören wir nichts, statt dessen schildert uns der redner in meisterhafter skizze die unermüdliche thätigkeit Philipps. Unlogisch ist 2. 14 der schluss, welcher daraus gezogen wird, zò προίεσθαι καθ' ξχαστον ἀεί' τι τῶν πραγμάτων ὡς ἀλυσιτελές, so einfach er auch klingen mag. Ja wenn Athen landschaften wie Thrakien und Thessalien erobern und behaupten konnte, also auch erobern und behaupten musste, dann freilich war jede fahrlässigkeit hierin eine politische sünde; wenn aber die frühere wie die nächste vergangenheit die unmöglichkeit und unausführbarkeit einer solchen kriegspolitik nur zu deutlich gelehrt hatte, war es da umgekehrt nicht vielmehr ein frevel, die existenz des staates an die verfolgung

<sup>23)</sup> Das schönste ehrendenkmal hat Demosthenes selbst Or. XVIII, 67 dem Philipp gesetzt. Vgl. II, 23.

einer so unglücklichen politik zu setzen? So urtheilte bekanntlich Isokrates, und er hatte recht, mochte er auch nur professor sein; so urtheilte Platon, dessen politische weisheit für wahnsinn erklären muss, wer die politik des Demosthenes billigen will 24). Weiterhin will Demosthenes die unersättlichkeit Philipps beweisen. Aber auch dieser beweis ist misslungen. Denn alle bisherigen eroberungen Philipps zeigten nur das bestreben, für sein vaterland natürlichere grenzen und lebensbedingungen zu gewinnen, ein weiteres übergreifen über die machtsphäre Makedoniens hinaus, d. h. eroberungssucht lag dem könig fern 25). Hatte er doch noch zuletzt mit ausserordentlicher geduld den frieden mit Olynth gewahrt, bis es die aggressiven umtriebe dieser stadt nicht mehr gestatteten. Unter allen umständen musste Demosthenes den schluss ziehen, dass die schwachen den mächtigen nur mächtiger machen, wenn sie ihn unablässig reizen und befehden. An die bemerkung von Philipps unersättlicher eroberungssucht wird wieder das gespenst der gefährdung Attika's geknüpft, woran sich das schöne gleichniss vom leichtsinnigen schuldenmachen anreiht.

Dagegen konnte bemerkt werden: wenn wirklich Athen selbst bedroht erscheine, sei es da nicht besser die kräfte im centrum zur abwehr des angriffs zu sammeln als sie auf der peripherie in aussichtslosen unternehmungen zu vergeuden? Bankerott und verlust des kapitals wird am sichersten herbeigeführt, wenn das geld nach einander auf aussichtslose speculationen gesetzt wird <sup>26</sup>). Vermittels der Hypophora (§. 16) erinnert sich der redner wieder daran, dass er doch einen bestimmten vorschlag versprochen habe. Statt diesen aber zu äussern, vernehmen wir zunächst einen unmotivirten tadel des volks, welches nicht die früheren leiter der politik, sondern immer die letzten antragsteller verantwortlich zu machen pflege. Aber das beispiel des Demosthenes selbst zeigt nur zu deutlich,

<sup>24)</sup> Ich kann Fr. Blass, Attische bereds. II, 83 nicht zugestehen, dass des Isokrates panhellenische politik unpraktisch gewesen sei: sie war wenigstens klarer wie die des Demosthenes. Ueber Plato's politik vgl. W. Oncken, Staatslehre des Aristoteles I, 106 sqq.

<sup>25)</sup> Sehr gut schildert dieses bestreben des königs die rede bei Arrian Anab. VII, 9; aber auch Demosthenes selbst IV, 17.

<sup>26)</sup> Perikles bei Thuc. I, 141: αξ περιουσίαι μαλλον ἢ αξ βίαιοι ξοφοραί τοὺς πολμέμους ἀνέχουσιν, und Nikias VI, 12: ταῦτα δίκαιον ὑπὲρ ἡμῶν ἐνθάδε ἀναλοῦν.

dass von einer consequenten leitung der athenischen politik, also auch von der verantwortlichkeit einer regierungspartei nicht die rede sein konnte. Denn wie konnte man von einem mann und von einer partei rechenschaft fordern, wenn es jeden augenblick jedem redner möglich war, durch besondere anträge und beschlüsse die herrschende richtung zu durchkreuzen? Es war nichts natürlicher, als dass auf die urheber solcher massregeln im fall des misslingens der tadel fiel.

Was ist es nun aber, was Demosthenes will? Sein antrag bezweckt die absendung eines zweifachen hülfsheeres, zur vertheidigung der chalkidischen städte und zum angriff auf die eigenen besitzungen Philipps. Dieser gedanke ist an sich recht gut, aber die begründung, welche Demosthenes giebt, leidet an einem rechenfehler. Denn wie, wenn Philipp ebenfalls eine doppelte und wahrscheinlich stärkere armee aufstellte? Wenn er den angriff auf sein eigenthum in defensiver stellung abwehrte und gegen Olynth mit aller macht und ausdauer vorging? Konnte Athen an machtentfaltung und ausdauer es Philipp gleichthun? Wie gross sollten die beiden hülfsarmeen sein? Wie sollte die aushebung vor sich gehen? Wie lange sollten die armeen das feld behaupten und woher sollte unterhalt und sold genommen werden? Wo sollte die angriffsarmee landen, nach welchem plan sollte sie im feld operiren? Auf alle diese nothwendigen fragen erhalten wir keine antwort. Und doch kommt es in solchen fragen nicht auf wunsch oder willen, sondern auf ausführbarkeit, planmässigkeit und ausdauer an 27)! Wichtiger als die aufstellung der mannschaften war die beschaffung der geldmittel. Ohne geld, ohne viel geld, und zwar für längere dauer, nicht allein für den augenblick, war alles reden und handeln nur nebel und dunst, im besten fall ein brillantfeuerwerk ohne nachhaltigen erfolg 28). Demosthenes wendet sich (2. 19) auch der geldfrage zu. Aber was soll es heissen, wenn er jetzt die rettung aus der noth in der verwendung der staatsüberschüsse zu kriegsgeldern findet, ohne noch dazu einen be-

28) Ĭsocr. V, 15: α μόνα (i. e. πλοῦτος καὶ σύναμις) τῶν ὅντων καὶ πείθειν καὶ βιάζεσθαι πέφυκεν.

<sup>27)</sup> Man vgl. doch z. b. die reden des Perikles bei Thukydides: hier findet sich überall bewusste planmässigkeit, nirgends allgemeine forderungen ohne bestimmte ziele!

stimmten und klaren antrag zu wagen? Im glücklichsten fall dauerte die ausführung eines neuen gesetzes ein volles jahr; so schwerfällig war zu Athen die gesetzgebungsmaschine. Und dann fragte es sich immer noch, ob und wie viel überschüsse im augenblick vorhanden waren, während doch das geld zum krieg sofort nöthig war. Und konnte man wirklich mit jenen überschüssen einen grossen, kostspieligen krieg führen? Jedenfalls war dies eine trügerische illusion.

Wir können also in den äusserungen des Demosthenes, so beherzigenswerth sie an sich sein mochten, doch nur eine umgehung der eigentlichen schwierigkeit erkennen. Wer einen festen plan mit energie verfolgt, kann unmöglich am schluss seiner entwicklung sagen: andere schlagen andere massregeln vor, um das nöthige geld zu finden, nun wählt, was euch zuträglich und zweckmässig erscheint 29)! Ohne deshalb länger bei der so wichtigen geldfrage zu verweilen, wendet sich (§. 21) der redner sofort zur entwicklung des δυνατόν, d. h. zu der vorhandenen aussicht auf erfolg. Er findet aber diese aussicht nicht etwa in Athens kraft und macht, nicht in der stärke der bundesgenossen, nicht in der gunst strategischer vortheile, - sondern in der keineswegs günstigen lage Philipps! Schon dass der könig energischen widerstand in Olynth finde, welchen er nicht erwartet habe, sei für ihn niederschlagend. Offenbar ist dies eine willkührliche ansicht des redners ohne reelle basis, veranlasst durch die unglaubliche geduld, welche Philipp Olynth gegenüber bewährt hatte. Zweitens sei die stimmung Thessaliens für Philipp beunruhigend! Aber wenn irgendwo, so konnte Philipp in Thessalien auf thatkräftige anhänglichkeit der weitaus überwiegenden majorität des volkes rechnen. Mit gespannter hoffnung erwartete man dort von ihm die endliche vernichtung der tödtlich gehassten Phokier, mit dankbarer begeisterung erinnerte man sich der gemeinsamen kriegesopfer und erfolge gegen Onomarchos und die tyrannen. Freilich gab es auch hier widerstrebende parteimänner, aber zahl und einfluss derselben war gering; auch hier mochte sich das volk die ganze volle freibeit wünschen, aber es wusste auch, dass jeder versuch dieser art

<sup>29)</sup> In Perikles' reden habe ich ein solches schwanken nirgends gefunden. Eine moderne volksvertretung würde aus solchen worten schliessen, dass es dem antragsteller mit seinem antrag nicht ernst ist.

nur zur knechtschaft unter dem joch der tyrannen und der phokischen soldatesca führen würde 30). Demosthenes hat sich in unverantwortlicher weise getäuscht, wenn er auf eine revolution der Thessalier gegen Philipp rechnete. Unbestreitbar ist es, dass die kleinen dynasten im norden und westen Makedoniens der unterwerfung unter das machtgebot eines starken königs die volle freiheit und unabhängigkeit vorgezogen hätten, aber wenn Demosthenes hoffnungen auf ihre erhebung setzte, so hätte er doch bedenken sollen, dass Philipp bisher mit umsicht und thatkraft alle gefahren von jener seite niedergeschlagen hatte. Den "thoren" mag nicht selten das glück zum übermuth verführen, aber Demosthenes vergisst, dass Philipp durchaus kein thor war, sondern der klügste und besonnenste staatsmann seiner zeit. Noch sonderbarer ist es, dass Demosthenes aus möglichkeiten, deren verwirklichung er persönlich wünscht, sofort (2. 24) eine positive azasola Philipps und einen positiven zaigos der Athener folgert. Natürlich sinkt dieser zazoòs im folgenden einfach auf die thatsache des olynthischen kriegs berab, ελ Φιλίππος λάβοι καθ' ήμῶν τοιοῦτον χαιρόν και πόλεμος γένοιτο πρός τῆ χώρα.

Der schluss bringt die alternative: entweder führt ihr dort den krieg im lande Philipps oder ihr werdet den krieg in eurem eignen lande zu führen und zu kosten haben. Die Thebaner und Phokier werden den könig keinen augenblick aufhalten, wenn er gegen Attika den durchzug verlangt oder erzwingt. Die wahrheit dieses satzes kann nur zugegeben werden, wenn man die demosthenische politik für die allein mögliche und richtige hält. Das geschwächte Athen durfte nur, um sicher zu sein, nicht die unhaltbare stellung einer entscheidenden grossmacht beanspruchen. Aber selbst wenn es diese stellung erkämpfen wollte — denn vorhanden war sie längst nicht mehr —, so war die frage zu erwägen, ob nicht eine weit sicherere schutzwehr gewonnen wurde, wenn man die beschäftigung Philipps im norden benutzend alle kraft einsetzte, um eine entscheidung des phokischen krieges und damit die sicherung des Thermopylenpasses herbeizuführen. Das resultat der rede

1

: 1

ł,

: 9

31

e

<sup>30)</sup> Vgl. Isocr. V, 20: Θετταλούς μέν οὕτως οἰχείως πρὸς αὐτὸν διαχεῖσθαι πεποίηχεν ὥσθ' ἐχάστους αὐτῶν μᾶλλον ἐχείνω πιστεύειν ἢ τοῖς συμπολιτευομένοις, τῶν δὲ πόλεων τῶν περὶ τὸν τόπον ἐχεῖνον τὰς μὲν ταῖς εὐεργεσίαις προσῆχται χτλ.

ist also der antrag auf ein doppeltes hülfscorps, der aber wenig motivirt und bestimmt erscheint, und der leise wunsch, dass man die theorika zum kriege verwende, womit indessen für den augenblick nichts, für die zukunft wenig gewonnen wird.

Die zweite rede enthält merkwürdigerweise nichts neues, wenn man nicht das &. 3-4 aufgestellte programm dafür halten will, welches mit unverblümten worten erklärt, dass es staatsmännisch ist, nicht etwa die macht des gegners zu erwägen, was doch die grundlage für alle militärischen unternehmungen sein muss, sondern möglichst viel schimpf und schande auf das haupt des feindes zu geifern! Hätte der redner selbst grund, den gegner des lugs und trugs zu zeihen, so müsste er sich doch sagen, dass man mit solchen recriminationen nicht krieg führen kann. Kriegführende parteien pflegen ja immer einander zu schmähen und zwar um so leidenschaftlicher, je schwächer sie sich fühlen. Es ist nur schein, wenn Demosthenes sich gegen den vorwurf der λοι-Joela verwahrt, denn im folgenden bringt er doch nicht erwiesene thatsachen, sondern behauptungen ohne beweis. Dieses moralische pathos (2. 6), welches fast an Aeschines und Stahl erinnert, ist dem feinde gegenüber mitten im kriege ebenso nutzlos als widerlich! Prüfen wir nun die einzelnen vorwürfe, welche erhoben werden. Wenn die Athener 358 sich in geheime unterhandlungen mit Philipp einliessen und ihm Pydna für das heiss ersehnte Amphipolis anboten, ohne dass sie über die eine oder andere stadt gewalt hatten, so war das ihre schuld; der könig hatte nicht die verpflichtung, den antrag abzuweisen oder eine bindende zusage zu machen 81). Er hat bekanntlich beide städte mit eigner anstrengung und eignen mitteln gewonnen 32). War Athen nicht im stande, Pydna auszuliefern, so brauchte Philipp jetzt nicht Amphipolis zu übergeben, selbst wenn er eine zusage gemacht hatte. Auch das gebot der menschlichkeit musste ihn hindern, die eroberte stadt der leidenschaftlichen wuth der Athener preiszugeben. Unter allen umständen trägt in politischen verwicklungen nicht die gemüthvolle sentimentalität, sondern thatkräftige vorsicht und umsicht den sieg davon, wie ja auch sonst Demosthenes selbst aner-

<sup>31)</sup> Vgl. Theopompus bei Phot. Lex. 588 (507 P). 32) Vgl. Dem. XX, 63.

kennt <sup>35</sup>). Olynth gegenüber hat Philipp sein wort treu gehalten und Potidäa verblieb dieser stadt, so lange sie treu und dankbar eine ehrliche politik beobachtete und nicht der herd aller verschwörungen gegen den thron von Makedonien ward <sup>34</sup>). Segensreich und erwünscht war Philipps thätigkeit für die Thessaler: er hat auch hier alles geleistet, was er je versprochen hatte. Dafür hielt auch die grosse masse des volks in schwierigen zeiten treu und dankbar zu Makedonien <sup>34</sup>).

Die hoffnungen des Demosthenes (2. 8) waren deshalb aussichtslos, weil ihre voraussetzungen falsch waren. Es ist nur ein beleg für die von allen rhetoren bereits erkannte βία Δημοσθένους 36), wenn er trotz der auffallenden schwäche seiner darlegung sich zu der kecken herausforderung versteigt: η παρελθών τις έμοι δειξάτω xτλ. Mit sophistischer kunst stellt der redner die fragen so, dass diese bejaht werden konnten, ohne dass deshalb seine beweisführung anerkannt wurde. So fällt denn auch der grund zu der moralischen entrüstung, welche wir §. 9-10 lesen, in sich zusammen. Die späteren ereignisse haben vernehmlich genug geurtheilt. Das von Demosthenes ersehnte πταΐσμα ist erfolgt, Philipp wurde ermordet, aber sein werk fiel nicht wie ein luftgebäude zusammen, weil es weder ein werk der lüge noch der rhetorik war, sondern ein festgekitteter bau, dessen fundamente pflichttreue und thatkraft Makedonien und Thessalien hielten unverbrüchlich fest zu Alexander. Die 2. 11 beantragte gesandtschaft nach Thessalien war ohne alle aussicht auf erfolg. Denn bei der wahl zwischen Athen und Philipp konnte für nüchterne politiker die entscheidung keinen augenblick zweifelhaft sein.

36) Marcellinus bei Walz Rhet. IV, 511, vgl. zu Aesch. Ctes. §. 35.

<sup>33)</sup> Dem. XXIII, 127: οὐα ἔστι παρὰ τούτοις τοῖς ἐπὶ τἢ τοῦ πλεονεατεῖν προαιρέσει ζῶσιν οὐσὲν οὕτε βέβαιον οὖθ' ὅσιον, ἀλλὰ σεῖ τούτων, ὅσττς εὖ φρονεῖ, φυλατιό μενον περιεῖναι, μὴ προπιστεύσαντα κατηγορεῖν. Thuc. I, 76 erklärt der gesandte Athens: πᾶσι σὲ ἀνεπίφθονον τὰ ξυμφέροντα τῶν μεγίστων πέρι εὖ τίθεσθαι.

<sup>34)</sup> Beachtenswerth ist Dem. XXIII, 107: ἐχεῖνος ἐχείνοις Ποτίδαιαν οὐχὶ τηνικαῦτ' ἀπέδωκεν, ἡνίκ' ἀποστερεῖν οὐκέθ' οἰός τ' ἦν, ὥσπερ ὑμῖν Κερσοβλέπτης Χερόνησον ἀλλὰ πρὸς ὑμᾶς πολεμῶν χρήματα πόλλ' ἀναλώσας ἑλων καὶ δυνηθεὶς ἄν αὐτὸς ἔχειν, εἴπερ ἐβουλήθη, παρέδωκε καὶ οὐδ' ἐπεχείρησεν ἄλλο ποιεῖν οὐδέν.

<sup>35)</sup> Justin. XI, 3 womit Arrian Anab. I, 7, 5 und Isocr. V, 20, Ep. 2, 20 übereinstimmen. Daher Dem. XVIII, 43: oi κατάπτυστοι Θετταλοί, weil er sich in ihnen bitter getäuscht hatte!

Auch & 13 finden wir einen, rechenfehler des Demosthenes. Er hofft, dass, wenn sich Athen zur thatkraft aufraffen werde, sich das ganze gebäude von Philipps macht, selbst in Makedonien, als morsch und faul erweisen werde. Aber die erfüllung jener bedingung ist erfahrungsgemäss nicht ausreichend. Dazu gehörte nicht allein eine momentane machtentfaltung Athens, sondern ein grosser sieg, ähnlich wie der über Sparta bei Leuktra, welcher dauernden erfolg verspricht. So leichtfertig wie diese rechnung, ebenso einseitig und abgeschmackt erscheint die folgende charakteristik des makedonischen hofes: sie erinnert fast an den χλευ-ασμός, womit Aeschines abkunft und erziehung karrikirt wird, nur dass aristophanischer witz in der volksversammlung übler angebracht ist als vor dem gerichtshof.

Also Makedoniens militärmacht soll (2. 14) höchstens als anhängsel von Athen oder Olynth bedeutung haben, für sich allein aber schwach und binfällig sein! Aber wo war denn damals in Hellas oder in Asien eine grössere und geübtere militärmacht 87)? Ein solches urtheil in der volksversammlung ist mehr leichtfertig als lächerlich. Unbegreiflich aber ist die behauptung (§. 15), dass Philipps interesse und das der Makedonier ganz verschieden sein sollen. Makedonien war von natur arm, Philipp hat es reich gemacht; es war schwach und missachtet, Philipp hat es zu ansehen und macht erhoben 88). Ein solches volk sollte in seinem könig einen bedrücker sehen, und sollte nicht mit bewunderung und stolz auf ihn schauen? Philipp war kein gewöhnlicher eroberer, und wäre er es gewesen, so hätte er bei seinen erfolgen eine revolution in seinem lande so wenig zu fürchten gebraucht, wie Napoleon I, welcher sein volk doch nur als usurpator beherrschte. Natürlich, für ehre und ruhm ist auch ein volk nicht unempfänglich. Und nun gar die tüchtigkeit und anhänglichkeit des makedonischen beeres! Wenn man &. 17 die leichtfertigen worte liest: ώς δ' έγω των έν αὐτῆ τῆ χωρα γεγενημένων τινὸς ἤκουον, ἀνδρὸς

<sup>37)</sup> Isocr. V, 137: σὺ μὲν τυγχάνεις τοσαύτην σύναμιν κεκτημένος, ὅσην οὐσεὶς τῶν τὴν Εὐρώπην κατοικησάντων, und §. 11: καὶ πλοῦτον καὶ σύναμιν κεκτημένος, ὅσην οὐσεὶς τῶν Ελλήνων.

<sup>38)</sup> Arrian. Anab. VII, 9, 2: Φίλιππος παραλαβών ύμᾶς πλανήτας καὶ ἀπόρους — χλαμύσας μὲν ύμῖν ἀντὶ τῶν σιφθερῶν φορεῖν ἔσωκε, κατήγαγε σ' ἐκ τῶν ὀρῶν ἐς τὰ πεσία, ἀξιομάχους καταστήσας τοῖς προσχώρους τῶν βαρβάρων κτλ.

οὐδαμῶς οίου τε ψεύδεσθαι — ob aber auch urtheilsfähig und sachverständig? —, οὐδένων είσὶ βελτίους, wer erinnerte sich da nicht ähnlicher laienurtheile der neueren zeit über die preussische armee? Natürlich die makedonischen soldaten waren keine götter, aber die fahigkeit einer armee hängt nicht davon ab, sondern von der schulung des soldaten, der pflichttreue der offiziere, dem gehorsam aller einzelnen glieder, endlich von der intelligenz der führung, welche den grossen organismus belebt und lenkt. Wo war damals in Hellas eine armee, welche diesen namen verdiente? Auf die unvernünftigen schmähungen g. 18 sqq. des näheren einzugehen, glaube ich dem leser ersparen zu dürfen. Die gelage an Philipps hof mochten wohl nicht immer so raffinirt sein wie die feinen symposien in Athen, mancher kräftige soldatenscherz mochte ein attisches auge und ohr verletzen, möglich auch, dass sich dort viele abenteuernde individuen zusammen fanden, deren sittlicher ruf zweifelhaft war 89), - aber werden wir deshalb Philipp für einen verkommenen und lasterhaften menschen erklären, den gott in das netz der sünde verstrickt hat? Vgl. 2. 20. Solche gewissenlose vorwürfe erblassen vor den grossen thaten des mannes; Demosthenes selbst verwickelt sich ja in die ärgsten widersprüche, wenn er sonst die unglaubliche thatkraft des mannes seinen mitbürgern zum beispiel und zur nachahmung vorführt.

Wenn Demosthenes warten wollte auf die erfüllung des αν οι τε θεοι θέλωσι και ὑμεῖς βούλησθε, so hatte Philipp nichts zu befürchten. Denn die götter unterstützen nicht das sittliche pharisäerthum, und dem willen der Athener fehlte die kraft. So schön und wohlklingend also das folgende gleichniss (ξ. 21) sein mag, so fehlt ihm hier doch die anwendbarkeit, zumal Demosthenes, wenn er wahrhaft reden wollte, statt ὅμορος πόλεμος hätte οἰκεῖος πόλεμος sagen müssen, was er aber nicht zu hoffen wagte. Ohne alle bedeutung sind ξ. 22 die bemerkungen über die εὐτυχία Philipps. Jeder verständige wird es hier mit Platon halten, welcher die εὐτυχία für eine nothwendige folge der φρόνησις erklärt 40).

<sup>39)</sup> Vgl. indessen Isocr. V, 19: ἔπειτα καὶ Μακεσόνων ἔχει περὶ αὐτὸν τοὺς σπουσαιοτάτους, ἔτι σὲ καὶ τῶν Ἑλλήνων πολλοὺς ἄν ἴσοις ἐκεῖ κατοικοῦντας, οὐκ ἀσόξους ἄνσρας οὐσ ἀνοήτους.

<sup>40)</sup> Euthyd. 280 A: ἡ σοφία ἄρα πανταχοῦ εὐτυχεῖν ποιεῖ τοὺς ἀνθρώπους. Mit absicht scheint Demosthenes εὐτυχία, das glückliche treffen

Wenn deshalb Demosthenes der τύχη seiner vaterstadt den vorzug gibt, so ist diese gesinnung zwar gut patriotisch, aber zur sache thut das nichts, so dass die bemerkung doch nur den zweck zu haben scheint, dem volke auch etwas angenehmes zu sagen. Denn dadurch bahnt sich der redner den weg zu heftigen vorwürfen (ξ. 23). Hier mag Demosthenes theilweise recht haben, aber wenn wir nicht einseitig urtheilen wollen, müssen wir doch auch bedenken, dass eben Athen zu kostspieligen kriegen in weiter ferne nicht die ausreichenden mittel besass, abgesehen von der geographischen lage und der unsicherheit des flottenkrieges. Was zu ξ. 24 zu bemerken wäre, haben wir bereits zur I. Philippika ausgeführt: Athen ist gegen Sparta nur im eigenen Interesse aufgetreten, und nicht allein, sondern mit anderen mächten verbündet, deren stärke der Athens gleichkam.

Was ferner der redner 2. 25 äussert, ist nur ein beweis, dass Athen die stellung einer grossmacht nicht mehr behaupten konnte, nicht aber, dass die regierungspartei, soweit von einer solchen die rede sein kann, die schuld trägt (2. 26). Es ist noch nicht nachgewiesen, dass seit 357 Athen grösseres hätte leisten können, als es wirklich geleistet hat. Nur die unterstützung der Phokier und der hass gegen Theben war ein grosser fehler, aber doch ein fehler, welcher durch die hellenische kirchthurmspolitik seit dem siege bei Leuktra sanctionirt war 41). Die rede schliesst mit allgemeinen klagen, welche einer näheren besprechung nicht Wir können also auch in dieser rede staatsmännische oder militärische gedanken, welche dem krieg eine wendung hätten geben können, nicht vorfinden. Denn die wiederholte aufforderung, geld zu zahlen und ins feld zu ziehen, werden auch andere redner vor und nach Demosthenes variirt haben. Solche allgemeine leitartikel genügen nicht zur regierung eines staates. Umgekehrt entdeckten wir sehr viele irrthümer, bewusste oder unbewusste ist gleichgültig, welche die Athener nicht zur einsicht und mässigung führen, wohl aber in verhängnissvolle leidenschaft verstricken mussten: την ὑπόθεσιν οὐχὶ την οὖσαν παριστάς τῷ δήμφ άμαρráves, wie Dem. III, 1 selbst sehr richtig bemerkt.

41) Vgl. Dem. XVIII, 18.

des gewollten, und τύχη, die gunst des schicksals, zu verwechseln. Vgl. Bonitz, Platonische studien p. 92 n.

Eine kritik der dritten rede ist jetzt überslüssig: sie bringt auch nichts neues und entscheidendes, aber sie ist doch von den auswüchsen der ersten und zweiten rede fast ganz frei. Es ist die lebhasteste, aber auch die besonnenste der olynthischen reden. Einzelne hochmüthige äusserungen, wie §. 16 οὐ βάρβαρος, οὐχ ὅτι ἄν εἴποι τις, oder die aristophanische karrikatur des Eubulos, cf. 22. 29, dürsen wir dem drang der leidenschaft zu gute rechnen.

Darmstadt.

A. Weidner.

# Zu Ovidius.

## Metam. III, 3:

Cum pater ignarus Cadmo perquirere raptum Imperat etc.

Das adjectiv ignarus deutet man meist "unkundig, wie es mit der tochter stehe". Ich halte dies für falsch, weil ja der vater durch die gespielinnen der Europa erfahren hat, auf welche weise sie geraubt sei. Aber das weiss er natürlich nicht, dass ein gott der räuber ist und dass die aussendung des sohnes auf spähe erfolglos sein werde. Deshalb denke ich: "der ja nicht ahnen noch wissen konnte, dass das suchen keinen zweck habe", so dass also die bedeutung "thöricht" nahezu darin liegt; ebenso dürften die stellen I, 658. II, 58. 100 u. s. w. zu verstehen sein. Mit hinblick auf v. 7 iramque parentis vitat möchte man versucht sein zu lesen iratus — in leidenschaftlicher aufregung, doch es liegt kein grund zur änderung vor.

# Metam. III, 27:

Et petere e vivis libandas fontibus undas.

Wenn libare an dieser stelle die bedeutung "entschöpfen" hätte, die es l, 371 inde ubi libatos inroravere liquores wirklich hat, so wäre libandas ein ganz überflüssiger und störender ausdruck, denn das entnehmen ist durch petere ex schon zur genüge ausgedrückt; es bleibt daher nichts übrig als libare in seiner gewöhnlichen bedeutung "ausgiessen, spenden" zu fassen, sei es nun dass das wasser als opferguss gespendet oder nur zur besprengung verwendet werden soll.

Sprottau. C. Hartung.

## XII.

# Kritische bemerkungen zu Martial.

Martial. 1, 80:

Sportula, Cane, tibi suprema nocte petita est. Occidit puto te, Cane, quod una fuit.

Die ausleger sagen: impudentem avaritiam eorum qui sportulis inhiant plurimis, notat sub nomine Cani qui in tantum sportularum helluo et larus erat, ut etiam gravi et mortifero laborans morbo sportulis vacaret, doloreque concepto quod unicam tantum acceperat, mortuus esset. Wo steht, dass Canus krank gewesen? Wo steht, dass man zwei sportulen erwartet, wenn man nur eine hohlen lässt? Ist die übertreibung nicht zu gross, und der witz zu klein?

Der name Canus steht hier nicht umsonst. Ein senex decrepitus lässt sich seine sportula holen und stirbt vor schrecken nicht
weil diese sportula una, sondern weil sie ein böses omen, weil
sie eine urna war. Also:

Occidit puto te, Cane, quod urna fuit.

Martial. 4, 23:

Dum tu lenta nimis diuque quaeris,
Quis primus tibi quisve sit secundus,
Graium quisve epigramma comparabit:
Palmam Callimachus, Thalia, de se
Facundo dedit ipse Brutiano.
Qui si Cecropio satur lepore
Romanae sale luserit Minervae,
Illi me facias, precor, secundum.

Vs. 3. Graium quisve Scriverius: Graium quique O: gratumque reliqui: Graium dumque epigramma comparatur Heinsius: comparavit OszB: compararit Schmiederus. Ein ungemein feines gedichtchen, nur entstellt durch das komma nach der

270 Martialis.

zweiten reihe und durch die verderbniss im dritten verse. Brutianus hat in griechischer sprache gedichtet, und er der fremde wird den grössten Griechen im epigramm vorgezogen; geht er von dem Cecropius lepor zur Romana Minerva über, so wird ihm auch hier die palme gewiss sein, so möchte Martial nach ihm der zweite sein, also doch dem Callimachos wenigstens zur seite oder vorangehen.

Die zweite und dritte reihe müssen heissen:

Quis primus tibi quisve sit secundus

Graium quos epigramma comparavit.

"Wer der erste sei oder wer der zweite unter den Griechen, die das epigramm zum wettstreit aufrief".

Martial. 4, 74:

Aspicis, imbelles temptent quam fortia dammae Praelia? tam timidis quanta sit ira feris? In mortem parvis concurrere frontibus ardent.

Vis, Caesar, dammis parcere? mitte canes.

Für parvis im zweiten hexameter liest die handschrift C tumidis. Parvae frontes giebt wenn überhaupt, hier gewiss keinen genügenden sinn: es muss pavidis heissen.

Gegensätze: imbelles dammas und fortia praelia; timidas feras und ira; pavidas frontes und in mortem concurrere audere. Jetzt erst macht das mitte canes seinen wahren effect. Also:

In mortem pavidis concurrere frontibus ardent.

Martial. 6, 43:

Dum tibi felices indulgent, Castrice, Baiae Canaque sulphureis nympha natatur aquis cet.

Für nympha haben andere handschriften unda, also eine erklärung. VII, 93 heisstes vom Nar: sulphureo gurgite candidus amnis. Aber die schwefelweisse nymphe die beschwommen wird, ist denn doch ein verzweifeltes bild. Ich würde lympha in den text setzen, ein wort, das sonst ja häufig von heilkräftigen wassern und gewässern gebraucht wird.

# Martial. 7, 1:

Accipe, belligerae crudum thoraca Minervae,
Ipsa Medusaeae quem timet ira comae.
Dum vacat haec, Caesar, poterit lorica vocari:
Pectore cum sacro sederit, aegis erit.

Zu diesem seltsamen crudum bemerken die alten ausleger: militaremne et crudum, ut volunt? an respicit primos thoracas e crudis loris corioque confectos? Eine neuere erklärung kenne ich nicht; aber dass dieses wort nothwendig anders erläutert oder aber geändert werden muss, liegt auf der hand. Nach meiner meinung haben wir hier die griechische art das adverbium zu gebrauchen vor uns, und es muss dudum gelesen werden: τὸν πάλαι Άθηνᾶς θωρακα. Dazu vergleiche man die glaube ich überzeugende stelle 14, 179. Minerva argentea.

Dic mihi, virgo ferox, cum sit tibi cassis et hasta, Quare non habeas aegida? "Caesar habet".

Ich lese also:

Accipe belligerae dudum thoraca Minervae.

Martial. 7, 2:

Invia Sarmaticis domini lorica sagittis

Et Martis Getico tergore fida magis,

Quam vel ad Aetolae securam cuspidis ictus

Texuit innumeri lubricus unguis apri: cet.

Dieses gedicht ist ein pendant zu dem vorigen und aus ihm zu verbessern. Eine wohlfeile gelehrsamkeit, welche unterstützt durch 13, 93 bei der Aetola cuspis nicht nur an den Meleager, sondern zugleich einzig und allein an die kalydonische jagd dachte, hat aus der Aetola cuspis den innumerus aper und den unguis hervorgelockt und durch die jahrhunderte festgehalten. Aber erinnern wir uns des vorhergehenden tetrastichons: dieser panzer ist die ae gis, daran ist allein zu denken, ihn macht die Meduse furchtbar, er ist aus schlangen gestochten und so und dadurch selbst dem ätolischen speere undurchdringlich. Man muss also lesen:

Quam vel ad Aetolae securam cuspidis ictus Texuit innumeri lubricus anguis agri. Martial. 7, 47:

Doctorum Licini celeberrime Sura virorum,
Cuius prisca graves lingua reduxit avos,
Redderis, heu, quanto fatorum munere! nobis,
Gustata Lethes paene remissus aqua.
Perdiderant iam vota metum securaque flebat
Tristitia et lacrimis iamque peractus eras cet.

Varianten: flebant und flebit; tristia et lacrimis: tristia cum la-

crimis: Gronov will: flebant Tristia iam lacrimae: Heinsius dagegen: Tristia; iam Lachesi iamque oder Tristitiae, Lachesi iamque.

Ich glaube, dass die vielen abweichungen aus dem eigenthümlichen gebrauch der wörter vota und tristitia hervorgegangen sind (vota hier die slehenden, die gelobenden), und möchte vorschlagen:

Perdiderant iam vota metum, securaque flebant

Tristitiam Lachesis, iamque peractus eras.

"Man wagte nicht mehr zu hoffen und zu fürchten, still beweinte man die finstere unerbittlichkeit der Lachesis; du warst aufgegeben". Die Lachesis wird vom Martial unter den Parzen häufiger erwähnt. Z. b. 9, 8: Ausa nefas Lachesis laesit utrumque Iovem, und an andern stellen.

## Martial. 8, 21:

Quid cupidum Titana tenes? Iam Xanthus et Aethon Frena volunt, vigilat Memnonis alma parens.

Ein ungeduldiger wunsch nach dem anbrechen des morgens, den die sonnenrosse theilen. Das volunt ist mehr als matt. Andere lesarten sind volant, vigilant, parent. Ich lese nach frena mordere in verstärkung dieses ausdrucks:

iam Xanthus et Aethon

Frena vorant.

#### Martial. 9, 7:

Dicere de Libycis reduci tibi gentibus, Afer, Continuis volui quinque diebus Ave.

Non vacat, aut dormit, dictum est bis terque reverso.

lam satis est, Afer: non vis avere: vale.

Afer und avere dürfen nicht getrennt werden, wie schon der schluss des hexameters und des pentameters im ersten distichon zeigt.

Warum auch ohne alle noth, deshalb weil einige gute handschriften einmal pecciren, zwei fehler in den text bringen, die
kürze des vis und den falschen accent auf der zweiten silbe des
Afer, als ob es Aper hiesse? Wir stellen daher den alten text
wieder her und lesen:

lam satis est; non vis, Afer, avere: vale.

Martial. 9, 68:

Quid tibi nobiscum est, ludi scelerate magister, Invisum pueris virginibusque caput? Nondum cristati rupere silentia galli,

Murmure iam saevo verberibusque tonas.

Tam grave percussis incudibus aera resultant,

Causidico medium cum faber aptat equum: cet.

Varianten zu v. 6 sind nach Schneidewin: Causidico medium cum faver aptat aequum T: Causidicum (Causadicum X) medio (medicum s: medico Pbmz) cum faber (faver A) aptat (aptet abmsw) equo (equum ms) reliqui. Die alten ausleger denken nach luvenal 7, 123 an eine einem sachwalter gesetzte statue und lesen: Caussidicum medio cum faber aptat equo. Aber hat man reiterstatuen immer gerade vor sonnenaufgang gesetzt, und dazu sachwaltern, und ist dieses wunder täglich vorgekommen? Der unsinn liegt auf der hand. Nach Schneidewin oben muss der hufschmied dem sachwalter das sattelpferd beschlagen haben; denn das müsste medius equus doch wohl heissen; aber, fragen wir, was will der sachwalter so früh zu wagen? Der wartet um die morgenzeit im hause auf clienten und würde diesen gerade aus dem wege fahren. Also auch das ist nichts. Ein philologischer arzt und freund Martials schlug mir vor: Calceolos pedibus dum faber aptat equi. Aber es giebt eine ganz einfache lösung des räthsels.

Nämlich 8, 21, 5 und 6 heisst es vom morgenstern:

Ledaeo poteras abducere Cyllaron astro:

Ipse suo cedet nunc tibi Castor equo.

Dazu lesen ja handschriften an unsrer stelle:

Causidicum medico cum faber aptat equum.

Ich lese:

Castoreum medico cum faber aptat equum.

"Wenn vor sonnenaufgang mit dem morgenstern der hufschmied dem arzte das pferd beschlägt oder beschuht". Aerzte mussten schon im alterthum früh heraus und zu pferde aufs land, auf die villen. Das beiwort Castoreus giebt dem pferde des arztes, das gewiss kein renner sein darf, nicht nur durch die erinnerung an den Cyllarus eine komische illustration, sondern es erinnert zugleich und nicht am wenigsten absichtlich an das arzeneimittel, das castoreum. Es ist also das morgenross und zugleich der receptengaul. Wie alle komiker und epigrammatiker hat Martial es auf die ärzte abgesehen.

Martial. 9, 85:

Languidior noster si quando est Paulus, Atili, Non se, convivas abstinet ille suos.

Tu languore quidem subito fictoque laboras, Sed mea porrexit sportula, Paule, pedes.

Für laboras lesen ACG labores.

Der dritte vers ist plump; es muss heissen:

Tu languore quidem subito fictove labores.

"Du magst gern an einer krankheit leiden sei sie wahr oder vorgegeben, das wollen wir nicht untersuchen; aber u. s. w.".

Martial. X, 24, 9 ff.:

Sed vitae tribus areis peractis

Lucos Elysiae petam puellae.

Post hunc Nestora nec diem rogabo.

Zu dieser letzten reihe führt Schneidewin ein nützliches gewirre von lesarten an. Nestora ist sicher, obgleich conjectur nach nechora, und post hunc Nestora sehr gute conjectur von Gruter und Heinsius, aber denn doch zu gelehrt und steif. Für hunc giebt es auch eine lesart hinc; an diese möchte ich mich halten und mit der so häufigen zusammenstellung der adverbia lesen:

Post hinc Nestora nec diem rogabo.

Der alte Nestor hat wie die Sibylle und Priamus und Tithonus jahre und tage zu verschenken. "Dann will ich den Nestor nicht um einen tag mehr bitten".

Martial. X, 26:

Vare, Paraetonias Latia modo vite per urbes Nobilis et centum dux memorande viris, At nunc, Ausonio frustra promisse Quirino, Hospita Lagaei litoris umbra iaces.

Spargere non licuit frigentia fletibus ora, Pinguia nec maestis addere tura rogis. Sed datur aeterno victurum carmine munus.

Numquid et hoc, fallax Nile, negare potes?

Bei Schneidewin steht zur ersten reihe eine ganze fülle von varianten: Latia (tala p) modo vite, lata modo vite oder vita, Latias modo rite, latis modo ire, Latio modo vecte, lata modo voce, longo modo iure. Davon kann man sich aussuchen, und die besserer und erklärer haben denn auch richtig das unpassendste Latia modo

vite gewählt und in den text gesetzt, so dass Varus nun schon jahrhunderte lang als corporal fungirt.

Gewiss ist eins: so viel ehre wie hier in dieser version des gedichtes ist wohl noch nie und nirgends einem corporalstocke zu theil geworden; aber nicht durch den dichter, sondern durch die abschreiber und erläuterer. Der mann des stockes ist in Aegyptens städten hochangesehen, ist nobilis, ist denkwürdiger präsident der centumvirn, also zugleich ein grosser jurist, und der dichter will ihn durch seine verse nicht etwa für alle ewigkeit lächerlich machen, was dem unteroffizier durch ein solches lob ohne frage zu theil geworden wäre (natürlich nur dum Romana dies), sondern will dem edlen namen des hohen mannes die unsterblichkeit sichern. Wo steht geschrieben, frage ich, dass centumviri die leute heissen, welche ein centurio befehligt? Daran und an der geringen stellung eines solchen mannes im leben gegenüber den hohen worten des dichters muss das vite scheitern. Machen wir der thorheit ein ende und setzen im jahre 1876 dem gerichtspräsidenten Varus von neuem sein ihm gebührendes denkmal, indem wir uns den handschriften eben so gut anschliessend statt:

> Vare, Paraetonias Latia modo vite per urbes Nobilis cet.

lesen: Vare, Paraetonias late modo vecte per urbes, Nobilis cet.

"Varus, eben noch weithin ziehend, eben noch im ehrenzuge durch die städte Aegyptens".

Vecte hier durch den zusammenhang nothwendiger vocativ zu den folgenden nobilis und memorande und promisse. Jetzt können wir mit dem dichter sagen: datur aeterno victurum carmine nomen.

Martial. X, 30, 11:

Hic summa leni stringitur Thetis vento; Nec languet aequor, viva sed quies ponti Pictam phaselon adiuvante fert aura, Sicut puellae non amantis aestatem Mota salubre purpura venit frigus cet.

Dass in den beiden reihen sicut puellae bis zu frigus eine schwerfälligkeit liege, wird ein jeder auf der stelle herausfühlen: der genetiv puellas, der sich doch nur auf purpura beziehen kann, das matte venit, und die fehlenden oder sagen wir lieber mangelhaften

vergleichungen. Beseitigen wir die schwäche in diesen reihen, so ist das liebliche gedicht durchaus lesbar und muss jeden entzücken, der sinn für natur und für wohllaut hat, für wohllaut der den reiz einer solchen italischen meereslandschaft vor unsere sinne bringt. Es muss heissen:

Sicut puella non amantis aestatem Mota salubre purpura vehit frigus.

"Wie der hauch der durch das friedlichrege meer den bunten kahn heranführt, so die geliebte, welche dem müden mit dem purpur kühlung fächelt".

Martial. X, 78:

Ibis litoreas, Macer, Salonas,
Ibit rara fides amorque recti
Et secum comitem trahet pudorem.
Semper pauperior redit potestas.
Felix auriferae colone terrae, cet.

Die vierte reihe semper pauperior redit potestas steht in der luft und ist in diesem zusammenhange unwahr. Vellejus sagt: Varus Syriam pauper divitem ingressus, dives pauperem reliquit, und das trotz der potestas. Es muss heissen:

Si secum comitem trahet pudorem, Semper pauperior redit potestas. Dann allerdings!

Martial. Ep. XI, 99:

De cathedra quotiens surgis — iam saepe notavi — Paedicant miserae, Lesbia, te tunicae.

Quas cum conata es dextra, conata sinistra

Vellere, cum lacrimis eximis et gemitu.

Sic constringuntur gemina Symplegade culi

Et Minyas intrant Cyaneasque nates.

Emendare cupis vitium deforme? docebo:

Lesbia, nec surgas censeo, nec sedeas.

Zu 6 sind varianten: et nimias. intrat und intra. natis und ratis.

Was heisst der vers: Et Minyas intrant Cyaneasque nates? Was heisst namentlich Minyas intrare? In dieser form möchte schwerlich irgend ein sinn und ein witziger sinn, der doch offenbar das ziel des dichters ist, in den beiden reihen zu finden sein. Ein alter ausleger sagt: Tunicae tuae constringuntur non secus ac co-

lumba vel clavus navis Argus in collisione Cyanearum seu Symplegadum insularum, quas transmisere Minyae Thessali caeterique Argonautae. Für mich und ich glaube für einen jeden hat diese
erläuterung keinen sinn. Ich glaubte deshalb, warum soll ich es
nicht gestehen, der stelle helfen zu können, wenn ich änderte:

ut Mylas inter Cyaneasque ratis, so dass dann die Cyaneen gleich den Plankten beim Homer, gleich den Siculi aestus bei den späteren wären. Aber das ist zu künstlich, ja mehr als unwahrscheinlich; es ist zu verwerfen. Ich lese jetzt mit veränderung eines einzigen buchstabens und indem ich ein kolon hinter gemitu setze:

Et minias intrant cyaneasque nates.

Die miniae cyaneaeque nates (man erlässt mir wohl die übersetzung) mit heiterer vorbereitung durch die gemina Symplegas culi anspielend auf die Minyae und Cyaneae. In: sic constringuntur (tunicae) cet. ist das sic zu erläutern: ut cum lacrimis tantum et gemitu eximi possint.

### Martial. XI, 101:

Thaida tam tenuem potuisti, Flacce, videre?

Tu, puto, quod non est, Flacce, videre potes.

Ein pendant zum vorhergehenden gedichtchen, zu dem carnarius sum, pinguiarius non sum, und eben deshalb von den auslegern nur nach einer seite, daher durchaus nicht verstanden, welche sagen: Summa sane es oculorum perspicacia qui tam exilem deprehendere possis. vide epigramma superius. Wir ziehen das gedicht auf die Bassa heran 5, 45, welches ich früher erläutert habe; und das nun wieder dieses hier erklärt und durch dieses erklärt wird. Der doppelsinn ist: quod non est, videre potes und quod non est videre, potes. "Was nicht ist, kannst du sehen" und "was man nicht sehen darf, kannst du". Posse in obscöner bedeutung.

# Martial. 12, 62:

Antiqui rex magne poli mundique prioris,
Sub quo pigra quies, nec labor ullus erat,
Nec regale nimis fulmen, nec fulmine digni,
Scissa nec ad Manes, sed sita dives humus cet.

Für sed sita lesen andere sed sis, sed mihi, nec mihi. Martial hat hier offenbar Ovid vor augen. Scissa nec ad Manes humus ist das Ovidische: itum est in viscera terrae, und in dem sed sita stecken die verse:

mox etiam fruges tellus inarata ferebat, nec renovatus ager gravidis canebat aristis; wir müssen nur lesen:

Scissa nec ad Manes, nec sata dives humus.

Martial. 12, 32, 11 ff.:

Ibat tripes grabatus et bipes mensa, Et cum lucerna cornecque cratere Matella curto rupta latere meiebat.

Foco virenti suberat amphorae cervix cet.

Für foco virenti lesen andere foco virentis, foco nitenti oder virenti: focum ferenti und focum ferentis. Es wird uns in diesem gedicht das bild der äussersten verkommenheit vorgeführt, bei der alles möglich ist. Deshalb mache ich nach meiebat ein komma und lese mit veränderung nur eines buchstabens, da foco und ferentis beides vorkommt, loco ferentis. Also:

Loco ferentis suberat amphorae cervix.

Die durch contrast ekelhaftesten dinge öllampe und mischbecher lagern friedlich neben einander im lecken nachttopfe, und der hängt, wo er am wenigsten hätte hängen sollen, an dem halse des weinkruges, der den träger bildet, als wenn Vacerra bei tische statt aus gläsern, die er nicht besitzt, aus dem nachtgeschirre trinken müsse: das vervollständigt dieses prächtige zerrbild des römischen Irus.

Martial. 5, 79:

Undecies una surrexti, Zoïle, cena,

Et mutata tibi est synthesis undecies,
Sudor inhaereret madida ne veste retentus

Et laxam tenuis laederet aura cutem.

Quare ego non sudo, qui tecum, Zoïle, ceno?

Frigus enim magnum synthesis una facit.

Zu dem: frigus enim magnum synthesis una facit bemerken die alten ausleger: quia mihi non ea vestium copia quae tibi, qui sudare te fingis ut syntheses ostentes. sic epigr. 16. lib. 2. vers 6.

Sollte diese frostige bemerkung das gedicht durchaus erklären können? Ich glaube nicht: mihi quidem frigus magnum facit! Wer ist dieser Zoilus beim Martial? Ein mensch geringster herkunft (3, 29. 11, 12. 11, 37. 11, 54), ein hässlicher, schmutziger lüstling (12, 54. 2, 42. 6, 91. 11, 30. 11, 85. 11, 92), ein

wegen verachtet (2, 58), ein lächerlich eitler prahler mit seinem reichthum, ein upstart of prime water (2, 16), dabei zugleich ein Neidhart (4, 77) und — worauf es bei unserer stelle vor allem ankommt — nicht nur ein prahler, sondern auch ein schmutziger geizhals als gastgeber: er freilich lässt sich's wohl sein mit seinen amasiis, aber seine gäste hungern. (2, 19 und 3, 82).

In der mutata undecies synthesis, der elfmal gewechselten kühlenden tischkleidung, und der una synthesis quae frigus magnum facit steckt ein doppelsinn des wortes synthesis, und eben darin die spitze des gedichtes: der gastgeber hat viele kleider, der dichter nur eins; aber vor allem: die leichte tischkleidung kühlt, aber der ärmliche geizige eine gang (die una synthesis), mit dem der prahler seine gäste abspeist, kühlt noch mehr ab. S. Mart. 4, 6, 15. Man erinnere sich hiebei der stelle aus Statius Silv. 4, 9, 42: Ollares, roga, non licebat uvas,

Cumano patinas in orbe tortas,

Aut unam dare synthesin — quid horres? —

Alborum calicum atque caccaborum? —

einer stelle, welche die augen auf sich ziehen muss weniger der doppelten bedeutung der synthesis - tischkleidung und tischservice für einen gang - wegen, als um des ganzen gedichtes willen, das seinem inhalte nach dem Statius fremd in gezwungenem, übertriebenem humor einsam dasteht und offenbar eine nicht grade gelungene nachahmung seines gegners Martial zu nennen ist. Denn gegner sind beide dichter ohne frage gewesen, wenn auch erst von dem augenblicke an, wo Statius seine kleineren zum theil recht gefälligen und der damaligen zeit jedenfalls immer und durchaus gefallenden gedichte zu sammeln und die gesammelten berauszugeben angefangen, woraus, wie es scheint, eine seltsame eifersucht beider so ganz verschiedener sich gewissermassen gegenseitig ergänzender männer heraufbeschworen wurde. hat es gewiss nicht gefehlt, und mancher der reichen übermüthler mag den wechselseitigen groll seiner tischzierden belächelt, durch zutragen gesteigert und den ausbruch desselben gefördert, ja gefordert haben, mit frivoler heiterkeit an den spruch Hesiods denkend: καὶ πτωχὸς πτωχῷ κοτέει καὶ ἀοιδὸς ἀοιδῷ; und sind nicht beide dichter etwas, ja sogar recht viel von beidem gewesen?

### Martial. 9, 50:

Ingenium mihi, Gaure, probas sic esse pusillum,
Carmina quod faciam, quae brevitate placent.
Confiteor: sed tu bis senis grandia libris
Qui scribis Priami proelia, magnus homo es.
Nos facimus Bruti puerum, nos Langona vivum:
Tu magnus luteum, Gaure, Giganta facis.

Liest man dieses epigramm, so kann man Martial mit seinen eignen worten zurufen:

Magnus ab infernis revocetur Tullius umbris, Et te defendat Regulus ipse licet, Non potes absolvi.

Wenn Martial auch mit sieben eiden versichert hätte, dieses gedicht sei unverfänglich, man solle ihm nichts unterlegen, es solle nicht auf Statius gehen, weder irgend ein leser noch vor allen der getroffene selbst würde ihm geglaubt haben. Und es musste treffen, empfindlich treffen; denn es ist ein pfeil, den ein ächter künstler, der liebling der Thalia, vom bogen der wahrheit auf seinen gegner schnellt. Ist es nicht im ganzen und grossen eine treffliche kritik der Thebais trotz aller ihrer sogenannten und wirklichen schönheiten im einzelnen? Beruht Statius stärke, wie er freilich selbst glaubte und mit ihm seine zeit und lange nachwelt, auf seinen epischen gedichten?

Aber woher denn der name Gaurus, den offenbar mehrere leute verschiedener art beim dichter führen? Hier von der herühmten bergreihe bei Neapel, der geburtsstadt des Statius. Dieser hatte offenbar in Rom herumraisonnirt und vom Martial gesagt: son genre est petit, et ce poëte est petit comme son genre. Martial antwortet: "mich wagst du klein zu nennen, weil ich kurze gedichte schaffe? Dich gross, weil du lange scharteken schreibst, in zweimal sechs büchern eine Ilias post Homerum? Meiner gedichte jedes ist klein, aber ein kleines kunstwerk, voll leben und kraft; dein epos ist gross, aber wie ein gigant aus thon ohne leben und dauer, ein öder langweiliger haufen". Man muss eine solche frage nur in die gegenwart verlegen und lebendig machen. Namen brauchen nicht genannt zu werden; aber die sache spricht, und der blitz schlägt ein und trifft den der ge-

meint ist, und auf den jeder kundige mit fingern zeigen wird. Als Schiller mit dem berühmten distichon hervortrat:

Wie doch ein einziger reicher so viele bettler in nahrung

Setzt; wenn die könige baun, haben die kärrner zu thun und "Kant und seine ausleger" darübersetzte, musste man da erst den Jacob in Halle und den Reinhold in Kiel und anderen erklären, dass sie gemeint seien? Und ist denn so wenig wahrheit in diesem doppelverse? Wenn jemand sich einfallen lassen sollte, bei bestimmter gelegenheit eben diesem nämlichen verse eine andere inschrift zu geben, etwa: "Niebuhr und seine nachbeter" oder: "Ritschl und seine Myrmidonen", würde der nicht alle famuli und Wagner Deutschlands auf dem halse haben? Gerade so ist es mit den epigrammen Martials gegangen, so sehr er sich auch dagegen verwahrt, und in diesem sinne wollen sie fast ohne ausnahme gelesen sein. Hier in unserem gedichte ist der lange und langweilige versmacher, der den geist im kleinen verachtet, und in zweimal sechs büchern seine alten vergilbten abgeleierten dinge vorbringt, gar nicht zu verkennen. Denn Martials epigramme sind keine abstractionen, sondern alle eigentlichster gelegenheit entsprungen, wirkliche vorfälle und nicht unbedeutende wenn auch maskirte personen im auge habend; daher ihre schärfe, ihre wahrheit, ihre wirkung selbst nach so vielen hunderten von jahren. Diese gedichtchen, jetzt so wenig gelesen, früher in jedermanns munde, haben, vergessen wir das nicht, die anregung zu den unsterblichen xenien unserer dichter gegeben und mit diesen eine unverkennbare geistige verwandtschaft, das unmittelbare, ächte, der gegenwart entsprungene leben; wie ja auch von Lessings epigrammen nur die noch wirklich da sind, welche aus seiner zeit heraus bestimmte leute und bestimmte zustände zu zeichnen und zu treffen wissen, und gerade einige der besten verdanken dem römischen dichter ihre eigentlichste entstehung, alle ihre anregung. Gleich das erste:

Wer wird nicht einen Klopstock loben?

Doch wird ihn jeder lesen? — Nein.

Wir wollen weniger erhoben

Und fleissiger gelesen sein

ist eine sinnvolle anwendung von Mart. 4, 49, 87 ff.:

A nostris procul est omnis vesica libellis:

Musa nec insano syrmate nostra tumet. Illa tamen laudant omnes, mirantur, adorant:

Confiteor: laudant illa, sed ista legunt.

(Bei dieser gelegenheit sei auch der quelle eines der berühmtesten von Lessings sprüchen erwähnt, welche vor mir noch niemand glaube ich gefunden hat. Lessings:

Kunst und natur

Sey auf der bühne Eines nur;

Wenn kunst sich in natur verwandelt,

Dann hat natur mit kunst gehandelt

ist eine bewundernswerth geschickte wörtliche anwendung des schönen spruches aus Longin περὶ ὕψους 1, 272, 30 ff. τότε γὰρ ἡ τέχνη τέλειος, ἡνίχ' ἄν φύσις εἶναι δοχῆ, ἡ δ' αὖ φύσις ἐπιτυχής, ὅταν λανθάνουσαν περιέχη τὴν τέχνην).

Man erlaube mir noch einige wenige worte über diese dunkeln verhältnisse. Dass also Martial und Statius einander gekannt und recht gut gekannt haben müssen, ist als zweifellos vorauszu-Beide waren die talentvollsten dichter des damaligen Roms, beide dichteten für den kaiser und unter dem schutze des kaisers, beide wurden der kaiserlichen tafel und kaiserlicher wohlthaten gewürdigt, beide kamen in stadt und land in dieselben häuser und villen durch reichthum, geburt, stellung hervorragender männer, feiern dieselben stoffe jeder in seiner art, beide lebten von der gunst ebenderselben männer d. h. sie lebten von ihrem geiste und ibrer feder, würden wir sagen, freilich mager genug, wie sich bei Statius zeigte, der enttäuscht von Rom sich seiner geburtzstadt wieder zuwandte, und auch bei Martial, dem Plinius geld zur rückreise nach Spanien vorstrecken musste. Und dennoch sprechen beide nie mit namen von einander! Und dabei fallen die beziehungen beider dichter zu den obenerwähnten Römern in die letzten jahre Domitians, also in eine und dieselbe zeit, und ein theil ihrer gedichte hat fast das ansehen von gegenstücken, von wetten, was jeder von beiden in seiner weise leisten könne, von aufgaben, welche die römischen herrn ihren haus- und tischzierden gestellt haben mögen: aufgabe vor allem ist der kaiser, seine thaten dem staate und seine wohlthaten den dichtern gegenüber; der sterbende löwe beim Statius und die arenageschichten beim Martial; Stella und Violentilla, Claudius Etruscus, Atedius Melior, Lucan und Polla, Flavius

Earinus, endlich Novius Vindex und sein Hercules Epitrapezios. Dass Statius sich dieser gelegenheitspoësie zuwendet, scheint die veranlassung zum groll gebildet zu haben. Aber er ist auch nicht vorsichtig dem gefährlichen und reizbaren gegner gegenüber ge-Sein eitles rühmen rasch in wenigen stunden oder tagen einzelne gedichte seiner Silven, deren eins er sogar nach der zahl der hexameter auszeichnet, und die fast ängstliche art, mit der er jedesmal auf dieses far presto zurückkommt, musste einen mann wie Martial, welcher der natur seiner dichtung nach nur langsam schaffen konnte, dann aber freilich vollendetes lieferte, empfindlich und zugleich lächerlich in hohem grade sein. Aber gewiss soll man deshalb nicht mit Queck glauben, der dichter habe seine Silven in eile und eilfertigkeit nur so hingeworfen, man dürfe ihm nicht, wie von Markland geschieht, allzugrosse feinheit zutrauen, und deshalb müsse man dinge stehen lassen, welche sprache, verstand und geschmack gleich sehr beleidigen, wie Queck es an einigen stellen seiner ausgabe gethan hat; umgekehrt verhält sich die sache: der talentvolle, sich seines talents aber gar zu sehr bewusste, krankhaft eitle dichter thut sich auf diese Silven und mit recht viel zu gute; sie sind seine meisterschöpfungen, in ihnen fühlt er sich wohl, denn sie sind seiner anlage angemessen und zugleich der zeit, in der und mit der er lebte; als gelegenheitsgedichte sind sie geschöpfe des augenblicks, aber zugleich zeugen des schönen talents und der strengen ausbildung ihres schöpfers, wie ja häufig das innerlich gereifte, das dann plötzlich angeregt in vollen tönen hervorquillt, zu dem schönsten gerechnet werden darf, was die dichtung schaffen kaun. Aber dieses unselige prablen musste dem Martial noch fataler sein als andern, da er in der improvisation nicht schritt halten konnte. Darauf hin sagt er dem Stella (9, 89):

Lege nimis dura convivam scribere versus

Cogis, Stella: licet scribere, nempe malos.

Sollte dies nicht ein hieb sein für den Fa Presto Statius? Ich bescheide mich hier noch auf eine reihe anderer stellen einzugehen, und möchte diesmal nur das wie mir scheint über den zweifel hin-augehende, das haltbare hervorheben.

Noch durch eine andere unvorsichtigkeit musste Statius den rivalen herausfordern. Er legte, wie gesagt, den grössten werth

und das hauptgewicht auf sein mühevolles lebenswerk die Thebais, und spricht mit unverholener, wenn auch irriger geringschätzung von den kleinen stoffen, die er in den Silven behandele, als nicht ganz würdig seines talents und ruhmes, als fast bedauerlich, aber nun einmal da und nicht mehr zurückzurufen, ähnlich den jugendsünden Virgils und Homers. Das konnte Martial nicht so hingehen lassen, er der sich fast persönlich in seinen kleinen stoffen angegriffen fühlen musste, und dem dabei lange epopöen wie die des späteren Roms ein gräuel waren. Mart. 4, 29, 7 und 8. 8, 3, 14—22. 14, 94. Er antwortet dem gegner mit dem gedicht auf den Gaurus!

Endlich versäumt Statius die gelegenheit nicht, auffallend wegwerfend von dem distichen zu sprechen, dem hauptmetrum Martials, ja er scheint den rivalen gewissermassen auf den hexameter fordern zu wollen. Und Martial antwortet in einem bittern gedichte in hexametern 6, 64, welches sehr auffällig gewesen sein muss; denn er sah sich, gewiss später bei einer zweiten auflage des sechsten buches, gemüssigt, ein wort der vertheidigung für diese erscheinung zu sagen.

Hamburg.

Heinrich Köstlin.

# Plaut. Pers. 65-67.

Nam púplicae rei caúsa quicumque íd facit Magís quam sui quaesti, ánimus inducí potest Eum ésse civem ét fidelem ét bonum.

Zur beseitigung der unerträglichen hiate im letzten verse schrieb Ritschl:

Magis quam sui quaesti, eum animus induci potest Civem et fidelem esse et bonum [et frugi virum].

Ein ungleich einfacheres verfahren ist, den zweiten vers so zu messen, wie es oben geschehen ist, oder aber zu schreiben: Magis quám sui [sibi] quaesti sqq., und im dritten et — et zu ersetzen durch qua — qua. Auf die gleiche weise hat C. F. W. Müller Plaut. pros. p. 564 Mostell. 1047 geheilt. Beispiele solcher vertauschungen in den plautinischen handschriften sind zusammengestellt in meinen studia Plautina p. 5.

Berlin.

Q. Souffert.

# XIII.

## Zu Commodianus.

Neben den verhältnissmässig zahlreichen prosaischen schriften der ersten periode der christlich-lateinischen literatur, die mit Minucius Felix anhebend bis auf die zeiten Constantins reicht und einen wesentlich apologetischen character trägt, ist die poesie dieses zeitalters, wenn man von dem nicht genau zu fixierenden, dem Lactantius zugeschriebenen carmen de Phoenice absieht (vgl. Ebert, Gesch. der christl. lat. lit. p. 93 ff.), nur durch zwei werke des Commodianus vertreten: das erstere bilden die *Instructiones* (um 238), achtzig gedichte in hexametern abgefasst und acrostichisch angelegt; das andere das Carmen apologeticum (249), welches 1053 bexameter enthält. Hexameter freilich der sonderbarsten art: der dichter kümmert sich weder um quantität noch vermeidet er den Nicht einmal der grammatische accent, an den sich vielleicht noch ein gewisses princip hätte anlehnen können, ist überall beibehalten. Der leser darf keinen anstoss nehmen an betonungen wie: idcirco, ostendit, interdum, estote, clamamus, descendit, érrăbănt, óccidămus, vénitě, éxaudiant, Déus Déos, éx auctoritaté u. s. w. — Der vers hat sechs hebungen und gewöhnlich die heroische cäsur. Es ist übrigens ein nicht unbedeutender unterschied zu machen zwischen der der metrik der Instructiones und des späteren Carmen Apol. Für das letztere gedicht können noch folgende beobachtungen gelten. Die cäsur nach der ersten hebung

ist ausserordentlich häufig, so von 322—344 in jedem verse, serner 276—85; 442—453; 530—37; 650—59; 688—701 mit ausnahme eines verses; in kleineren gruppen von 5, 6—8 auf einander folgenden versen noch öfter. Diese eigenthümlichkeit tritt in den acrosticha der Instructiones nicht hervor, da hier der dichter sich an einen bestimmten anfangsbuchstaben gebunden hat, mithin in der wortfülle sehr beschränkt ist. Cäsuren nach der fünften hebung sind nicht vereinzelt. Vgl. C. A. 9. 88. 103. 125. 189. 283. 304. 308. 377. 433. 442. 554. 592. 608. 609. 787. — Der erste versfuss ist in demselben gedichte meist ein dactylus. Mehr lässt sich nach meiner ansicht über die metrik Commodians nicht feststellen.

Dass Commodian trotz der unnationalen, ganz kunstmässigen versart eine volksthümliche richtung der dichtkunst verfolgt, indem er den accent zum herrschenden princip macht, darauf hat Ebert a. a. o. p. 90 schon mit recht hingewiesen. Volksthümlich, und in dieser dichtungsgattung besonders auffallend sind entschieden auch die reime, welche sich nicht selten finden. Im letzten acrostichon haben alle 26 verse einen wenn auch mir unvollkommnen reim auf o, wie bereits Fuchs, Roman. spr. p. 287, bemerkt hat. Binnenreime, d. h. reime der beiden vershälften habe ich folgende gefunden: gentes — loquentes 170. taxatur — legatur 382. flagellatus — levatus 450. sese — adesse 648. gaudebat — tremebat 934. Unvollkommene reime einzelner nicht mit gleicher tonstärke belasteter silben an den genannten stellen hat Commodian noch verwendet: 7. 8. 16. 18. 23. 27. 40. 90. 94. 152. 155. 184. 186. 210. 280. 292. 296. 301. 313. 330. 343. 346. 350. 368. 374. 378. 397. 411. 453. 471. 475. 488. 494. 527. 533. 575. 582. 584. 588. 590. 597. 601. 623. 640. 656. 665. 668. 673. 685. 688. 718. 721. 738. 742. 759. 774. 784. 797. 815. 819. 858. 862. 876. 882. 892. 898. 936. 970. 998. — Reime aufeinanderfolgender verse, und zwar vollständige endreime sind mir begegnet vss. 235 und 236:

> Non ille de ferro secuit, non emplastro curavit, Sed sine tormento statim suo dicto sanavit.

Ferner 362, 63:

. . . . Ut Deus in terris Altissimi filius esset.

Hoc et ipse premit, humilis in carne cum esset, etc. vss. 381 und 82:

Quid plurimis opus est, cum res tam aperte probatur, Cum is, qui taxatur, populus iam in illo laetatur?

### vs. 384 und 85:

.... Et magum infamant, canentibus rostra clusissent.

Quales eos dicam? antequam dispersi fuissent etc.

vss. 482 und 83:

... Adhuc se adfirmat filium Altissimi esse.
Omnimodo reprobat et nugaces nos aestimat esse.

Die unvollkommenen endreime sind ebenso häufig als die oben aufgezählten binnenreime. Vgl. 7 und 8, 49 und 50, 69 und 70 (nach conjectur von robustis), 93 und 94, 138 und 139, 159 und 160, 176 und 177, 209 und 210, 245 und 246, 251 und 252, 259 und 260, 277 und 278, 366 und 367 und 368, 372 und 373, 394 und 395. 408 und 409. 452 und 453, 454 und 455, 488 und 489. 492 und 493. 543 und 544. 545 und 546 und 547, 581 und 582, 615 und 616, 624 und 625, 649 und 650, 670 und 671. 672 und 673, 681 und 682, 690 und 691, 721 und 722, 726 und 727, 751 und 752, 758 und 759, 770 und 771, 779 und 780, 785 und 786, 787 und 788, 793 und 794, 797 und 798, 818 und 819, 830 und 831, 865 und 866, 908 und 909, 918 und 919. 936 und 937, 951 bis 954, 961 und 962, 980 und 981, 999 bis 1001. Ueberschlagende reime dieser art sind 686 bis 689. — Die letzten verse des gedichtes sind bei der bodenlosen unsicherheit des textes in dieser partie nicht berücksichtigt worden.

Bei einer so geringen zahl von versen muss die menge der verschiedenen reimarten auffallen und kann keinesfalls dem zufall zugeschrieben werden. Wir haben es hier bereits mit den anfängen einer neuen verstechnik zu thun, die von den späteren dann vervollkommnet und schliesslich die herrschende geworden ist. Ein anderes kunsstmittel Commodians ist die alliteration, die derselbe sowohl in andern theilen des verses als auch besonders am ausgang mit vorliebe verwendet hat. Es wird genügen die beispiele der tetzten art hier zusammenzustellen. Addidit altos 26. prae-

legi prophetas 57. te damnat, sed tu tua sponte te damnas 180. Um raum zu ersparen, lasse ich nur die verszahl der übrigen beispiele folgen: 188. 217. 248. 249. 276. 317. 345. 420. 456. 510. 541. 623. 759. 771. 778. 875. 888. 890. 907. 928. 986. 989. 999. Für die textkritik ist die beobachtung dieser eigenthümlichkeit nicht ohne nutzen.

Uebersieht man die summe der technischen kunstmittel, über welche Commodian verfügt, so wird man den apologeten nicht mehr ohne weiteres als barbaren hinstellen, wenn auch sein versuch, die alte kunstform mit popularen formen zu verbinden als verunglückt angesehen werden muss. Der Gazaeer erscheint in etwas günstigerem lichte, wenn man nicht mehr von der klassischen zeit zu ihm herabsteigt, sondern von der dichtung der spätlateinischen zeit zu ihm zurückgeht und hier die keime des später gewordenen findet.

Mit dem volksthümlichen verse Commodians ist die populare diction eng verbunden, die Teuffel, Gesch. der R. L. 380, II. aufl., mit unrecht in formen und konstructionen fremdartig nennt. Commodian hat wenig formen und redewendungen, die sich nicht aus der literatur vulgärlateinischer schriften nachweisen oder durch zahlreiche analogieen aus jenem gebiete belegen lassen. Bei der reconstruction des sehr verderbten textes darf das nicht ausser acht gelassen werden. Der berufenste kritiker, der eine neue recension des Carmen opologeticum vornehmen konnte, war deshalb Rönsch, der gelehrte kenner der patristischen und biblischen latinität, durch seine arbeiten auf diesem gebiete dem theologischen und philologischen publikum wohl bekannt. Der text des Carmen A. ist bekanntlich zum ersten male herausgegeben von dem cardinal Pitra (in dessen Spicilegium Solesmense, Paris, Didot 1862) nach einem ehemals im kloster Bobbio befindlichen codex des VIII. jahrhunderts, der jetzt in der bibliothek des engländers Philipps zu Middlehill ist. Eine anzahl conjecturen in dieser publikation hat Dübner beigesteuert. Weitere verbesserungen gab Ebert in seiner abhandlung "über Tertullians verhältniss zu Minucius Felix, nebst einem anhange über Commodians Carmen A." in den abhandlungen der kgl. sächs. ges. d. w. Leipz. 1868. Drei jahre später liess C. Leimbach sein programm über Commodians Carm. ap. (Schmalkalden 1871) folgen, welches neben erörterungen über inhalt und bedeutung des gedichtes eine reihe trefflicher emendationen enthält. Einen vollständig revidierten textabdruck mit kritischem apparat nehst commentar veröffentlichte endlich Rönsch in Kahnis Z. f. d. h. th. 1872, II, p. 163 ff. Diese ausgabe bezeichnet einen abschnitt in der textgeschichte des C. A. Commodians und ermöglicht ein erfolgreiches weiterarbeiten in der wiederherstellung der dichtung. An manchen stellen jedoch hat Rönsch die überlieferung nicht conservativ genug behandelt, was doch um so nöthiger scheint, als wir ausschliesslich auf den einen cod. Mediomontanus angewiesen sind. Manche änderungen halten wir gar nicht für geboten, andere für zu gewaltsam; die eine und die andere stelle hätte wohl auch auf einfacherem wege sich lesbar machen lassen. Die nachfolgenden beiträge sollen neue lösungen versuchen und auch einige übergangene stellen näher behandeln.

Vas. 1 und 2 lauten in der handschrift und bei Pitra in der ersten lesung:

Quis poterit unum proprie Deum nosse caelorum,

Nisi quem is tulerit ab errore nefando?

Später ergänzt Pitra den vers durch longe oder procul vor tulerit. Rönsch schreibt: is ipse abstulerit. Die textüberlieferung bietet diesen conjecturen durchaus keinen halt. Die ergänzung ergiebt sich natürlicher aus dem vorhandenen, wenn man sustulerit für is tulerit schreibt; denn die kräftigere bedeutung eines compositums balten wir mit Rönsch für passend. Wenn aber Commodian in der parallelstelle Instr. 1, 4-6 in verwandtem zusammenhange abstuli me tandem inde sagt, so ist eben dort ein compos. mit anlautendem a des acrostichons wegen nothwendig, ein grund der an unserer stelle nicht vorliegt. Ipse ist nicht nothwendig, da der ton nicht auf is (Deus) liegt, sondern, nach der voraufgehenden frage, auf dem berufenen (Commodian), der in der einleitung sein unternehmen rechtfertigen will. Darum setze man vor quem ein is ein, das bei voraufgehendem nisi leicht übersehen werden konnte. Endlich ist ein wiederholtes *quis* am anfange des zweiten verses durchaus am platze, um die frage nachdrücklicher hervorzuheben. Da der erste vers mit dem gleichen worte beginnt, erklärt sich die auslassung an gleicher stelle des verses leicht durch ein versehen des abschreibers. Die stelle ist also folgendermassen zu lesen:

Quis poterit unum proprie Deum nosse caelorum, Philologus. XXXVI. bd. 2. 19 Quis nisi is quem sustulerit ab errore nefando? — Vs. 8 ändert Rönsch malignas unnöthig in malignus:

his rebus criminose denique mersus,

Paene fui factus herbas incantando malignus.

Das komma nach mersus bleibt besser weg, und ist dies particip mit fui factus zu verbinden. Diese breite, aber jedenfalls volksthümliche redeweise findet ihrebes tätigung bei Commodian noch C. A. 248: fieret deserta. Malignus in verbindung mit sachen gebraucht unser dichter Instr. 1, 24, 19 duceris in loco maligno. Es ist also kein zwingender grund zur änderung vorhanden. — Gerechten anstoss hat man allgemein an der überlieferung von vers 11 genommen, die folgendes bietet:

Aggressusque fui traditor in codice legis, Quid ibi rescirem.

Die früheren wiederherstellungsversuche durch traditorem, traditorum hat der letzte herausgeber mit recht zurückgewiesen und durch die conjectur traditores die stelle wenigstens erträglich gemacht; doch hat die beziehung von ibi auf traditores etwas hartes, weshalb ich die leichte änderung traditas in codice leges vorschlage. Bedenken gegen das perfect aggressus fui veranlassen Rönsch, im commentar eine zweite lesart aggressumque fecit traditorum etc. aufzustellen. Berücksichtigt man indes den sprachgebrauch Commodians und anderer schriftsteller dieser zeiten, so müssen alle bedenken gegen jene perfectzusammensetzung fallen, vgl. vs. 8 factus fui; 223 fuerat praedictus; 245 praedictum fuerat; 650, 651 fuerat invitatus — fuit rogatus etc.; prolatae fuerunt Instr. 1, 3, 9 fuerit (f. erit) levatus 1, 41, 7 passi fuere 2, 2, 8 fueris (f. eris) adeptus 2, 23, 5. Eine grosse anzahl von beispielen dieser art hat Paucker aus den Scriptores Hist. Aug. beigebracht. Vgl. Paucker de latinitate scriptt. H. A. p. 81 ff.

### Vs. 13 steht im codex:

Tunc vere cognovi Deum summum in altis, wie auch Pitra zuerst geschrieben hat. Später hat derselbe mit Dübner vere agnovi caelis Deum ohne äussere wahrscheinlichkeit conjiciert. Leichter ist Rönschs vere Dominum cognovi etc. Einfacher scheint es mir noch zwischen Deum und summum ein unum einzuschieben, wodurch erst die steigerung tunc vere vollständig

wird. Der dichter geht am schluss des ersten abschnittes auf den aufang (unum proprie Deum nosse) zurück. Eine übertreibung wird man in unum summum nach unum proprie nicht finden können. Demnach ist an unserer stelle zu lesen:

Tunc vere cognovi Deum unum summum in altis.

Vs. 15 hat der codex:

Quis melior medicus nisi passus vulneris auctor. Pitra hat die überlieferung aufgegeben und am schluss nach Dübners vorgang vulneris ictus geschrieben, ebenso Rönsch. zweifel ist es einfacher, nach umstellung weniger zusammenstossender buchstaben vulnera victor zu setzen. Einmal ist die änderung eine sehr unbedeutende und kommt dem gegebenen ganz nahe, sodann ist der ausdruck victor nach dem vorausgegangenen durchaus begründet, die beziehung zu melior medicus bleibt durch passus winera gewahrt; endlich ist mit vulnera victor ein alliterierender ausgang gewonnen, den Commodian gern verwendet.

Vss. 20 und 21 giebt die handschrift in folgender entstellung: Ingerunt ut tumulum sepulchrum dum plaudens diviti Mutabuntur paupere veste et fasti diis.

#### Danach hat Pitra:

Ingerunt ut tumulum se pulchros: d. diviti plaudent Mut. fastidiis et paupere veste.

geschrieben, ohne damit viel zu bessern. Rönsch hält seinen vorschlag:

Inferuntur tumulo sepulchri, dum gaudent divitiis:

Mut. et fastidiis et paupere veste

selbst nur für ein provisorium, sodass ich mich der widerlegung überbeben kann. Der zusammenhang ist dieser: viele thoren kümmern sich nicht um die wahre erkenntniss, suchen more ferino andere auszusaugen, kurz, sie leben wie saginati porci. Es liegt auf der hand, dass der dichter dies im folgenden (21. 22) durch ein beispiel erläutern will, dessen ungefähren inhalt die überlieferten verse erkennen lassen: erst stehen sie (multi) seufzend an dem grabe eines reichen, hinterher verhöhnen sie ihn bald (fut.) und legen das trauergewand wieder ab. Demgemäss schreibe ich:

> Ingemunt ad tumulum sepulcri; tum diviti plaudent Mutabuntque pauperes vestes et fastidientur.

Dass diese fassung auch äusserlich dem codex am nächsten kommt, zeigt die vergleichung. Die dactylische messung von mutabunt lässt sich durch eine menge beispiele aus dem C. A. belegen. Vgl. érräbam 3 u. a. oben angeführte stellen. Der mediale gebrauch von fastidire im vulgärlatein ist durch Petron. Sat. c. 48 bezeugt.

Vss. 23 und 24 lauten in der handschrift: Si pinguis est opibus sibi sit si Caesare dignus, Quid sua praeponit fragilis nec respicit ullum?

Im ersten vers hat Pitra cibus sit si und Rönsch cibus si ohne sit geschrieben. Ich stosse mich nicht sowohl an cibus, was dem zusammenhange nach ganz gut gesagt werden könnte, als an dem plötzlichen übergange aus dem plural, der in den vorhergehenden sätzen durchweg gebraucht wird (von proponunt bis edunt), in den singular, der ohne das erforderliche persönliche subject eintritt (si pinguis est). Noch fühlbarer wird dieser übelstand, wenn man mit Rönsch cibus si liest und bei fehlender copula dies zweite glied des vordersatzes unmittelbar mit dem ersten verbinden muss. noch etwa "einer" oder "jemand" zu ergänzen scheint unmöglich. Die natürlichste remedur ist, für pinguis das dem sinne nach erforderlich quis zu schreiben; cibus ist dann freilich nicht mehr haltbar, aber auch nicht nöthig: sibi bleibt nach der handschrift, und für das sinnlose sit si schreibe ich visus. — Am ende des folgenden verses hat Rönsch ullum in urnam geändert, eine conjectur, der ich nicht beizustimmen vermag. Die worte nec respicit ullum finden ihre erklärung in der aufforderung des nächsten verses: Communicet immo talis bonitatem in omnes. Die ganze stelle ist nunmehr so zu schreiben:

> Si quis est opibus sibi visus Caesare dignus, Quid sua praeponit fragilis nec respicit ullum?

Vs. 26 hat Rönsch mit recht Leimbachs conjectur Cui summam dedit iam, honores addidit Altus zurückgesetzt gegen die an den codex sich eng anschliessende lesart Pitras:

Cui Summus (cod. summa) divitias, honores addidit altos.

Denn das erste glied verlangt kein dedit, da addidit sich auf beide glieder bezieht und, wie so oft, die composita bei späteren besonders bei den schriftstellern plebejischer diction, in der einfachen

bedeutung des v. simplex gebraucht wird. Eine weitere bestätigung liegt in divitias datas a Summo im folgenden verse; die wiederholung des ganzen ausdrucks sichert auch unser Summus divitias addidit im 26. verse.

Vss. 39 und 40 schreibt Rönsch:

Quem (sc. Deum) ut crederemus, non tantum verba (verbo cod.) sonavit (sanavit cod.),

Sed et demonstravit fortia Pharaoni (-ne cod.) decepto. Mit verbo sanavit ist allerdings nichts anzufangen, non tantum verlangt aber einen stärkeren ausdruck als verba sonavit, der mit wrba tonavit am besten getroffen scheint. Verba tonare sagt auch Prop. 4, 1, 34. Vgl. auch ore tonare Claudian. rapt. Pros. 1, 84. Cicerona tonare Claud. ep. ad Olybr. 3, 4. — Commodian selbst gebraucht ore tonare C. A. 593. Das vulgäre perfect tonavit lässt sich mit zahlreichen analog gebildeten formen belegen. Vgl. maverint Tert. ad Scap. c. 3. vetavit Pers. 5, 59. vetaverint Imp. Iustinian Cod. 5, 1, 13 im Veron. — vetassent Epit. Iliad. 250. Ferner die supina domatum Petron. Sat. 74. vetatum Act. 17, 15 It cod. Cant., s. Rönsch Ital. und Vulg. p. 296. Aber auch tonavit selbst ist nicht ohne gewähr: intonaverit steht Paulin. Nol. Carm. 21, 904 intonavisset Iul. Valer. gest. Alex. M. 1, 19 (13) - intonatus kennt Prisc. 9, 7, 37, p. 863 und 11, 8, 34, p. 930. -Von der lesart Pharaone decepto abzugehen halte ich nicht für nöthig.

Vs. 45 hat Pitra das handschriftliche annorum im nachtrage in annûm geändert, welche form dann Leimbach und Rönsch aufgenommen haben, offenbar, weil ihnen die messung ännörûm nicht zungte. Wäre dies das einzige beispiel der art, so wäre ein bedenken gegen die überlieferte form gerechtfertigt, aber es steht nicht vereinzelt da. Um multörûm vs. 53 zu übergehen, da diese stelle der kritik verdächtig erschienen ist, citiere ich defûnctörûm C. A. 142. sänctörûm 267 (denn nur mit dieser betonung erhält dieser vers die von Commodian meist beobachtete hauptcäsur), prölmörûm 447, wie dort die handschrift hat und wie auch zu lesen ist. Vgl. ausserdem éstötě 67, clámāmus 75., discědit 328 militě, aúdite u. v. a. m.

Vs. 51 ändern die berausgeber die worte der handschrift: Nec una contentus prophetica voce se promittit in Nec una contentus prophetica voce se promit, ohne zweisel, weil sonst se den übrigens glatten vers stört. Der augenschein lehrt, dass das überslüssige und hinderliche pronomen von einem gedankenlosen abschreiber nur aus der zweiten silbe des voraufgehenden wortes voce wiederholt ist, ebenso wie vs. 50 nach ipse das ungehörige se sich eingeschlichen hat. Promittere in d. bed. "zusagen, sich versagen" gebraucht Plaut. Stich. 4, 2, 16. Cic. de or. 2, 7, 27.

Wie schon oben bei vs. 45 erwähnt, ist vs. 53 fehlerhaft überliefert. Der Mediom. hat ihn in folgender gestalt:

Hunc ergo, cum legitis multorum praeconia,

Invenietis (54) ....

Den fünften fuss hat Commodian im C. A. nie spondäisch gebildet. Die ergänzung des verses am schluss durch vatum, welche Pitra später vorgenommen hat, ist daher wohl annehmbar. Deshalb aber das beglaubigte mültörum in multum zu ändern verbietet das handschriftlich gesicherte ännörum vs. 45. Vgl. das zu dieser stelle oben angemerkte. In einer populären dichtung halte ich eine zusammengezogene form wie multum für überkünstelt und schwer verständlich. Der wiederhergestellte vers lautet nun:

Hunc ergo, cum legitis multorum praeconia vatum, Invenietis etc.

Auch die zweite hälfte des eben behandelten satzes (vs. 53. 54) ist verbesserungsbedürftig, wie sie vorliegt:

Hunc ego . . . .

Invenietis eum carnem invenisse pro nobis.

Das verderbniss liegt in invenisse. Es scheint mir sehr wahrscheinlich, dass Commodian nur venisse geschrieben hat und dass die präposition, die ursprünglich vor carnem stand, von einem nachlässigen abschreiber vor venisse gesetzt ist, da ein invenistis voraufgeht. Setzen wir also die präposition wieder vor ihr substantiv, so ist die stelle geheilt:

Invenietis eum in carnem venisse pro nobis.

Pitras adsumpsisse entbehrt aller wahrscheinlichkeit, näher der äusseren textgestalt und zutreffender dem zusammenhange nach ist Rönschs carnem induisse, welchen ausdruck ich annehmen würde, wenn der oben gefundene sich nicht einfacher aus dem im cod. gegebenen herstellen liesse.

Vss. 55 und 56 lauten:

Unde nunc erratur (probatur R.) ordinasse talia Summum, (Id R.) quare subsannant? nerunt (norint R) quod ab ipso videntur.

Lässt sich mit erratur gar nichts anfangen, dass man es mit Rönsch über bord werfen und ein wort ganz entgegengesetzter bedeutung substituieren muss? Weder äussere noch innere gründe sprechen für das eingeschlagene verfahren. Eine andere interpunction hebt allen zweifel an dem bezeugten erratur. Wir setzen ein fragezeichen nach erratur; dann hängt der satz ordinasse talia Summum von subsannant ab. Will man Commodians vorliebe für einen dactylischen versanfang gerecht werden, so kann man Rönschs id vor quare beibehalten. Der inhalt beider sätze passt nun vortrefflich in den zusammenhang: "ihr werdet finden, dass er (Deus) für uns mensch geworden ist. Wie kann man nun noch irren? Warum spottet man noch, dass der höchste in solcher weise verfügt hat? (Wenn sie das noch thun), verdienen sie, dass er ihrer lachet". Im letzten satze habe ich gleich die erklärung meiner verbesserung merunt gegeben. Pitra hat seine ersten vorschläge meminerint und nec erunt selbst im nachtrage durch seine letzte conjectur norunt ausser cours gesetzt, aber auch norunt lässt sich nicht halten. "Sie wissen dass u. s. w." kann man von den errantes in unserem zusammenhange nicht behaupten. Rönschs norint, an sich wohl zutreffend, würde ich annehmen, wenn man nicht durch noch leichtere änderung zu einem richtigen ausdruck Leimbachs merent hat mich auf merunt gebracht, das dem gedanken angemessen ist und sich mit einem federstriche herstellen Der übergang vou merere aus der II. conjugation in die III. kann bei Commodian, der auch praebere C. A. 37 hat, nicht Derselbe gebraucht auch intuere statt intuere (f. intueri): intuite Instr. 1, 31, 1 und 1, 39, 5, ferner exercite für exercete 2, 26, 1. Andere beispiele dieser plebejischen flexion finden sich bei Plautus, Petronius u. a. Eine mischform mereunt (falls auch dortnicht merunt zu lesen ist) steht noch bei Commodian Instr. 2, 3, 11. — Unsere lesart der beiden behandelten verse ist also:

Unde nunc erratur? ordinasse talia Summum
Id quare subsannant? merunt quod ab ipso ridentur.

Ws. 69: Ignavia pueri(s cod.) opus est, non certe robusti (s cod.)

So Rönsch, der, indem er Eberts erklärung von opus est = "es ist erlaubt" bestreitet, die genetive pueri und robusti für nothwendig hält. Aber opus est bedeutet hier weder "es ist erlaubt" noch "es ist nöthig". Nicht nothwendigkeit, auch nicht möglichkeit soll hier die ignavia für die knaben sein, sondern eine denselben gewöhnlich anhaftende eigenschaft: ignavia gehört den knaben an, nicht den erwachsenen! Diese bedeutung lässt sich sehr wohl aus opus "werk, geschäft d. h. gewöhnliches thun und treiben jemandes" ableiten. Der dativ kann dabei unmöglich befremden. Der ausdruck mag etwas steif sein, lässt sich aber ertragen. Nicht unerwähnt mag es bleiben, dass in dem entsprechenden ausdruck des folgenden verses die pluralformen rudibus und maturis stehen, denen pueris und robustis besser entsprechen als die betreffenden singularformen. Daher behalten wir den vers in seiner ursprünglichen form bei.

Vs. 70: Si licet (decet cod.) hoc rudibus, non convenit aevo maturis. R.

Auf das ungehörige in dem ausdruck decet hat Rönsch bereits hingewiesen; sein licet ist weit geeigneter. Noch lieber möchte ich rudibus auf convenit beziehen und scilicet für si licet setzen:

Scilicet hoc rudibus, non convenit aevo maturis.

Der dichter fährt dann mit folgender drohung fort: "wenn nun die zeit diese leute nicht bessert (vs. 71), so werden die verhärteten zu spät in der gehenna dafür büssen (saxei sic homines mollescunt sero gehenna vs. 74)". Nach diesem zusammenhang müssen die dazwischen liegenden verse emendiert werden. Die periode hat in der letzten ausgabe folgende gestalt erhalten:

Quam quidem partem (pars cod.) hominum non sit moderata vetustas,

Sic erit ut perna minime salfacta, putrescet (puerascit cod). Nemo petram subicit, nisi solius (solus cod.) ignis, ad escam: Saxei sic homines mollescunt sero gehenna.

Ehe nun die folgerungen des verses 74 gezogen werden, muss der dichter offenbar erst zwei vermittelnde behauptungen aufstellen:
1) jene pars hominum besteht aus saxei homines, 2) den stein bezwingt nur das feuer. Dies festgehalten, wird man von putrescet, das einen ganz entgegengesetzteu gedanken enthält, abgehen müssen. Man kann von perna minime solfacta ein putrescere behaupten,

aber nicht von der menge, die mit einem stein verglichen werden Der so nothwendige zusammenhang zwischen dem ersten (71. 72) und zweiten verspare (73. 74) wird durch putrescet unmöglich gemacht. Das handschriftliche puerascit halte ich nun für eine entstellung des ursprünglichen petrascit. Dies wort stellt zu vs. 73 und 74 die richtige beziehung her und hat in dem gleich darauf folgenden petram auch seine äussere bestätigung. Unerlässlich ist dann freilich noch die verwandlung von minime in nimis; denn minime salfacta giebt nur zu putrescet sinn. - Die noch rückständige behauptung, dass nur das feuer den stein bezwingt, muss aus vs. 73 gewonnen werden. Wie er bisher lautet, lässt er eine solche deutung allerdings noch nicht zu. Behalten wir aber das ursprüngliche solus ignis und ändern ad escam in adescat = verzehrt, so ist alle unebenheit des zusammenhangs beseitigt. Gegen das von Leimbach conjicierte solius möchte ich noch erinnern, dass diese genetivform im vulgärlatein durch soli gewöhnlich vertreten wird. Sie aber Commodian aufzuzwingen, muss man um so mehr bedenken tragen, als dieser dichter selbst an zwei anderen stellen die dem sermo plebeius angehörige form des dativs solo gebraucht, vgl. C. A. 93 sibi solo notatus und 106 solo Deo nota.

In dem vs. 77 folgenden gleichnisse hat Rönsch das handschriftliche misso(m) = missio durch anführung von analogen beispielen gesichert, indem er auf defensa für defensio, extensa, remissa, caesa, lamenta, lucta, puncta u. a. hingewiesen hat. Aber auch für missa selbst lassen sich mehrere belege anführen, so C. Theod. 6, 26, 3. Papin. Dig. 48, 5, 39, 34; noch andere siehe bei Paucker a. a. o. p. 70 ff. Ebendeshalb schreibe ich vs. 78 easdem monitas. Der Mediom, hat 77 und 78 in folgender gestalt: . . . . unus audit et excutit alter Nec accipit eos de munita sed perditus errat. Hieraus hat Rönsch accipit eosdem monitus conjiciert. Für accipit stimme ich zu, denn es geht audit und excutit vorauf, und errat folgt. Dass in munita ein monita zu suchen ist, zeigt das vs. 80 folgende monet resp. monetur. bei monita fehlendes s erklärt sich leicht bei nachfolgendem sed. So ergiebt sich monitas ganz von selbst. Demzufolge muss allerdings eosdem in easdem übergehen. Ich ziehe das substantiv der I. declination vor, weil diejenigen der IV. überhaupt in der vulgarlatinität selten sind, besonders in pluralformen.

Vss. 79-81: Quis modo delinquit (relinquet Cod.) . . .

Qui movet (monet cod.) aut ille qui non vult dicto parere? Spero reus non est qui Caesaris dictus (dictos cod.) obaudit. R.

Leimbachs futurum delinquet vs. 79 ist beizubehalten; denn der dichter verschiebt sein urtheil über den delinquenten, bis die leser es selbst gefunden haben (iudices estote de istis): wer soll nach eurem urtheil der schuldige sein? Aus gleichem grunde ist Pitras späteres deliquit abzuweisen. — Der dichter stellt die nicht zweifelhafte wahl zwischen dem, welcher dem befehl nachkommt, und dem ungehorsamen. Da qui monet den ersteren nicht bezeichnen kann, substituiert Rönsch movet, also in der bedeutung "sich bewegen, bewegt werden", in welcher sich das wort allerdings zuweilen findet. Allein daraus zu folgern, dass es in volksthümlicher rede so verstanden wird, dazu fehlt aller grund. Uebrigens muss movere schon wegen der unpassenden beziehung auf einen militärischen befehl verworfen werden; man kann nicht sagen, "der soldat lässt sich bewegen etwas zu thun", oder "der soldat wird bewogen", sondern "ihm wird befohlen", und bei schlechter ausführung des befehls, "er wird erinnert". Wir erwarten daher nur qui monetur (vgl. oben monitas), wie es sicher im originale geheissen haben wird.

Am ende des nächsten verses gehe ich auf Leimbachs conjectur dicto subaudit zurück, fasse dicto allerdings, wie es allein möglich ist, als dativ. Zunächst erinnere ich gegen Rönschs dictus obaudit wieder an das über den seltenen gebrauch der verbalsubstantiva auf us gesagte. Weiterhin darf nicht übersehen werden, dass Commodian sonst stets dictum und dicta (pl.) gebraucht, vgl. vorher dicto parere 80. dicta divina 217. suo dicto sanavit 236. prophetarum dicta 239. dictis 523. dicto 532. dicta prophetica 544. omnia dicta 547. Ein dictus ist mir nirgends aufgestossen.

Vs. 96 ff.: Ignem interposuit, metuendum angelum ipsis, Quos tamen distribuit, minoris potentiae a se, Ut regerent caelos etc. R.

Vers 97 schliesst in der handschrift mit potentiae ab. Rönschs

ergänzung a se deckt den inhalt vollständig. Mit grösserer äusserer wahrscheinlichkeit lässt sich jedoch ipso einschieben; da der darüberstehende vers mit ipsis schliesst, konnte ein fast gleich-lautendes und gleich aussehendes wort an derselben versstelle übersehen werden.

Nach einigen versen folgt eine schilderung der maiestas Dei:

103: Relucet immensa super caelos et sine fine Aut requie totum torquet quasi flammea virtus.

So nach Dübner und Leimbach auch Rönsch. Im Mediom. steht vs. 104: Aureve totum quod est quasi etc. Dübner's vorschlag ist, wie seine meisten emendationen zu Commodian, sehr gewaltsam: quasi flammea virtus torquet totum ist ein durchans unpassender ausdruck. Und warum sich so weit vom gegebenen entfernen? Liest man mit unbedeutender veränderung aureaque statt aureve, so ist der ganze vers gerettet. Aurea bedeutet hier "wie gold strahlend" und findet seine begründung (quod) mit in flammea virtus. Totum nehme ich als adverb zu aurea; denn Commodian gebraucht das neutrum des adjectiva mehrfach als adverbium, auch von adjectiven der II. declination. Vgl. diurnum (= quotidie) 594. 604. Ferner fortunatum Instr. 1, 2, 12 simile 1, 12, 15, immortale, crudele a. a. o.

#### Vss. 114—119 R.:

Quidquid est, unus (unum Cod.) est in immenso lumine solus.
Ubi facies [aut Cod.] oculi aut os aut membra notantur,
Inde pugillo suo concludere circulum orbis.
Attamen cum voluit sciri de se ipso quid esset,
Numine (nomine cod.) de tanto fecit se videri capacem.
Sunt quibus in ignem adparuit, voce locutus etc.

Die stelle ist, wie sie vorliegt, immer noch ungeniessbar; die bisherigen verbesserungen blieben auf einzelnheiten beschränkt. Allein grade die reihenfolge der gedanken ist unerträglich, wenn nicht unmöglich. Der satz Attamen fecit se videri capacem nach facies os etc. Notantur enthält einen widerspruch: er zeigt sich, aber er macht sich sichtbar!! Ferner passen die durch ubi und inde (115 und 116) eingeleiteten sätze nicht zusammen. Concludere (116) hat kein verbum finitum, von dem es abhängig zu denken ist. Aus notantur ein notatur zu concludere herauszu-

nehmen, wie Rönsch es gethan hat, halte ich für erkünstelt. Aus diesen verschiedenen gründen ist eine grössere umstellung geboten. Ich vermuthe, der bisberige vs. 115 hat ursprünglich seine stelle nach 118 (Numine etc.) gehabt und hat, an jetziger stelle eingeschoben, concludere von seinem regierenden verbum getrennt. Dies war nämlich solet am ende von vers 114, welches nach erfolgter trennung als solus in den voraufgehenden satz hineingezwängt wurde. Um nun inde zu erklären, setzte man vor dem eingeschobenen verse ein das metrum gänzlich zerstörendes ubi ein, das so wenig in den vers passt, als der nun von ubi eingeleitete satz zum ganzen satz. Entfernen wir zunächst vs. 115, so wird inde nicht mehr anstössig sein: es heisst de immenso lumine. nunmehr freigewordene vers facies aut oculi aut os aut membra notantur bedarf keiner korrectur mehr, sondern nur eines anderen platzes, den wir ihm nach fecit se videri capacem anweisen, falls nicht die stellung nach vs. 120 noch angemessener ist. Weiter dürfte keine wahl gestellt sein. An beiden stellen bringt der vers das einzelne, besondere nach dem allgemeinen. Die gewonnene neue fassung der besprochenen stelle ist nun folgende:

| 114 | Quidquid est, unus est in immenso lumine; solet (frühe | r 114 |
|-----|--------------------------------------------------------|-------|
| 115 | Inde pugillo suo concludere circulum orbis.            | 116   |
| 116 | Attamen cum voluit sciri de se ipso quid esset,        | 117   |
| 117 | Numine de tanto fecit se videri capacem:               | 118   |
| 118 | Facies aut oculi aut os aut membra notantur.           | 115   |
| 119 | Sunt quibus in ignem adparuit, voce locutus etc.       | 119   |
|     | oder :                                                 |       |
| 117 | Numine de tanto fecit se videri canacem.               | 118   |

| 117 | Numine de tanto fecit se videri capacem.        | 118 |
|-----|-------------------------------------------------|-----|
| 118 | Sunt quibus in ignem adparuit voce locutus;     | 119 |
| 119 | Sumtus est in carnem, quem regio nulla capebat: | 120 |
| 120 | Facies aut oculi aut os aut membra notantur.    | 115 |

Da vss. 121. 122 der gedanke Hic Deus omnipotens... fecit se videri quibusdam nur eine wiederholung des schon vs. (118) 117 gesagten ist (fecit se videri capacem), so ist im anfang des 121. verses Sic für Hic zu schreiben, wodurch dieser kleine abschnitt einen abschluss erhält.

#### Vss. 141—145:

Hoc Deus omnipotens vel maxime credere suadet,

Quod veniet tempus defuncto, vivere rursum. Sit licet nunc pulvis, iaceant licet ossa nudata, Integratur homo ut fuerat, qui mortuus olim, Et gratia maior hinc gratia erit istius aevi. R.

Nach dem zu vs. 45 ausgeführten ist vs. 142 für defuncto das handschriftliche defunctorum wiederherzustellen. — Vs. 143 hat Rönsch Leimbachs sit licet statt des handschriftlichen scilicet aufgenommen. Der satz qui mortuus olim hat nun gleichen inhalt wie der erste Sit licet . . . nudata, und beide beziehen sich auf denselben hauptsatz Integratur homo; jedenfalls eine lästige wiederholung, in welcher der zweite ausdruck den ersten nur abschwächt. Darum setze ich nach rursum ein komma und nach nudata den schlusspunkt. Statt sit ist dann sint zu lesen, sodass sich der concessivatz auf die defuncti bezieht; dann erst ist das attribut omnipotens verständlich: gott lässt sie (defuncti) wieder leben, trotzdem sie schon staub sind. — Vs. 144 ist ut vor fuerat zu streichen und dies mit mortuus zu verbinden, weil der relativsatz kein v. finitum hat und durch den zwischensatz ut fuerat zu weit von seinem beziehungswort (homo) getrennt wird. Vss. 141 ff. lauten nun:

> Hoc Deus . . . . suadet, Quod veniet tempus defunctorum vivere rursum, Sint licet nunc pulvis, iaceant licet ossa nudata. Integratur homo, fuerat qui mortuus olim, etc.

Vss. 187. 188 R.: Ex eo coeperunt unum Deum nosse profani Et fieri in populum secundum Dei secreta.

Im ersten vers hat die handschrift unum in Deum esse, woraus Pitra später die obige lesart gewonnen hat. So gut letztere an sich ist, hier ist sie unberechtigt, so lange man mit der ursprünglichen fassung auskommen kann. Man wird an der construction von in mit dem acc. auf die frage wo? im sermo plebeius keinen anstoss nehmen dürfen. Vgl. vs. 472: erit in pacem; 488: quis sit in illum. Noch gewöhnlicher ist der umgekehrte gebrauch: in mit dem abl. auf die frage wohin?; vgl. in ore venire 590. induxerat in terra promissa 197. prosilire in nova lege 283. mittuntur in morte Instr. 2, 3, 11. in synagoga decurrere 1, 24, 11. ducere in loco maligno 1, 24, 19. in una flamma convertitur 2, 3, 6. — Vs. 188 scheint Rönschs lesart in populum sieri we-

niger annehmbar als Leimhachs populus fieri; die handschrift hat populum fieri. —

Vss. 237--40 R.: Talia videntes turbabantur mente ludaei, Qui magis invidia sunt ducti, in zelo livoris

Non respicientes prophetarum dicta sepulta,

Quod veniret homo talis qui dispergeret illos.

Im zweiten der angeführten verse scheint mir magis sehr verdächtig; denn ein nothwendiger begriff zur ergänzung ist im ganzen satze nicht zu entdecken: über den zu vergleichenden gegenstand bleibt man im zweifel. Waren die Juden mehr als andere durch missgunst getrieben, oder wurden sie mehr durch missgunst als durch einen anderen beweggrund geleitet? — Für invidia steht nun im cod. invidiae, ein genetiv, der auf ein substantiv zurückweist, das offenbar aus dem sinnlosen magis herauszunehmen ist. Daher schreibe ich malis invidiae. — Im folgenden verse werden die dicta prophetarum als sepulta bezeichnet; so nach Leimbachs conjectur für das überlieferte und allerdings unbrauchbare sepulti. Die verbindung dicta sepulta ist aber ebenfalls unstatthaft. Wie soll man auf dicta sepulta rücksicht nehmen (respicientes)? Deshalb ändere ich sepulta in repulsa.

Vss. 253, 254:

Sic nec synagoga potuit cognoscere tempus, Quando et quo duce caderet de suo primatu;

Für letzteres wort bietet der Mediom. privato; demnach ist richtiger privata herzustellen, welches sich auf synagoga bezieht. De suo ist von privata abhängig und nicht mit duce zu verbinden: des ihrigen d. h. ihrer macht beraubt. Die construction privare alqm. de alqua re findet sich bei Commod. Instr. 1, 5, 2 patrem de regno privavit.

Vss. 257, 258:

Ventum est ut ipse dominator caeli veniret:

Secundum scripturas non est computatus ab ipsis.

Die früheren herausgeber haben den ausdruck ventum est unbeanstandet gelassen, und doch ist es nicht möglich, denselben in verbindung mit ut veniret zu erklären. Der inhalt des nächsten verses weist auf einen gegensatz hin, der bis jetzt aus v. 257 nicht herausgelesen werden kann. Dort heisst es: er (dom. caeli) d. h. seine ankunft, ist nicht gemäss der schrift von ihnen berechnet.

Man erwartet nun den gedanken: durch zufall ergiebt es sich, zufällig ist es erfunden, dass er kam. Dieser nothwendige satz ist da, sobald man für ventum das compos. inventum setzt:

Inventum est ut ipse dominator caeli veniret.

Vs. 259: Praescius hoc fuerat Dominus, quasi cuncta qui novit. Durch quasi wird die allmacht und allwissenheit zweifelhaft, besser also quippe.

Vas. 280—282 R.:

lam caro verbus erat, in quo Dei virtus agebat.

Ut claritas tanta fieret homo quoque pro nobis.

Der erste vers hat den herausgebern viel zu schaffen gemacht. Der Mediom. hat: Iam c. deserat in qua Dei etc. Pitra schreibt: Iam c. Deus erat; aber würde Commodian dann Dei virtus sagen? Sein späterer versuch mit desierat klärt den satz nicht im geringsten auf, desierat bedarf einer ergänzung. Leimbach vermuthet descratur "das fleisch wird erschlossen", indem er bezug nimmt auf Maria, vom heiligen geist überschattet. Er belegt deserare mit einer stelle aus Apuleius; allein so lange er nicht den ganzen ausdruck carnem deserare durch belege sicher stellen kann, wird man von der sehr gekünstelten erklärung der stelle abstand Uebrigens ist mir in dem ganzen zusammenhang auch das praesens auffällig. Die neuste ausgabe bringt den oben angeführten lösungsversuch. Rönsch sieht nämlich in dem versé eine übersetzung der bekannten stelle Joh. 1, 14, und die form verbus durch einige beispiele zu stützen macht dem gelehrten kenner des bibellateins keine schwierigkeiten. Doch vermag ich in dem vorkommen nur eines wortes an beiden stellen, sowohl bei Commodian als bei Johannes, noch keine absichtliche beziehung zu entdecken. Acusserlich ist die vermuthung gar nicht wahrscheinlich: aus verbus erat ist weder durch verhören noch durch verschreiben deserat entstanden, und das femininum qua spricht entschieden gegen ein Der stelle geschieht nach beiden seiten hin genüge, wenn man descenderat liest.

Vss. 285 ff.: Hic erat Omnipotens, cuius in nomine gentes Credidere; omnino quod propheta dixit Esaias: Exsurget in Israel homo . . . . ., In illum sperabunt gentes, etc.

Die einleitung des beispiels durch omnino ist unpassend; denn die bedeutung dieses adverbs widerstrebt einem solchen zwecke. Der vers wird der muse Commodians nicht unwürdig, wenn wir omnino ohne allen ersatz streichen.

Vs. 295:

Sub caelo non aliud nomen est nisi Christi praestatum. R. Christi praelator die handschrift. Pitra und Leimbach behalten praelator, da sie hierin eine alterthümliche vom supinum abgeleitete imperativform sehen. Da indess eine solche bildung sich nicht nachweisen lässt, hat Rönsch sie mit recht verworfen, indem er praestatum schreibt. Näher liegt das von Pitra in der vorrede gegebene praelatum. Dass praeferre in der bedeutung "glücklich preisen, lobend und rühmend erwähnen" in dieser zeit gebraucht wurde, geht aus den in Rönschs commentar p. 267 angeführten beispielen hervor. Vgl. Cypr. de Hab. Virg. 7. de Mort. c. 20. Sulpic. Sever. Dial. 1, 26.

Vss. 297. 298:

Non ita suademur credere pro tempore casso (quasso Cod.), Sed propter futurum tempus, in aeterno viventes.

Der ausdruck futurum tempus verlangt nicht sowohl den gegensatz tempus cassum, sondern die hinweisung auf die frühere zeit. Daher ist pro tempore casco zu schreiben.

Vs. 299:

Haec quaerenda nobis spes est, sempiterna frunisci.

Im Mediom. wird speranda für quaerenda und sempiterno für sempiterna gelesen. Unter hinweisung auf die vs. 306 folgende wendung spes nobis quaerenda est hat Leimbach auch hier speranda in quaerenda geändert. Da der vers sonst unverdächtig erscheint, so wird jene variante alle in die überlieferung nicht umstossen können. Auch sempiterno behalte ich bei, nicht um einen ablativ zu frunisci zu gewinnen, (denn der acc. in dieser construction ist im sermo plebeius gewöhnlich), sondern als adverb zu frunisci. Das adverb sempiterno findet sich noch bei Cato b. Charis. 2, 13, p. 194. Vitruv. 1, 5, 3. 9, 4, 2. Petron. 45. Solin. 35, 5. 40, 19. Vgl. Neue II, 645.

Rendsburg.

Ernst Ludwig.

# XIV.

Die quellen für die nachrichten der alten historiker über die Diadochenkämpfe bis zum tode des Eumenes und der Olympias.

In der hier folgenden abhandlung soll nachgewiesen werden, dass die nachrichten, die wir von schriftstellern des alterthums über die erste zeit der Diadochenkämpse besitzen, mit ausnahme weniger und zwar fast nur unwesentliche dinge betreffender, alle aus einer gemeinsamen quelle gestossen sind. Hierdurch kommt die abhandlung mit der Brückners de vita et scriptis Hieronymi Cardiani (Zeitschrift für alterthumswissenschaft 1842, p. 233, zum grossen theil wieder abgedruckt in Müllers Fragm. hist. graec. ll, p. 456) in nahe berührung. Denn schon dieser gelehrte hat erkannt, dass unsere nachrichten über jene eben bezeichneten kämpfe grossentheils einer quelle entnommen sind, und er findet dieselbe in Hieronymus. Während er aber von Hieronymus ausgeht, wird hier die person des letzteren zunächst ganz zurücktreten; vielmehr ist es meine absicht nachzuweisen, in welchem umfange die gemeinsame quelle in den uns vorliegenden schriften benutzt ist. Hierdurch ist der standpunkt, den ich dem stoffe gegenüber einnehme, ein wesentlich anderer; es werden verhältnisse zur sprache kommen, auf die mein vorgänger nicht eingehen konnte, und selbst die von ihm behandelten punkte werden in anderer weise zu betrachten sein. Aber auch manches von jenem bereits vorgebrachte muss hier noch einmal in derselben weise dargelegt werden, da es ohne schaden des zusammenhanges und der übersichtlichkeit nicht übergangen werden kann.

Es soll nun hier bloss die zeit von Alexanders tode bis zur befestigung der macht Kassanders in Europa und des Antigonus in Asien, d. h. also die bis zum tode der Olympias und des Eumenes behandelt werden. Die uns vorliegenden schriftsteller kann man in drei gruppen scheiden; sie behandeln nämlich entweder die geschichte im zusammenhang, oder sie liefern biographien einzelner männer jener zeit, oder endlich sie haben nur gelegentliche notizen. Der ersten gruppe gehört vor allem Diodor an; er ist vielfach unsere einzige quelle.

Ihm zunächst steht für die ersten jahre Arrian; leider besitzen wir seine zehn bücher za μετα Αλέξανδον nur im auszuge des Photius, aber noch aus diesem können wir sehen, wie ungemein reichhaltig seine darstellung im verhältniss zu der Diodors gewesen ist. Eine untergeordnete stellung nimmt diesen beiden gegenüber der oft ganz verworrene bericht Justins ein; er ist ja nur ein auszug aus einem auszug, und zwar ein höchst ungeschickter. Endlich sind hierher noch ein auszug aus Dexippus Diadochengeschichte, der ebenfalls von Photius herrührt, und der schluss von Curtius geschichte Alexanders zu rechnen.

In die zweite categorie gehören die biographien des Eumenes und Phokion von Plutarch und Nepos, in die dritte einige abschnitte aus Polyaens kriegslisten und abgerissene notizen bei Pausanias.

Bei denjenigen nun, welche die geschichte in zusammenhängender darstellung behandeln, tritt uns die gemeinsamkeit ihrer quellen in allen hauptpunkten gleich in der anordnung des stoffes entgegen; dies nachzuweisen wird die aufgabe des ersten abschnittes der abhandlung sein; im anschluss daran werden dann gleich die beiden wichtigsten schriftsteller, Diodor und Arrian, im einzelnen verglichen werden. Nachdem nun diese grundlage gewonnen ist, wird sich der zweite abschnitt mit den einzelnen ereignissen jenes zeitraumes zu beschäftigen haben.

Da indess Diodor in vielen punkten alleinige quelle ist, seine nachrichten also nicht immer durch die berichte anderer controlirt werden können, wird es nöthig sein, in einem dritten abschnitte noch einmal auf diesen schriftsteller speciell einzugehen. Im vierten abschnitte endlich wird die frage nach dem verfasser der

gemeinsamen quelle mehr als anhang, denn als wesentlicher theil der abhandlung folgen.

I.

Wenn in der darstellung einer geschichte, die so reich ist an ereignissen der mannigfaltigsten art und die gleichzeitig mehrere kriegsschauplätze aufzuweisen hat, wie es in der Diadochengeschichte der fall ist, zwei schriftsteller fast ausnahmslos dieselbe reihenfolge in den ereignissen beobachten, ohne dass dieselbe vom stoffe gegeben ist, so muss dies, wenn die möglichkeit einer benutzung des einen durch den andern dadurch abgeschnitten ist, dass der später lebende in vielen dingen mehr bietet als der ältere, schon stark auf abhängigkeit von einem gemeinsamen dritten hinweisen. Es ist dies der fall bei Arrian und Diodor, und zum theil auch bei Justin. Folgende inhaltsübersicht soll das gesagte veranschaulichen.

| Arrian¹).                                                                        | Diodor.                                                                                                | Justin.                                                                                                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1—3. Unruhen in Babylon nach Alexanders tode; Philipp wird zum könig ausgerufen. | XVIII, 2.                                                                                              | XIII, 2—3.                                                                                                                             |
| 4. Lustration des heeres;<br>Meleagers tod.                                      | 4, 7.                                                                                                  | 4, 7—9.                                                                                                                                |
| 5-8. Erste vertheilung der satrapien.                                            | 3.                                                                                                     | 4, 10—25.                                                                                                                              |
| Fehlt.                                                                           | 4, 1—6. Die testa- mentarischen be- stimmungen Ale- xanders werden von den Makedonen nicht ausgeführt. | Fehlt.                                                                                                                                 |
| Fehlt.                                                                           | 5—7. Beschreibung<br>Asiens; vernichtung<br>der aufständischen<br>söldner durch Py-<br>thon.           | Prolog des Trogus:  Ut veteranis qui ab eodem lecti erant in colonias, moliti relictis illis in Graeciam redire a Pithone sint deleti. |
| 9. Roxane gebiert einen sohn.                                                    | Fehlt.                                                                                                 | Fehlt.                                                                                                                                 |

<sup>1)</sup> Die zahlen sind bei Arrian nach C. Müllers ausgabe, bei Diodor nach der Dindorfs und bei Justin nach der Jeeps angegeben.

| Arrian.                                                                                                 | Diodor.                                                                                                   | Justin.                                                                                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 9. Der lamische krieg<br>bis zum tode des Leon-<br>natus.<br>Fehlt.                                     | 8—13. Der lamische<br>krieg bis zum tode<br>des Leosthenes.<br>14—15. Ptolemaeus<br>trittseine herrschaft | 5. Der lamische krieg<br>bis zum tode des<br>Leonnatus.<br>Fehlt.                      |
| 10. Lysimachus krieg<br>in Thrakien.                                                                    | in Aegypten an. Lysimachus krieg in Thrakien. Lamischer krieg bis                                         | Fehlt.                                                                                 |
| 11. Perdikkas vernichtet<br>Ariarathes von Kappa-<br>dokien.                                            | Leonnatus tod.<br>16, 1—3.                                                                                | 6.                                                                                     |
| 12. Kraterus ankunft in Griechenland; ende des lamischen krieges.                                       | 16, 3—18.                                                                                                 | Fehlt.                                                                                 |
| 13. Tod des Demosthenes<br>und der anderen anti-<br>makedonischen redner.                               | Fehlt.                                                                                                    | Fehlt.                                                                                 |
| 14—15. Spätere schick-<br>sale des Archias und<br>Demades.                                              | 48. Demades tod.                                                                                          | Fehlt.                                                                                 |
| 16—19. Thibrons kämpfe in Kyrene und die schliessliche einverleibung dieses landes in Aegypten.  Fehlt. | 1921.  22. Perdikkas zerstört Laranda und                                                                 | 7. Episode über Ky- renes gründung. Die einverleibung des landes in Ae- gypten. Fehlt. |
| 20. Ausbruch der feind-<br>schaft zwischen Per-<br>dikkas und Antigonus.                                | lsaura.<br>23, 3.                                                                                         | Fehlt.                                                                                 |
| 21. Berathung bei Per-<br>dikkas, ob derselbe Ni-<br>kaea oder Kleopatra<br>heirathen soll.             | 23, 1—3.                                                                                                  | 6, 4—7.                                                                                |
| 22—23. Kyanes tod.                                                                                      | Fehlt, später (XIX, 52, 5) beiläufig erwähnt.                                                             | Fehlt.                                                                                 |
| Eurydike wird mit könig<br>Philipp vermählt.                                                            | Fehlt.                                                                                                    | Fehlt.                                                                                 |
| 24. Antigonus flucht zu Antipater.                                                                      | 23, 4.                                                                                                    | Fehlt.                                                                                 |

| Arrian.                                                                                                                          | Diodor.                                                              | Justin.                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| Fehlt.                                                                                                                           | 24-25. Krieg der<br>Aetoler mit Anti-                                | Feblt.                                 |
| Fehlt.                                                                                                                           | pater und Kraterus.  25. Kriegsrath bei Antipater und bei Perdikkas. | 6, 10—13. Kriegs<br>rath bei Perdikkas |
| 25. Arrhidaeus bringt die<br>leiche Alexanders nach<br>Aegypten.                                                                 | 26—28.                                                               | Feblt.                                 |
| 26. Eumenes werbung<br>bei Kleopatra für Per-<br>dikkas.                                                                         | Fehlt.                                                               | Fehlt.                                 |
| Antipater und Kraterus<br>setzen nach Asien über.                                                                                | 29.                                                                  | Feblt.                                 |
| Neoptolemus verrath an<br>Eumenes.                                                                                               | 29.                                                                  | 8, 3—4.                                |
| 27. Eumenes besiegt zu-<br>erst Neoptolemus und<br>dann Kraterus.                                                                | 29—32.                                                               | 8, 5—9.                                |
| 28. Perdikkas kampf und tod in Aegypten.                                                                                         | 33—36, 5.                                                            | 8, 10.                                 |
| 29. Ptolemaeus leutse-<br>liges benehmen gegen<br>das heer des Perdikkas.                                                        | 36, 6.                                                               | Fehlt.                                 |
| 30. Python und Arrhidaeus werden zu reichsverwesern ernannt.                                                                     | 36, 6.                                                               | Fehlt.                                 |
| Eumenes wird zum tode verurtheilt.                                                                                               | 37, 1—2.                                                             | Fehlt.                                 |
| Fehlt.                                                                                                                           | 37, 3—4. Attalus flieht mit der flotte nach Tyrus.                   | Fehlt.                                 |
| Fehlt.                                                                                                                           | 38. Zug der Aetoler nach Thessalien.                                 | Fehlt.                                 |
| 31—33. Eurydikes zwist mit den reichsverwesern. Antipater wird zum reichsverweser ernannt. Aufstand der truppen gegen Antipater. | 39.                                                                  | Feblt.                                 |
| 34—38. Theilung von Triparadisus.                                                                                                | 39.                                                                  | Fehlt.                                 |
| 39. Eumenes rüstet.                                                                                                              | Fehlt.                                                               | XIV, 1.                                |

| Arrian.                                                        | Diodor. | Justin.    |
|----------------------------------------------------------------|---------|------------|
| Attalus beginnt den krieg<br>zur see.                          | •       |            |
| 40. Eumenes in Sardes<br>bei Kleopatra.                        | Fehlt.  | XIV, 1, 7. |
| 41. Eumenes plan, sich mit Alketas zu vereinigen, scheitert.   | Feblt.  | Fehlt.     |
| 42. Kassanders zwist mit Antigonus wird durch Antipater ausge- | Feblt.  | Fehlt.     |
| glichen. 43—45. Antipater geht nach Europa zurück.             | 39, 7.  | Fehlt.     |

Nur in folgenden punkten weichen Diodor und Arrian von einander ab:

- 1) Die lustration des heeres erfolgt bei Arrian vor der vertheilung der satrapien (4), bei Diodor aber nach derselben (4, 7). Justin steht hierin auf Arrians seite.
- 2) Bei Diodor wird der lamische krieg in drei durch die erzählung anderer ereignisse getrennten abschnitten vorgeführt, bei Arrian dagegen nur in zwei; aber das ende des ersten abschnittes bei Arrian trifft mit dem des zweiten bei Diodor zusammen. In Photius auszug ist nun das, was bei Diodor zwischen dem ersten und zweiten abschnitt steht, zum theil fortgelassen. Um dann bequemer excerpiren zu können, zog er wahrscheinlich die beiden ersten abschnitte in einen zusammen und erzählte dasjenige, was zwischen ihnen stand, soweit er es noch erwähnen wollte, nach dem zweiten abschnitte. So rührt also diese abweichung vielleicht vom epitomator und nicht von Arrian her.
- 3) Arrian berichtet den tod des Demades gleich im anschluss an den des Demosthenes, Diodor dagegen erst an der stelle, an welche er der zeit nach gehört. Arrians abweichung ist hier sehr erklärlich; denn da er seine geschichte nicht bis zu der zeit hinabführte, in welcher Demades tod stattfand, so mag er die erzählung desselben gleich nach der vom tode des Demosthenes eingeschaltet haben, um doch seinen lesern nicht zu verschweigen, dass

den Demades bald die gerechte strafe ereilte. Uebrigens muss späterhin noch einmal auf diesen punkt eingegangen werden 2).

4) Bei Diodor werden Perdikkas heirathspläne (23, 1—3) vor dem ausbruche der feindschaft mit Antigonus erzählt, bei Arrian dagegen ist die reihenfolge die umgekehrte. Hier hat Diodor die erzählung seiner quelle sehr gekürzt; vielleicht hat er deshalb jene heirathspläne vorangestellt, um dann zusammenhängend und damit auch kürzer den ausbruch der feindschaft zwischen den beiden feldherrn und die flucht des Antigonus, eine folge derselben, erzählen zu können. Arrian hat alle diese punkte, wie noch aus Photius (20—24) zu ersehen ist, genauer behandelt.

Während sich so die abweichungen in 2-4 leicht erklären lassen, könnte n. 1 mehr bedenken erregen. Hier muss jedoch ein versehen Diodors vorliegen; denn selbst Curtius, der, wie sich bald zeigen wird, einer andern quelle folgt, zeugt in diesem punkte für Arrian und Justin gegen Diodor.

Auf der andern seite fasse man nun aber die grosse übereinstimmung zusammen, die kaum eine zufällige sein kann. Alexanders tode brechen fast gleichzeitig in mehreren ländern kriege aus: in Babylon selbst, in Griechenland, Thrakien, Kappadokien und in Kyrene. Die zeit kann hier keine reihenfolge geben; die geographische lage hätte sie geben können, sie ist aber nicht verwandt worden; und doch folgen in ganz übereinstimmender anordnung aufeinander: unruhen in Babylon, lamischer krieg, Lysimachus kämpfe in Thrakien (lamischer krieg), besiegung des Ariarath in Kappadokien, ende des lamischen krieges, ereignisse Bevor ich jedoch dieses weiter ausführe und aus Diodor und Arrian und zum theil auch mit hülfe Justins die öconomie der quelle zu reconstruiren versuche, soll die behauptung von der identität der quellen noch anderweitig begründet werden. Es kommt hierbei gleich der auszug aus Dexippus mit in betracht; auch dieser rührt, wie schon gesagt, von Photius her, ist aber bloss bis zur ersten satrapienvertheilung geführt wor-Denn Photius bemerkt selbst, dass Dexippus darstellung

<sup>2) &#</sup>x27;All' ὁ γε Δημάδης της αὐτοῦ δωροδοχίας καὶ προδοσίας καὶ ἐς πάντα ἀπιστίας την ἀξίαν ἀπέτισε δίκην (Phot. 15) sind vielleicht Arrians eigene worte.

beinahe vollständig mit der Arrians übereinstimme (Müller fragm. II, 668) <sup>3</sup>).

Photius auszug aus Arrian beginnt mit der erwähnung der unruhen in Babylon und der erhebung Philipps und des zu erwartenden sobnes der Roxane auf den thron (1). Diodor hat in seiner gewohnten flüchtigkeit das kind der Roxane, das ein hauptgegenstand des streites bereits vor seiner geburt war, zu erwähnen vergessen, obwohl dadurch ganz unverständlich wird, was er später mit seinen βασιλείς bezeichnen will. Zu erwähnen ist schon hier im anfange eine wörtliche übereinstimmung zwischen Diodor und Arrian.

#### Arrian 1

Τὸν Αδδιδαῖον δὲ ἀνειπόντες Εὐθύς δὲ βασιλέα κατέστησαν

## Diod. XVIII, 2, 4

μετωνόμασαν Φίλιππον. τον Φιλίππου υξον Αδδιδαΐον χαὶ μετωνόμασαν Φί-

In noch höherem grade tritt dieselbe bei Arrian und Dexippus über Philipp hervor:

### Arrian 1.

Ος έχ Φιλίνης της Θεσσαλης Φιλίππφ τῷ Αλεξάνδρου πατρί έγεγένητο, έφ' ῷ καὶ Αλέξανδρον, δυ έμελλεν έξ 'Αλεξάνδοου τίχτειν Ρωξάνη συμβασιλεύειν αύτω.

# Dexippus.

"Ος ην έχ Φιλίνης της Δαρισσαίας τῷ Φιλίππω γεγενημένος.

τον μελλοντα Αλεξάνδοου παΐδα τίκτεσθαι έξ 'Ρω-

Es folgt bei Arrian (2) eine aufzählung der hervorragendsten feldherrn, die bei Diodor vermisst wird; unstreitig ist eine solche zusammenstellung am anfange einer Diadochengeschichte sehr erwünscht, und ein guter geschichtsschreiber wird sie nicht leicht übergangen haben. In der besetzung der hauptchargen des reiches, die nun bei Arrian (3) folgt, stimmt derselbe mit Justin überein;

<sup>3)</sup> Καὶ τὰ ἄλλα διέξεισιν ἐν πολλοῖς ὡς κάν τούτοις Αρριανῷ κατὰ τὸ πλέιστον σύμφωνα γράφων.

Diodor hat nur die stellung des Perdikkas hervorgehoben und dadurch raum zu manchen unklarheiten gegeben. Dass nun bei Arrian der tod Meleagers und die lustration des heeres folgt, bei Diodor aber erst die satrapienvertheilung, ist bereits hervorgehoben. Bei der letzteren ist zweierlei zu beachten, erstens die reihenfolge in der aufzählung der provinzen und zweitens einzelne wörtliche übereinstimmungen. Da wo letztere fehlen, genügt die anführung der satrapien und der feldherrn, um die reihenfolge zu constatiren.

#### Arrian.

5. Ptolemaeus — Aegypten, Libyen und die benachbarten länder.

Kleomenes, δ έξ Αλεξάνδρου της σατραπείας ταύτης ἄρχειν τεταγμένος Πτολεμαίω υπαρχος είναι.

Laomedon — Syrien. Philotas — Kilikien.

Python — Medien. Ευμένης δε ο Καρδιανός Καππαδοκίας καὶ Παφλαγονίας, χαὶ ὅσα τοῦ Πόντου τοῦ Εὐξείνου σύνορα έστε έπὶ πόλιν Έλλανίδα Τοαπεζοῦντα, Σινωπέων ἄποιχον. 6. Antigonus — Pamphylien, Lykien, Grossphrygien.

Kassander — Karien. Menander — Lydien. Leonnatus — Phrygien am Hellespont.

τὰ μεν ο ὖν κατὰ τὴν 'Ασιαν ώδε Ενεμήθη.

Lysimachus — Thrakien, | Lysimachus — Thra-Chersonesus, xai oca

Dexippus.

Ptolemaeus — Aegypten, Libyen und benachbarten die länder.

Kleomenes, δ δε τῷ βασιλεῖ Αλεξάνδοω έπὶ τῆ σατραπεία ταύτη τεταγμένος.

Laomedon — Syrien. Philotas - Kilikien. Python — Medien. Ευμένης δε Καππα-Soxlas xai Huφλαγονίας καὶ τῶν έπὶ τὸν Εύξεινον πόντον κατιόντων μέχοι καὶ εἰς Τοαπεζοῦντα.

Antigonus — Pamphylien, Kilikien bis Phrygien.

Asander — Karien. Menander — Lydien. Leonnatus — Phrygien am Hellespont. καὶ τῶν μὲν ᾿Ασιανῶν οῧτω• τῶν δὲ Ευρωπείων.

kien und Cherso-

Diodor.

Ptolemaeus — Aegypten.

Fehlt.

Laomedon—Syrien. Philotas — Kilikien. Python - Medien. Ευμένης δε Παφλαγονίαν καὶ Καππαδοχίαν χαὶ πάσας τάς συνοριζούσας ταύταις χώ ρας.

Antigonus — Pamphylien, Lykien, Grossphrygien.

Kassander — Karien. Meleager — Lydien. Leonnatus — Phrygien am Hellespont. αύται μέν ο ὖν αί σατραπείαι τούτον τον τρόπον έμερισθησαν κατά δὲ την Ευρώπην.

Lysimachus — Thrakien xai zà ovro-

#### Arrian.

Θραξί σύνορα έθνη έστε ξπί θάλασσαν την ξπί Σαλμυδησσόν του Εὐξείνου Πόντου χαθήχοντα.

Antipater und Kraterus
— das land der Illyrer,
Triballer, Agrianer;
Makedonien selbst, Epirus und Griechenland.

8. πολλά δε και άδιανέμητα έμεινεν ύπὸ
τῶν ἐγχωρίων ἀρχύντων, ὡς ἐτάχθησαν
ὑπὸ ᾿Αλεξάνδρου ἐχόμενα.

#### Dexippus.

nesus.

Antipater ἐπὶ πᾶσι
Μακεδόσι καὶ Ἑλλησι καὶ Ἰλλυριοῖς
καὶ Τριβαλλοῖς καὶ
᾿Αγριᾶσι καὶ ὅσα
τῆς ἡπείρου ἐξέτι
᾿Αλεξάνδρου ....
ἐτέτακτο.

#### Diodor.

ρίζοντα τῶν ἐθνῶν παρὰ τὴν Ποντικὴν θάλατταν.

Antipater — Makedonien und die benachbarten völker.

τὰ δὲ κατὰ τὴν
Ασίαν παραλελειμμένας σατραπείας
ἔδοξε μὴ κινεῖν,
ἀλλὰ ἔᾶν ὑπὸ τοὺς
αὐτοὺς ἡγεμόνας
τεταγμένας.

Diodor hat die noch übrigen satrapien aufgeführt, während sie Photius in seinem auszuge aus Arrian übergangen hat.

Man sieht also, dass die reihenfolge überall genau dieselbe ist; ja was noch schlagender ist, bei dem übergange von Asien nach Europa sind fast dieselben überleitenden worte gebraucht. Im übrigen ist mit ausnahme des fehlenden schlusses bei Photius alles genauer angegeben als bei Diodor; man beachte besonders, wie letzterer zweimal auf dieselbe weise gekürzt hat. Photius giebt bei Eumenes und Lysimachus städte als grenzen mit an und gebraucht an beiden stellen den ausdruck σύνορα; Diodor dagegen lässt in beiden fällen die städte weg und setzt den ausdruck ovvoρίζοντα 4). Schon vorher hat Photius bei Aegypten den ausdruck σύνορα, an welcher stelle Diodor die näheren angaben ganz weglässt. Am ausführlichsten ist Photius im vergleich zu Diodor bei Makedonien; denn hier zählt er alle benachbarten völker auf und giebt als zweiten statthalter neben Antipater im auszug aus Arrian den Kraterus an, ganz ebenso wie vorher bei Aegypten neben Ptolemaeus den Kleomenes; Diodor dagegen begnügt sich

4) Das wort σύνορος kommt überhaupt bei Diodor nicht vor.

bei Makedonien mit der wendung τὰ πλησιόχωρα τῶν ἐθνῶν und lässt den Kraterus weg wie vorher den Kleomenes.

Handschriftliches versehen scheint bei Photius-Arrian wie bei Diodor die verwechslung Asanders mit Kasander zu sein 5). Auffallender dagegen ist es, dass Diodor Meleager da nennt, wo Photius Menander hat; denn da bei Diodor die satrapienvertheilung vor Meleagers tod fällt, so könnte man fast versucht sein das zusammentreffen dieser beiden abweichungen in bezug auf dieselbe person aus einer andern quelle abzuleiten. In diesem punkte stimmen aber alle schriftsteller Diodor gegenüber überein. Bedenkt man nun dagegen die sonstige, eben dargethane übereinstimmung, so kann man hier nur ein versehen Diodors oder einen fehler in der überlieferung annehmen.

Die geburt Alexanders, des sohnes der Roxane (Phot. 9) ist bei Diodor übergangen; andrerseits hat Photius oder schon Arrian die unterdrückung der aufständischen Griechen in Asien nicht er-Diodor knüpft daran eine geographische beschreibung des wähnt. Alexanderreiches in Asien, die hier nach der satrapienvertheilung an einer sehr ungeeigneten stelle steht. XVIII, 5, 1 sagt er ημείς δε πρός τας μελλούσας ίστορεισθαι πράξεις οίχειον είναι νομίζομεν έχθειναι πρότερον τάς τε αλιίας της αποστάσεως χαί της όλης Ασίας την θέσιν και των σατραπειών τὰ μεγέθη και τὰς 1διότητας. Diese beschreibung Asiens hätte am anfang der darstel. lung ihren platz gehabt. Sein versprechen ferner, zugleich auch die αλιίας της αποστάσεως darzulegen, erfüllt er gar nicht. Denn nach einer solchen ankündigung erwartet man eine genaue auseinandersetzung; statt dessen findet man aber (c. 7) im anfang der erzählung nur die worte ποθοῦντες τὴν Ἑλληνικὴν ἀγωγὴν καὶ δίαιταν. Es ist möglich, dass die ursachen in der quelle genauer entwickelt waren, Diodor aber in seiner gedankenlosigkeit diesen abschnitt Zu bemerken ist hierbei noch, dass Diodor in zwei punkten mit seiner eignen erzählung im 17. buch in widerspruch tritt. XVIII, 6, sagt Diodor, Alexander habe den feldzug gegen die Gandariden wegen der menge der feindlichen elephanten aufgegeben, während es XVII, 93. 4 von Alexander heisst, nachdem ihm viel von der grossen macht der Gandariden und auch beson-

<sup>5)</sup> Dindorf schreibt deshalb auch Asander.

ders von den elephanten, deren menge auf 4000 angegeben wird, berichtet ist, er habe trotz der voraussichtlichen schwierigkeiten seinen ehrgeiz nicht zähmen können. Er stand dann nur deshalb von seinem zuge ab, weil die Makedonen nicht weiter wollten. Zweitens heisst es XVIII, 7. 1 von den aufständischen Griechen ζωντος μεν τοῦ βασιλέως ὑπέμενον διὰ τὸν φόβον, τελευτήσαντος δ' ἀπέστησαν, während sie nach XVII, 99. 5 bereits auf das gerücht von Alexanders tod in Indien hin einen aufstand unternahmen. Man sieht daraus, dass Diodor im 18. buch einer andern quelle folgt als im 17.

Was Photius aus Arrian vom lamischen kriege anführt, ist so kurz, dass im ausdruck nichts verglichen werden kann; dasselbe gilt von Perdikkas krieg mit Ariarathes und von Lysimachus zug gegen die Thraker. Nur begeht hierbei Photius den fehler, Lysimachus im kampfe umkommen zu lassen (10), ein versehen, das er unmöglich bei dem sorgfältigen Arrian vorfinden konnte. Andrerseits ist Photius genauer als Diodor, indem er von zwei siegen des Perdikkas über Ariarathes spricht, während Diodor schlechthin sagt τῆ παρατάξει νικήσας.

Die folgenden 22. 13 — 15 bei Photius können hier noch nicht zur sprache kommen, da einestheils Diodor von Arrian besprochene thatsachen auslässt, anderntheils Arrian hier einiges eingefügt hat, was der zeit nach später sich ereignete. Es folgen die wirren in Kyrene, die bei Arrian und Diodor sehr verschieden dargestellt sind. Als übereinstimmend ist hervorzuheben, dass Thibron bei beiden von verbannten aus Kyrene geführt wird. Die truppen desselben giebt Arrian auf 6000 söldner an; ebenso Diod. XVII, 108. Wenn letzterer XVIII, 19. 2 7000 hat, so wird dies ein versehen der handschrift sein; denn er verweist an dieser stelle selbst auf das vorhergehende buch. Im übrigen aber haben Diodor und Arrian (oder Photius) sehr verschieden excerpirt. Denn während Photius über die kämpfe Thibrons bis zu seiner gefangennehmung rasch mit den worten άλλοτε μεν κρατών, ενίστε δε ήτιώμενος hinweggeht, führt diese an überraschendem wechsel reichen ereignisse Diodor weiter aus; nichts liebt er ja mehr als die τύχη ταχὺ μεταβαλοῦσα (c. 20) einzuführen. Die weiteren ereignisse dagegen bis zur unterwerfung der landschaft unter Ptolemaeus, die Photius noch erwähnt, scheinen ihn nicht mehr inte-

ressirt zu haben. Nur das haben beide noch gemeinsam, dass Ptolemaeus die stadt Kyrene in folge von innern parteiungen in seine gewalt bekommt. Soweit also ist in diesem punkte weder auf identität noch auf verschiedenheit der quellen zu schliessen. Auffallend dagegen ist, dass Phot. 16 von Thibron berichtet wird, er habe den Harpalus ermordet, sich seiner schätze bemächtigt und sei dann nach Kreta abgesegelt. Denn nach Diodor, mit dem Paus. II, 33. 4 übereinstimmt, geschah der mord erst in Kreta 6). Bei Photius ist Harpalus schicksal nur soweit angedeutet, als es ausreicht, um ihn als den bekannten Harpalus zu bezeichnen; er wird nur mit participien bedacht 7). Der epitomator wendet sich dann sogleich zu Thibron und erzählt von ihm, dass er durch die ermordung des Harpalus die machtmittel desselben in seine hand bekam, ohne anzugeben, wo der mord geschah. So hat vielleicht das bestreben, die sache so kurz wie möglich darzustellen, die ungenauigkeit bei Photius verursacht.

Die heirathspläne des Perdikkas und die flucht des Antigonus (20—24) sind bei Photius zum theil genauer als bei Diodor dargelegt; der tod Kyanes und die verheirathung ihrer tochter mit Philipp Arrhidaeus hat letzterer gar nicht. Es folgt dann die überführung der Alexanderleiche nach Aegypten, wobei Diodor eine sehr genaue, wahrscheinlich seiner quelle wörtlich entnommene beschreibung des wagens liefert. Dass aber hierbei Arrhidaeus gegen den willen des Perdikkas handelt, für diesen politisch höchst wichtigen umstand hat er kein wort. Ob Arrian ebenfalls eine eingehende beschreibung des wagens gehabt hat, können wir nicht wissen; Photius erwähnt nichts. Das politische aber hat Arrian sicher dabei entwickelt; Photius sagt ausdrücklich παρὰ γνώμην Περδίκκου 8).

Ueber den nun folgenden krieg des Perdikkas und Eumenes gegen die übrigen feldherrn ist folgendes zu bemerken. Diodor

<sup>6)</sup> Diod. XVIII. 19, 2 'Αρπάλου καταπλεύσαντος είς Κρήτην . . . Θίβρων σολοφονήσας τον 'Αρπαλον. XVII, 108, 8 έκειθεν σε πλεύσας (Harpalus) είς Κρήτην ὑπὸ Θίβρωνος ἐσολοφονήθη. Paus. II, 33, 4 ''Αρπαλος
μεν ὡς ἐξ 'Αθηνῶν ἀπέσρα, σιαβάς ναυσίν ἐς Κρήτην, οὐ πολὺ ὕστερον ὑπὸ
τῶν θεραπευόντων ἀπέθανεν οἰκετῶν.

<sup>7)</sup> Αρπαλον τὸν τὰ ᾿Αλεξάνδρου χρήματα ζῶντος ἐχείνου ἁρπάσαντα καὶ φυγόντα πρὸς τὰς ᾿Αθήνας.

<sup>8)</sup> Zu vergleichen ist hiermit Strab. XVII, c. 1 έφθη γὰυ τὸ σώμα ἀφελόμενος Ηερδίακαν ὁ τοῦ Λάγου Πτολεμαῖος.

hat zunächst zwei wichtige punkte ausgelassen: 1) Eumenes gelingt es, seine truppen in unwissenheit zu lassen, gegen wen sie kämpfen sollen. 2) Perdikkas hält, kurz bevor er den boden Aegyptens betritt, ein gericht über Ptolemaeus ab, ohne dass es ihm gelingt, die Makedonen zur verurtheilung desselben zu bestimmen. Ein widerspruch dagegen findet sich in folgendem. Nach Diod. 29, 4 beginnt Neoptolemus die verhandlungen mit Antipater und Kraterus<sup>9</sup>), während nach Phot. 26 von Kraterus und Antipaters seite zuerst eine aufforderung zum abfall von Perdikkas ausgeht, und zwar an Eumenes und Neoptolemus. Vielleicht ist dieser widerspruch durch die kürze der darstellung hervorgerufen. Die feindlichen feldherrn mögen, wie dies sehr wahrscheinlich ist, zuerst eine derartige aufforderung an Eumenes und Neoptolemus gerichtet haben. Eumenes weist die gesandten ab, während Neoptolemus mit den feinden weiter verhandelt, vielleicht durch eigene boten. Auch Plutarchs bericht (Eum. 5) scheint, wie noch später auszuführen ist, für diese sachlage zu sprechen. In der darstellung des krieges in Aegypten findet sich nichts widersprechendes 10).

Die ereignisse nach beendigung dieses krieges bis zur theilung von Triparadisus muss Arrian, nach Photius zu schliessen, wieder viel ausführlicher als Diodor dargestellt haben. Bei dieser theilung nun ist die übereinstimmung zwischen beiden schriftstellern noch grösser als bei der ersten; ohne gemeinsame quelle ist sie nicht zu erklären.

Arrian.

34. Ptolemaeus — Αίγυπτον καὶ Αιβύην καὶ τῆν ἐπέκεινα ταύτης τὴν πολλήν, καὶ ὅτι περ ἄν πρὸς τούτοις δόριον ἐπικτή-σηται πρὸς δυομένου ἡλίου Πτο-λεμαίου εἶναι.

Diod. 39, 5. Ptolemaeus — Aegypten.

9) Λάθρα διεπρεσβεύσατο πρός τους περί τον 'Αντίπατρον.

<sup>10)</sup> Bei Photius wird Perdikkas getödtet: ὑπὸ τοῦ οἰχείου πλήθους τῶν ἱππέων ἀναιρεῖται, μαχόμενος καὶ αὐτός. Bei Müller ist übersetzt a suis ipse equitibus inter pugnandum occiditur, was doch nur so zu verstehen ist, als sei Perdikkas während eines kampfes mit den feinden von den seinen meuchlings getödtet worden. Dies liegt aber gar nicht in den worten; denn da die stelle so kurz gehalten ist, dass man nicht sehen kann, wo Perdikkas gekämpft hat, so ist nur anzunehmen, dass sich dies μαχόμενος auf die vertheidigung gegen seine mörder bezieht.

#### Arrian.

Laomedon aus Mytilene — Syrien.

Philoxenus — Kilikien.

35 των δε άνω σατραπειών την μεν μεσην των ποταμών γην και τον Αρβηλιτιν Αμφιμάχω τῷ τοῦ βασιλέως ἀδελφῷ ἔνειμε.

Σελεύχω δε την Βαβυλωνίαν προςέθηχεν. Αντιγένει δε τ ώ 
π ρ ώ τ ω μ ε ν ε π ι θ ε μ ε ν ω 
Π ε ρδίχχα, των δε άργυρασπίδων Μαχεδόνων ήγουμένω 
της Σουσιανής συμπάσης άρχειν.

Peukestas — Persien.

Tlepolemus — Karmanien.

Python — Medien ἔστ' ἐπὶ πύλας τὰς Κασπίους.

Philippus — Parthyaea.

36. Stasander — Aria und Drangene.

Stasanor von Soli — Bactrien und Sogdiana.

Sibyrtius — Arachosien.

καὶ Παραπαμισάδας Όξυ άρτη τῷ 'Ροξάνης πατοί· τῆς δε Ίνδων γής τὰ μεν σύνορα Παραπαμισάδαις Πύθωνι τῷ Αγήνορος, τάς δὲ ἔχομένας σατραπείας, τὴν μὲν παρὰ τὸν Ίνδὸν ποταμὸν καὶ Πάταλα των έχεινη Ίνδων πόλεων την μεγίστην Πώρφ τῷ βασιλεί συνεχώρησε την δε παρά τὸν Υ δά σπην ποταμὸν Ταξίλη, και τούτω Ίνδω, έπει μηδέ δά διον μεταχινή σαι αὐ-τοὺς ἐξ Αλεξάνδρου τε ἐπιτετραμμένους την άρχην καί δύναμιν ίκανην έχοντας.

37. των δε από του Ταύρου δρους ώς επι τον αρχτον φερόντων. Diod. 39, 5.

Laomedon von Mytilene - Syrien.

Philoxenus — Kilikien.

τῶν δ' ἄνω σατραπειῶν Μεσοποταμίαν μὲν καὶ τὴν Αρβηλῖτιν Αμφιμάχφ.

την δε Βαβυλωνίαν Σελεύχω, Αντιγένει δε την Σουσιανην διά το τοῦτον πρώτον πεποιησθαι την επί τον Περδίχχαν επίθεσιν.

Peukestas — Persien.
Tlepolemus — Karmanien.
Python — Medien.

Philippus — Parthyaea. Stasander — Aria und Drangene.

Stasanor von Soli — Bactrien und Sogdiana.

Fehlt.

Παροπαμισάδας δὲ Ὁξυάρτη προςώρισε τῷ Ρωξάνης πατρὶ τῆς Αλεξάνδρου γυναικός, τῆς δὲ Ἰνδικῆς τὰ μὲν συνορίζοντα Παροπαμισάδαις Πύθωνι τῷ Αγήνορος, τὰς δὲ ἐχομένας βασιλείας, τὴν μὲν παρὰ τὸν Ἰνδὸν ποταμὸν Πώρω, τὴν δὲ παρὰ τὸν Ύδάσπην Ταξίλη οὐ γὰρ ἤν τού τους τοὺς βασιλεῖς μετακινῆσαι χωρὶς βασιλικῆς δυνάμεως καὶ ἡγεμόνος ἐπιφανοῦς.

των δε πρός τον αρχτον κεχλιμένων.

#### Arrian.

Nikanor — Kappadokien.

Antigonus — Grossphrygien, Lykaonien, Pamphylien, Lykien, ως καὶ πρόσθεν.

Asander — Karien.

Klitus — Lydien.

Arrhidaeus — Phrygien am Hellespont.

Diod. 39, 5.

Nikanor — Kappadokien.

Antigonus — Grossphrygien.

Lykien, κατάπερ πρότερον

ἔσχε.

11) Kasander — Karien.

Klitus — Lydien.

Arrhidaeus — Phrygien am

Hellespont.

Auch hier finden sich wie bei der ersten theilung die genaueren bestimmungen bei Photius; so vergleiche man besonders die angaben über Ptolemaeus, Python und Antigonus, auch das verhältniss zwischen σύνορα und συνορίζοντα ist wieder dasselbe. Sibyrtius ist von Diodor gänzlich übergangen worden, jedenfalls aus flüchtigkeit; denn später (XIX, 23, 4) tritt er bei ihm als Im übrigen ist die anordnung bei satrap von Arachosien auf. beiden genau dieselbe, die übergänge stimmen mehrfach wörtlich überein, characteristische bemerkungen, wie besonders bei Antigenes, lesen wir in derselben weise bei beiden; endlich finden sich ganze sätze fast wörtlich übereinstimmend. Von den anderweitigen bestimmungen hat Diodor ebenfalls wieder wie bei der ersten theilung nur die hauptsächlichsten hervorgehoben, die strategie des Antigonus über die königlichen truppen mit dem auftrage den Eumenes zu bekriegen und die ernennung Kassanders zum chiliarchen. Der abschluss dieses abschnittes endlich hat wörtliche übereinstimmung mit einer späteren stelle bei Photius.

# Arrian 44.

νίαν.

'Αντίπατρος δε άναλαβών τους βασιλεῖς και την ἄλλην δύναμιν ἤει ώς περαιωσόμενος ἐπὶ Μακεδο-

Diod. 39. 7.

αὐτὸς δὲ τοὺς βασιλεῖς ἀναλαβών καὶ τὴν ἰδίαν δύναμιν προῆγεν ἐπὶ τὴν Μακεδονίαν.

Ersichtlich sind diese worte bei beiden aus derselben quelle genommen; aber während dieselben, wie bereits gesagt, bei Diodor den abschluss der bestimmungen von Triparadisus bilden, stehen sie

11) Für Asander wie bei der ersten theilung.

bei Photius erst nach der erwähnung einer menge von ereignissen in Kleinasien und zur see. Man nimmt hier nun gewöhnlich eine lücke im Diodor an. Wesseling entscheidet sich nicht bestimmt für die stelle derselben, glaubt sie aber vor c. 39 setzen zu müssen; Krebs (Lect. Diodor. cap. 1) will sie lieber nach c. 39 setzen, worin ihm Droysen (Hellenism. I, p. 158 a.) folgt. Eine lücke mag wohl vorhanden sein, aber etwas über jene von Arrian berichteten begebenheiten kann in derselben nicht gestanden haben; diese ereignisse hätten nur vor dem letzten satz von cap. 39 platz finden Denn dieselben vor cap. 39, d. h. vor die theilung von Triparadisus zu setzen, ist unmöglich, weil sie sich nach derselben zutrugen; ebenso wenig konnten sie aber nach dem schluss des capitels, d. h. nach dem abzuge Antipaters nach Europa stehen. Diodor hat schon die der satrapienvertheilung vorausgehenden ereignisse sehr oberflächlich behandelt. Nach der theilung berichtet er mit kurzen worten, dass Antigonus als erwählter strateg des reichsheeres den auftrag bekam, Eumenes zu bekriegen, wozu ihm Kassander als chiliarch an die seite gestellt wurde. Den schluss bildet dann Antipaters abzug nach Europa. Nichts verräth eine lücke, alles steht in festem zusammenhang; ja die worte erlauben nicht einmal eine solche annahme. Denn das αὐτὸς δὲ im anfang des letzten satzes bezieht sich ganz bestimmt auf das subject des vorhergehenden satzes, auf Antipater. Würden uns also die hier fehlenden ereignisse nicht von anderer seite bekannt sein, so würde niemand an dieser stelle etwas vermissen. Auch der einwand endlich, der letzte satz bezöge sich auf Antipaters aufbruch von Triparadisus, so dass also ganz gut jene fehlenden ereignisse noch folgen könnten, ist hinfällig, wenn man den wortlaut mit Arrian vergleicht, bei dem alle jene ereignisse der betreffenden stelle vorausgehen und bei dem sich die worte ganz bestimmt auf Antipaters übergang nach Europa beziehen. Es bleibt also bloss noch übrig, dass Diodor diese ereignisse absichtlich übergangen hat.

Werfen wir nun einen rückblick auf die bis hierher geführte untersuchung, so treten uns die beiden satrapienvertheilungen
wie zwei grosse marksteine zu anfang und zu ende entgegen. In
beiden liegt unbedingt dieselbe quelle bei Diodor und Arrian zu
grunde; in beiden haben wir aber auch bei Photius mit ausnahme
weniger worte Arrian selbst vor uns, da der auszug aus dem-

selben noch genauer ist als Diodors angaben. Daher kann aber auch hier nur wörtliche übereinstimmung mit Diodor erwartet werden; eine solche ist in den übrigen theilen, in denen Photius die ereignisse nur angiebt, ohne sie auszuführen, kaum vorauszusetzen; und doch findet sie sich noch an zwei stellen. Nimmt man nun noch die genaue übereinstimmung in der anordnung des ganzen erzählten stoffes hinzu, so wird nicht zu läugnen sein, dass beide schriftsteller nach derselben grundlage gearbeitet haben. Abweichungen fanden sich zwischen beiden im wesentlichen nur in folgenden punkten:

- 1) Die zeit von Meleagers tod.
- 2) Die erwähnung von Demades tod.
- 3) Die ermordung des Harpalus.
- 4) Die verhandlungen zwischen Eumenes und Antipater vor ausbruch der feindseligkeiten.

Es könnten nun diese abweichungen dadurch bervorgerufen sein, dass von einem von beiden oder auch von beiden die gemeinsame quelle nach einem andern berichterstatter durchcorrigirt ist. So könnte dies bei Meleagers tod und seiner statthalterschaft von Diodor geschehen sein; aber es ist dies seine art nicht, und es findet sich auch sonst kein beispiel, das darauf bindeuten könnte. Und gerade in diesem falle ist es um so unwahrscheinlicher, weil selbst Curtius, der offenbar, wie sich noch zeigen wird, einer andern quelle folgt, gegen Diodor und für Arrian spricht. Eher noch könnte man dies bei Arrian in n. 3 annehmen; ich möchte aber diese abweichung, die an und für sich sehr unbedeutend ist, eher auf eine flüchtigkeit des Photius zurückführen. Für n. 2 und 4 habe ich erklärungen versucht. Im ganzen aber muss man zugeben, dass diese abweichungen dem übereinstimmenden gegenüber von sehr geringem gewichte sind, zumal wenn man bedenkt, wie flüchtig Diodor sowohl wie Photius zu arbeiten pflegten.

In der zu anfang aufgestellten tabelle ist auch Justin mit berücksichtigt worden. Nur in einem punkte, in der erwerbung Kyrenes durch Ptolemaeus, weicht er in der reihenfolge von den beiden andern ab; im übrigen ist die anordnung genau dieselbe. Denn nach darlegung der verhältnisse in Asien geht auch er zunächst auf den lamischen krieg ein. Aus dem prolog des Trogus ist dabei hervorzuheben, dass derselbe die vernichtung der aufstän-

dischen Griechen in Asien an demselben orte wie Diodor erzählt hat, ein ereigniss, das bei Justin nicht berichtet wird. Der lamische krieg (XIII, 5) wird nur bis zum tode des Leonnatus erzählt; nur beiläufig wird später der friedensschluss Antipaters mit Athen erwähnt 12). Wie bei Diodor folgt auf Leonnatus tod der krieg in Kappadokien. Unwillkürlich drängt sich die frage auf, durch welchen umstand Justin verführt werden konnte, die erzählung des lamischen krieges vor der entscheidung abzubrechen. Hat seine vorlage dieselbe reihenfolge wie Diodor gehabt, d. h. war in derselben der lamische krieg in drei abschnitten erzählt, so erklärt sich diese selbst bei Justin unerhörte flüchtigkeit. Er hat wie jene die erzählung des lamischen krieges mit Leonnatus tode abgebrochen, später aber dieselbe nicht wieder aufgenommen, wozu er um so leichter verführt werden konnte, weil sich, wie sich gleich zeigen wird, bei Trogus wahrscheinlich an Ariarathes sturz die vernichtung der pisidischen städte anschloss, worauf dann erst das ende des lamischen krieges berichtet wurde. Die beiden ersten abschnitte des lamischen krieges fallen bei Justin von selbst in einen zusammen, da er die ereignisse, die bei Diodor zwischen denselben erzählt werden, ausgelassen hat.

In der darstellung des krieges in Kappadokien hat sich Justin ein versehen zu schulden kommen lassen, das seines gleichen sucht. Auf dem rückmarsch von Kappadokien nämlich zerstört Perdikkas zwei städte an der pisidischen grenze, Laranda und Isaura (Diod. XVIII, 22). Die Isaurier verbrennen, als sie von Perdikkas angegriffen werden, ihre weiber, kinder und greise in ihren häusern, werfen ihre sämmtlichen schätze in die flammen und stürzen sich zuletzt selbst in dieselben. Nun beisst es bei Justin XIII, 6, 1-3: Intérea Perdicca bello Ariarathi, regi Cappadocum, illato proelio victor nihil praemii praeter vulnera et pericula rettulit: quippe hostes ab acie in urbem recepti occisis coniugibus et liberis domos quisque suas cum omnibus copiis incenderunt. Eodem congestis etiam servitiis semet ipsi praecipitant, ut nihil hostis victor suarum rerum praeter incendii spectaculo frueretur. Lässt man den satz von interea - rettulit, in dem Ariarathes genannt wird, weg, so wird jeder, der den untergang von Isaura bei Diodor gelesen

<sup>12)</sup> Justin. XIII, 6, 9: Facta cum Atheniensibus pace.

hat, das folgende auf diese stadt beziehen. Trogus wird diese begebenheit gleich im anschluss an den krieg in Kappadokien erzählt haben, und Justin verwechselt beide ereignisse und bezieht das von Isaura erzählte auf Ariarathes. Selbst der ausdruck verräth es noch; von Ariarathes geht es plötzlich zum plural hostes über, und woher auf einmal die urbs kommt, ist gar nicht zu ersehen 18). Wenn aber Justin weiter erzählt, Perdikkas sei um die beute gekommen, während nach Diodor XVIII, 22, 8 die soldaten noch eine menge gold und silber aus den trümmern zusammengelesen hätten, so ist auch hierin kein directer widerspruch zu sehen. Denn das geschmolzene gold und silber steht in keinem vergleich mit der beute an menschen, vieh und werthsachen, die Perdikkas gemacht hätte, wenn die stadt nicht verbrannt wäre. Ausserdem sehen Diodors worte an jener stelle fast wie ein zusatz aus, den er selbst seiner quelle beigefügt hat. B. XVI, 45, 6 nämlich hat er beim untergang von Sidon, der ein ganz ähnlicher war, beinabe dieselben worte. Niemand wiederholt sich aber in seinen wendungen mehr als Diodor; so ist es wohl möglich, dass er jene worte im achtzehnten buche in erinnerung an den ähnlichen vorgang in Sidon niedergeschrieben hat 14).

Es folgen bei Justin die heirathspläne des Perdikkas, der ausbruch des krieges zwischen den statthaltern und der kriegsrath bei dem reichsverweser (c. 6). Alles dies wird auch bei Diodor genau in derselben reihenfolge nach der zerstörung von Isaura erzählt (23—25). Dann geht Justin auf Ptolemaeus und dessen erwerbung Kyrenes über, bei welcher gelegenheit er auf die gründung dieser stadt zu sprechen kommt. Diodor und Arrian haben letzteres nicht, sondern nur die besitznahme des landes von seiten des ägyptischen satrapen und die derselben vorausgehenden, durch Thibron erregten kämpfe, die andrerseits Justin nicht hat. Diese

<sup>13)</sup> Diese verdrehung Justins haben schon Fabricius und Wesseling gesehen; Brückner findet darin ein deutliches zeichen, dass Diodor eine andere quelle benutzt habe als Justin; entschieden mit unrecht.

<sup>14)</sup> In Hermann und Dorothea sagt der richter zum pfarrer:
Ihr erinnert mich klug, wie oft nach dem brande des hauses
Man den betrübten besitzer an gold und silber erinnert,
Das geschmolzen im schutt nun überblieben zerstreut liegt.
Diodors worte sind auch gewissermassen ein trost für die vergeblich
gehoffte beute.

ereignisse werden aber bei Diodor vor der vernichtung der pisidischen städte erzählt; es ist dies eben die einzige abweichung in der reihenfolge bei Justin, die sich aber bei gleicher vorlage sehr gut erklären lässt. Der krieg in Kappadokien sowohl wie die zerstörung der pisidischen städte stehen sehr vereinzelt zwischen den übrigen ereignissen; da nun aber letzteres auf dem rückmarsch des Perdikkas von Kappadokien geschah, so mag Trogus beides zusammenerzählt haben. Hierauf ist das ende des lamischen krieges gefolgt, dessen abschluss bei Diodor (XVIII, 18) die bestimmung des Perdikkas über Samus bildet. Vielleicht hat letzterer umstand, der Trogus wieder zu Perdikkas überführte, diesen bewogen zunächst bei dem reichsverweser zu bleiben. Es folgen dann die ereignisse wie bei Diodor bis zur eröffnung des krieges der statthalter. Hier hatte nun Trogus die ereignisse in Kyrene, welche Ptolemaeus zur erwerbung dieses landes verhalfen und dadurch seine macht stärkten, nachzuholen. So würde also noch eine zweite abweichung zu der ersten hinzutreten, aber sie ist aus demselben bestreben des Trogus zu erklären, denn die ereignisse in Kyrene treten ebenso den zusammenhang auseinanderreissend zwischen die anderen wie vorher die zerstörung der pisidischen städte. Wenn aber auch das eben ausgeführte zu künstlich und deshalb verwerflich scheinen sollte, so würde das doch immer feststehen, dass mit einer einzigen ausnahme - denn eine ist dann bloss vorhanden - sich bei Justin derselbe plan, dieselbe anordnung des stoffes findet. Ausserdem aber hat jenes plötzliche abbrechen in der erzählung des lamischen krieges nur dann seine genügende erklärung, wenn Justin in seiner vorlage eine reihenfolge in den thatsachen wie die bei Diodor und Arrian vorfand. die episode über die gründung Kyrenes in der gemeinsamen quelle gestanden hat, ist nicht zu entscheiden.

Die anordnung des stoffes würde demnach in der gemeinsamen quelle etwa folgende gewesen sein. Nach der erzählung der zwistigkeiten in Babylon, der hauptstadt des reiches, der schliesslichen beilegung derselben und der vertheilung der satrapien wendet sich der verfasser zur darlegung der unruhen in den provinzen, wobei ähnliche worte wie die des Photius (9) στάσεων δὲ μετὰ τὸν Αλεξάνδρου θάνατον πάνια ἐπληροῦτο den übergang gebildet haben können. Den anfang wird die vernichtung der auf-

ständischen Griechen in Asien gemacht haben, worauf dann der lamische krieg folgt, soweit von makedonischer seite nur Antipater thätig ist. Mit unrecht hat man dann bei Diodor zu anfang von cap. 14 anstoss an den überleitenden worten κατά δὲ τὴν ᾿Ασίαν των μεμεφισμένων τας σατραπείας Πτολεμαΐος, genommen, weil von Ptolemaeus die erzählung (2. 3) zu Lysimachus übergehe 15). Denn bis jetzt sind die unruhen in Asien und Europa, die bei Alexanders tode ausbrachen, bevor die einzelnen satrapen ihre regierung antraten, der aufstand der Griechen in Asien und der lamische krieg, dargelegt; die beiden abschnitte schliessen mit den worten: καὶ τὰ μὲν κατὰ τὴν Ασίαν ἐν τούτοις ἢν (7, 9) und καὶ τὰ μὲν κατὰ τὴν Εὐοώπην ἐν τούτοις ἦν (13, 6). Nun folgt die übernahme der einzelnen satrapien, die natürlich nur in soweit, als dabei etwas erwähnenswerthes geschieht berichtet wird. Dies zeigen die überleitenden worte των μεμερισμένων τάς σατραπείας Πτολεμαΐος μέν u. s. w. Es wird bei Ptolemaeus ausgeführt, dass er die provinz ἀκινδύνως übernahm, aber gleich von anfang an darauf bedacht war, wie er dem mit Perdikkas drobenden kriege, den er damals schon voraussah, gerüstet entgegentreten könnte. Wenn nun als zweiter Lysimachus genannt wird, so tritt dies durchaus nicht in widerspruch mit den worten κατά την 'Aσίαν; denn in Babylon haben die feldherrn die satrapien unter sich getheilt, und von da aus geht jeder in seine provinz. Ausdrücklich ist ja auch nicht von den satrapien in Asien die rede, sondern von den satrapen; diese sind eben mit ausnahme des Antipater alle in Asien. Diodor sagt auch: Δυσίμαχος δ' ἐπιβαλών τοῖς κατά την Θράκην τόποις, also "eingerückt in Thrakien" natürlich von Asien Ebenso wird dann Leonnatus erwähnt, der, wie aus Plutarchs Eumenes hervorgeht, eigentlich letzterem Kappadokien erobern Ausdrücklich heisst es bei Plutarch von diesem κατέβη ἄνωθεν είς Φουγίαν, d. h. von Babylon. Mit Leonnatus geht dann die erzählung von selbst wieder zum lamischen kriege über, der nun bis zum tode dieses feldherrn erzählt wird. ist hierbei, dass höchst wahrscheinlich vor Leonnatus noch Antigonus und Eumenes in der quelle behandelt waren. Aus Plutarch (Eum. 3) wenigstens, der, wie sich später zeigen wird, von Leon-

<sup>15)</sup> Krebs Lection. Diod. cap. 1, p. 6; dass aber hier eine jahresbenennung ausgefallen sei, gebe ich zu.

natus zug nach Europa fast mit denselben worten wie Diodor berichtet, also aus derselben quelle geschöpft hat, scheint dies hervorzugehen. Dann haben Diodors worte zu anfang von cap. 14 noch mehr ihre berechtigung.

Mit Leonnatus übergang nach Europa war Eumenes hoffnung auf dessen hülfe zur eroberung Kappadokiens vereitelt worden; so geht nun die erzählung weiter zur einführung des Eumenes in seine provinz durch Perdikkas, um sich dann zur nachbarlandschaft Kilikien, woselbst sich damals Kraterus befand, zu wenden; dessen person führt wieder von selbst zum lamischen krieg zurück, der jetzt bis zu ende erzählt wird. Nachdem nun so dargelegt ist, wie Antipater und Kraterus ihre stellung in Europa befestigt haben, scheint es die absicht des verfassers der quelle gewesen zu sein, zu zeigen, wie die macht des natürlichen bundesgenossen dieser beiden, des Ptolemaeus in Aegypten, gestärkt wurde. Hierbei mussten Thibrons kämpfe in Kyrene miterzählt werden. geht die erzählung zu Perdikkas über und bleibt zunächst bei ihm, indem zuerst die zerstörung der beiden pisidischen städte berichtet Mit Antigonus flucht vor Perdikkas wendet sich dann auch die darstellung von selbst wieder den europäischen verhältnissen zu, dem ätolischen kriege und den rüstungen des Antipater und Kraterus gegen Perdikkas. Den letzteren werden dann naturgemäss die rüstungen des reichsverwesers entgegengestellt. Vor ausbruch des krieges muss aber noch die überführung der Alexanderleiche nach Alexandria berichtet werden. In der erzählung des krieges selbst müssen naturgemäss die ereignisse in Kleinasien vorangehen, da die entscheidung daselbst früher fiel als in Aegypten.

(Fortsetzung folgt).

Berlin.

Hermann Kallenberg.

# Verg. Georg. IV, 333

geht die erzählung von Aristaeus nicht vorwärts, sondern vielmehr auf den anfang zurück: daher bezieht sich sonitum (Servius irrt) in at mater sonitum thalamo sub fluminis alti cett. auf multa querens in vs. 320 zurück: das beweist vs. 356 te crudelem nomine dicit, was auf vs. 321 zurückweist. Dies zur näheren bestimmung von Philol. XXXIII, p. 441.

Ernst von Leutsch.

# 11. JAHRESBERICHTE.

# 37b. Die neueren bearbeitungen der geschichte Griechenlands unter römischer herrschaft.

# (S. Philol. XXVIII, p. 123).

- 1. Brunet de Presle et A. Blanchet, La Grèce depuis la conquête des Romains. Paris. 1860. 8.
- 2. Le Petit de Juliesville, Histoire de la Grèce sous la domination Romaine. Paris. 1875. VI, p. 400.
- 3. Dr. E. Schneidewind, könig Nabis und seine bedeutung für Sparta. (Programm). Nordhausen. 1869.
- 4. Höster, "ob Griechenland mit der zerstörung Korinths römische provinz geworden sei?" (Sitzungsberichte der k. Wiener akademie der wissenschaften phil. hist. klasse. 1870. B. 65. P. 367 ff.)
- 5. J. Marquardt, Römische staatsverwaltung. Band I. Leipzig. 1873.
- 6. Hermann Schiller, Geschichte des römischen kaiserreiches unter der regierung des Nero. Berlin. 1872.
- 7. Ludwig Friedländer, Darstellungen aus der sittengeschichte Roms in der zeit von August bis zum ausgang der Antonine. Theil I. 4. aufl. 1873. Th. II. 3. aufl. 1874. Th. III. 1871. (Leipzig).
- 8. Dr. G. R. Sievers, Studien zur geschichte der römischen kaiser. Berlin. 1870.
- 9. Waddington, mémoire sur la chronologie de la vie du rhéteur Aelius Aristide. (Mém. de l'Inst. de France, acad. des inscr. 27. 1. p. 203-268). 1867.
  - 10. Baumstark, Aelius Aristides. Leipzig. 1874.
- 11. C. Wachsmuth, die hochschule von Athen. (Festschrift). Göttingen. 1873.
- 12. Richard Nitzsche, der Gothenkrieg unter Valens und Theodosius den Grossen (376-382). Altenburg. 1871.

- 13. Georg Kaufmann, kritische untersuchungen zu dem kriege Theodosius des Grossen mit den Gothen (378-382).
- 14. Dr. Wilhelm Wigand, Eudoxia, gemahlin des oströmischen kaisers Theodosius II. Worms. 1871.
- 15. C. Wachsmuth, die stadt Athen im alterthum. Erster band. Leipzig. 1874.
- 16. Dittenberger, kaiser Hadrians anwesenheit in Athen; im "Hermes". VII. (1872). 2. P. 212 ff.
- 17. Dittenberger, de titulis Atticis ad res Roman. spectant. (Ephemeris epigraphica. 1873).
- 18. Hirschfeld, die familie des Titus Flavius Alkibiades; im "Hermes". (1873). VII. 1. P. 12 ff. Rhein. mus. N. f. 1872. Bd. 27. 3.
- 19. Vidal-Lablache, Hérode Atticus, étude critique sur sa vie. Paris. 1872.
- 20. Gustav Friedrich Hertzberg, geschichte Griechenlands unter der herrschaft der Römer. Dritter theil. Von Septimius Severus bis auf Justinian I. Halle. 1875.
  - 21. Dahn, die könige der Germanen. Abth. V. P. 22 ff.

Ein überblick über die historische litteratur der letzten sechs jahre zeigt uns, dass seit unserem letzten an dieser stelle gedruckten berichte die zahl der schriften, die sich mit dem schicksale Griechenlands in seiner spätesten zeit beschäftigten, keine sehr grosse erweiterung oder vermehrung erfahren hat, wenigstens soweit die deutsche forschung dabei in betracht kommt. Was für umstände oder wessen persönliche anregung neuerdings in Frankreich den anstoss zur aufnahme von studien in dieser richtung gegeben, ist dem referenten unbekannt geblieben. Dass es aber der fall, scheint doch aus dem erscheinen von zwei grössern französischen werken über Griechenlands späteste zeit hervorzugehn. Das eine ist die schrift von Brunet de Presle et A. Blanchet, La Grèce depuis la conquête des Romains, Paris. 1860, 8, die ich aber nur aus einem citat bei J. Marquardt, Römische staatsverwaltung, erster band, (1873), p. 165, anm. 8 s. fin. kenne. Die andere schrift stammt aus der feder von Le Petit de Juliesville und nennt sich Histoire de la Grèce sous la domination Ro-Paris 1875. VI. p. 400. Mir ist sie nur durch ein kurzes referat des professor H. Gelzer (in Bursians jahresberichten, 1874/5, III, p. 61) bekannt geworden. Nach angabe des dortigen referenten behandelt dieses mit guter sachkunde geschriebene buch die geschichte Griechenlands von der zeit des eingreifens der Römer in die griechische politik bis zum ausgang des vierten jahrhunderts. Der referent lobt die darstellung Philopömens und seiner nachfolger, wie auch die darlegung des geistigen le-Soweit nun ferner die arbeiten ausserdeutscher gelehrten

für diese periode in betracht kommen, so muss ich bedauern, dass mir des Atheners Paparrhigopulos Ίστορία τοῦ ξλληνικοῦ Egrous, beziehentlich der hier in betracht kommende theil, bisher noch nicht zugänglich gewesen ist. Ebenso muss es dahingestellt bleiben, ob mir aus der nur sehr sporadisch und ungleich zu überblickenden litteratur der deutschen schul- und universitätsprogramme nicht verschiedenes entgangen ist, was sonst der erwähnung wohl werth sein würde. Aus der litteratur der schulprogramme, die sonst diesen theil der griechischen geschichte seltener berühren, hob sich für die letzten jahre sehr achtungswerth hervor, (in einem osterprogramme 1869 von Nordhausen, daselbst bei Kirchner erschienen), eine arbeit von E. Schneidewind: "könig Nabis und seine bedeutung für Sparta", in welcher mit vielem geschick und scharfblick der versuch gemacht wird, den Spartaner "könig" Nabis zwar nicht gerade zu "desinficiren", aber doch etwas weniger schwarz hinzustellen, als derselbe bisher in unsren historischen bearbeitungen gefärbt auftritt. Wenigstens das eine wird erreicht, dass wir uns überzeugen — für Nabis ist es ein unglück gewesen, dass sein andenken nur durch die historiographie seiner erbittertsten gegner, der Achäer, auf uns gekommen ist.

Folgen wir dem historischen Ariadnefaden, der uns von der zeit des Flamininus abwärts tiefer hineinführt in Griechenlands römische zeit, so tritt uns aus der reihe gelehrter akademieschriften eine interessante abhandlung entgegen. Professor Höfler nemlich bringt uns in den Sitzungsberichten der philologisch-historischen classe der k. Wiener akademie der wissenschaften, in band 65 (jahrgang 1870), p. 267-310, sitzung vom 15. nov. 1870, den versuch einer neuen lösung einer seit jahren schwebenden streitfrage. Es ist die untersuchung der frage, "ob Griechenland mit der zerstörung Korinths römische provinz ge-Diese frage berührt gewissermassen Göttinger worden sei?" heimathliche interessen. Bekanntlich war es der verewigte Karl Friedrich Hermann, der zuerst (i. j. 1847) diese frage wieder in den vordergrund der historisch-philologischen erörterung gezogen und mit grosser ausdauer die ansicht vertreten hat, dass von einer provinz Āchaja erst seit dem ausgang der römischen republik die rede sein könne. Im verlauf der durch sein verdienst angeregten diskussion hatte sich bis zum jahre 1870 ziemlich allgemein die meinung festgestellt, dass allerdings eine eigene, selbständig organisirte, provinz Achaja erst seit der theilung der römischen provinzen zwischen Augustus und dem senat in der geschichte zum vorschein komme, dass aber Griechenland nichts desto weniger seine politische unabhängigkeit schon zur zeit des Mummius verloren habe und nach der zerstörung von Korinth als ein theil der provinz Makedonien in das römische reich aufgenommen worden sei. Höster erklärt sich nun wieder auch gegen die se auffassung der verhältnisse und sucht ausführlich nachzuweisen, dass der achäische bund allerdings zur zeit des Mummius von den Römern mit einem furchtbaren löwentatzenschlage in trümmer geschlagen worden sei, dass aber nachher zu grossem vortheil für die Griechen des hellenischen mutterlands die griechischen staaten von Hellas wenigstens eine gewisse selbständigkeit bis zur organisirung der provinz Achaja durch Augustus behauptet hätten. Er beklagt schliesslich (p. 308), dass manche gelehrten, "wie es scheine, mit mehr hartnäckigkeit als gründen" daran festhalten, dass Griechenland schon damals römische provinz geworden sei, und beschwört die forscher, diese unerweisliche behauptung doch endlich aufzugeben.

Leider ist aus dieser gelehrten, mit einer durch das motiv wenig gerechtfertigten, leidenschaft geführten abbandlung ein gewinn für die wissenschaft nicht zu ziehen. Wer neue momente zur entscheidung dieser nun anscheinend historisch abgethanen streitfrage herbeibringen will, der müsste (nach der subjektiven ansicht des referenten) entweder neues schriftstellerisches oder inschriftliches material herbeibringen können; ist das nicht möglich, dann bliebe noch immer übrig, in überzeugender weise eine neue ansicht über wesen und charakter entweder dessen aufzustellen, was die Römer staatsrechtlich provincia nannten, oder aber eine neue auffassung von der auswärtigen politik des römischen senats in dem zweiten jahrhundert v. Chr. siegreich geltend zu machen. diesem allen ist aber in der Hösterschen abhandlung nichts zu bemerken. Auch dieser forscher arbeitet nur mit demselben quellenmässigen material wie seine gegner; in bezug aber auf das wesen dessen, was die Römer zu verschiedenen zeiten provinz genannt haben, verfährt Höfler ohne alle schärfe und sicherheit, während es doch in seinem fall geradezu geboten war, auf die scharfgezeichnete theorie Mommsens über diesen punkt und auf Kuhns höchst scharfsinnige beobachtungen, die ein sehr allmähliches fortschreiten der Römer von der einfachen militärisch-finanziellen einrahmung ihrer eroberungen in das römische reich bis zu der vollständigen, aber erst seit Constantin dem Grossen der vollendung zustrebenden, nivellirung derselben im sinne einer mehr an moderne verhältnisse erinnernden reichseinheit erkennen lassen, prinzipiell einzugehn. Endlich fehlt auch eine nähere würdigung der römischen politik im zweiten jahrhundert v. Chr., deren rapides fortschreiten von einer wohlwollenden intervention in den griechischen angelegenheiten, und von einer mit dem schwerte geführten abwehr der gefahren, die den Römern zuerst von der weit überschätzten kraft Makedoniens und nachher von den durch Hannibal bestimmten Seleukiden zu drohen schienen, zu der

rohesten interessen- und verschlingungspolitik die letzte katastrophe

Die

anlage der

Eine durch

Griechenland doch gar sehr verständlich macht.

Höflerschen abhandlung ist in der kürze folgende.

den streitigen punkt unseres bedünkens nicht nöthig gemachte, übrigens auch an fehlern, ungenauen angaben, und schiefen auffassungen nicht arme schilderung der selbstzersleischung Griechenlands seit Perikles zeit leitet die arbeit ein. Dann folgt ein abschnitt über das auftreten der Römer in Griechenland seit Flamininus bis auf Mummius, ein zweiter über das walten der Römer in diesen landen nach Korinths zerstörung. Dann werden die angaben der quellen geprüft, aus denen der verfasser die fortdauer der freiheit Griechenlands römischen provinzialbeamten südlich der Thermopylen wie in Makedonien nachzuweisen sucht. Nur dass dabei solche bedenkliche missgriffe vorkommen, wie p. 291, wo der verfasser schon nach abführung der tausend Achäer nach Italien i. j. 167 die Römer in Achaja timokratie einrichten lässt, also die faktische herrschaft der römisch gesinnten aristokratie mit einer verfassungsveränderung gleichstellt! Nur dass (p. 292) der verfasser, wo er von der durch Rom den Griechen nach der zerstörung von Korinth verliehenen "freiheit" spricht, weder den staatsrechtlichen charakter dieser freiheit zu analysiren für nöthig findet, noch auch daran denkt, (was uns namentlich Carl Peter nachgewiesen), wie geübt und gewandt die späteren Römer waren, die härtesten dinge und die erdrückendsten, durch sie geschaffenen zustände durch die wohltönendsten phrasen und durch unwahre farben zu verhüllen, - womit unsrerseits freilich nicht gesagt sein soll, dass nicht Griechenlands schicksal i. j. 146 historisch unabwendbar, dass nicht das schliessliche auftreten der Römer in Griechenland nach der zerstörung von Korinth immerhin wohlwollend und vergleichsweise human war. Der fünfte abschnitt endlich enthält die positive polemik gegen die ansichten neuerer schriftsteller; dass Höster ausschliesslich sich gegen Mommsen, Zumpt Da es nicht die aufgabe dieses und den referenten wendet. berichts sein kann, hier noch einmal in eine vertheidigung oder darlegung der auffassung einzugehen, in welcher die bücher der drei genannten schriftsteller mit einander zusammentreffen, so kann referent nur sagen, dass nach seiner ansicht die Höflersche polemik keinen der wesentlichen gründe entkräftet hat, durch welche diese historiker zu- der ansicht geführt worden sind, dass mit ausnahme des seit alters mit Rom alliirten Athen Griechenland nach der zerstörung von Korinth zu dem römischen staate in ein provinzialverhältniss getreten, zunächst aber, d. h. bis zum untergange der aristokratischen republik in Italien, in gestalt einzelner tributärer klientelstaaten unter die oberaufsicht des in Makedonien kommandirenden römischen statthalters gestellt worden ist. Dass derselbe zertrümmerte zustand der überlieferung, welcher die annalen Griechenlands von Mummius bis auf Sulla nahezu als ein leeres blatt erscheinen lässt, uns auch jede ausdrückliche und scharf formulirte angabe über den staatsrechtlichen stand Griechenlands nach

der zerstörung von Korinth vorenthält, bestreitet niemand. Aber es ist doch wohl nicht bloss zufall, dass für die ganze zeit von Mummius bis zu den julisch-claudischen imperatoren der lebhafte direkte verkehr zwischen den griechischen staaten und dem senat, wie er bis auf Kritolaos bestanden hatte (und wie er auch nach Mummius doch noch einigermassen hätte fortbestehen können, wenn Höster recht hätte), vollständig ruht. Dagegen zeugen sehr viele stellen der alten, die ja auch der verfasser citirt, von einer reihe sehr bestimmter beziehungen der statthalter Roms in Makedonien zu den Hellenen, die bei unserer ansicht sich sehr natürlich erklären, während Hösser in solchen fällen immer die exception der ausserordentlichen zeitverhältnisse oder römischer gewaltstreiche machen Referent kann zugeben, dass seine ansicht über den Fabius Eburnus ansechtbar ist; aber dieses ist nur eine sekundäre frage. Aber er erstaunt über die bequeme und graziöse leichtigkeit, mit welcher unser verfasser sich über das so schwer wiegende moment der auch in Griechenland eingeführten makedonischen provinzialära hinwegsetzt, da doch beispielsweise der stadt Alexandria von dem senat befohlen werden konnte (Dion. Cass. 51, 19), die zeitrechnung vom jahre ihrer eroberung einzuführen. Für seine person hätte referent endlich gewünscht, dass Höfler die gegen ihn gerichteten angrisse etwas weniger missverständlich formirt hätte. Auf p. 306 schreibt Höfler genau so, dass die vermuthung entstehen muss, ich hätte für die bildung einer provinz Achaja schon zu Mummius' zeit plaidirt, während ein blick in mein betreffendes buch das gegentheil beweist. Auch der schluss der Höflerschen abhandlung ist nicht stichhaltig. Wahrlich nicht die angebliche unabhängigkeit Griechenlands, sondern seine armuth hat dieses land vor dem schicksale bewahrt, durch die aktiengesellschaften der publicanen in der art wie Asien überfluthet zu werden; und die angebliche selbständigkeit Griechenlands hat weder die völker dieses landes, noch selbst das staatsrechtlich wirklich freie Athen gehindert, mit energie den fahnen des Mithridates gegen die Römer zu folgen. Sie hat auch nicht gehindert, dass Griechenland durch die auf seinem boden ausgefochtenen bürgerkriege der römischen parteiführer ebenso furchtbar zugerichtet wurde, wie Asia; nur dass Asia nachher das glück hatte, was unser verfasser ebenfalls übersieht (p. 300), sich während der ersten hundert jahre der kaiserzeit wieder bis zu einer wahrhaft glänzenden blüthe emporzuschwingen, während Achaja mit aller mühe es nur wieder zu einem ziemlich bescheidenen wohlstande zu bringen vermochte.

Alles zusammengefasst, so wird man jetzt bei dem stande der forschung über die von Hösler wieder angeregte frage mit einem neusten forscher sagen dürfen: "der seit 1847 entsponnene lebhafte streit hat jedenfalls eine genaue prüfung der überlieferten thatsachen veranlasst und wenigstens für den unbefangen urthei-

lenden als resultat berausgestellt, dass Griechenland im jahre 608 = 146 allerdings zur provinz gemacht, damals aber noch nicht von einem eigenen statthalter verwaltet, sondern als ein theil der provinz Makedonien in das römische reich aufgenommen worden ist".

In dieser weise spricht sich aus professor J. Marquardt in dem von ihm übernommenen theile der werthvollen neuen bearbeitung des altberühmten Becker-Marquardtschen handbuches der römischen alterthümer, nemlich in dem 1873 (Leipzig, bei S. Hirzel) erschienenen ersten bande der "römischen staatsverwaltung". In unserm bericht kommen aus diesem trefflichen werke (ausser den auf Makedonien, Asien, die inseln und Byzantion bezüglichen partien) namentlich die ergebnisse der untersuchungen in betracht, welche der verfasser hier über die zustände von Achaja niedergelegt hat; also b. 1 (statistische übersicht). XXVI und XXVII. P. 164-175 "Achaja mit Epirus".

Professor Marquardt war zuerst — in der ältern ausgabe dieses handbuches der alterthümer — gegen Carl Friedrich Hermann und die anhänger der Hermannschen ansicht polemisch aufgetreten und hatte damals noch die thatsächliche existenz einer provinz Achaja schon seit Mummius' zeit vertheidigt, (obwohl er auch schon damals die möglichkeit zugab, dass Achaja zeitweise durch einen legaten des statthalters von Makedonien verwaltet worden sei), den streit auch gegen Hermanns replik in der schrift "zur statistik der römischen provinzen" (1854) fortgeführt. Die jetzt vorliegende fassung, die ich vorher anführte, ist das kurz zusammengedrängte ergebniss der seit jahren, wie auf zahllosen andern punkten im interesse immer gediegenerer ausführung seines handbuches, so speziell für diese frage unausgesetzt fortgesetzten detailforschungen des um die alterthumswissenschaft seit langem so vielverdienten verfassers. Der hier von uns citirte und besprochene abschnitt über Achaja und Epirus giebt zunächst wieder eine gedrängte historische übersicht über die schicksale Griechenlands nach der zerstörung von Korinth. eben noch einmal kurz und schlagend die reihe der momente zusammengestellt, aus denen sich jetzt der schluss ergiebt, dass, wie bisher bereits wiederholt bemerkt wurde, Griechenland in der that schon damals dem organismus des römischen reiches angegliedert worden ist. Da der verfasser mit einer sorgsamkeit, wie einst C. Fr. Hermann, sich bemüht, das litterarische und inschriftliche material seiner nachweisungen in dem sonterrain des buches zu ergänzen, so bringt diese auflage auch materiell manche erweiterung des historischen stoffes. Dahin gehören namentlich (p. 166 flg.) die neuen inschriftlichen mittheilungen über das schicksal der böotischen, den Römern feindlichen stadt Thisbae am südlichen fusse des Helikon in dem kriege der republik gegen könig Perseus. Zugleich ergiebt sich, dass damals (171 0) nicht Theben, wie Polybios und Livius lehren, sondern eben Thisbae mit Haliartos und Koroneia gegen Rom stand, an "dem bunde mit den Makedonen festhielt, dafür aber belagert wurde und sich genöthigt sah, eine den Römern "stipendiäre" gemeinde zu werden". Gegenüber denen, die noch immer an dem schatten einer selbständigkeit der europäischen Griechen auch nach der schlacht am Isthmus festhalten, wird wahr und treffend (p. 169) bemerkt, dass die einige jahre nach der grossen katastrophe durch die gnade der Römer wieder zugelassenen bundesversammlungen der Achäer, Böoter, Phoker und anderer Griechen "nur in der umwandlung fortbestanden, welche ehemals das lateinische bündniss erfahren hatte, d. h. sie erhielten sich als. festgemeinschaften, ohne politischen charakter". Auf p. 171 wird aus neu gefundenen inschriften die zahl der griechischen städte vermehrt, von denen wir jetzt wissen, dass sie sich wie es ja die gesammte griechische welt südlich von den Thermopylen ausserhalb der attischen grenze und des gebietes von Sparta sollte der makedonischen provinzialära von 608 = 146 v. Chr. bedienten. Den abschluss bildet ein überblick über die verwaltungsorganisation der durch Augustus formirten provinz Achaja und über die verschiedenen geographischen verkleinerungen, denen diese provinz während der älteren jahrhunderte der kaiserzeit unterlag.

Spezialschriften über die geschichte Griechenlands seit der zeit des Mummius zunächst bis zur zeit des Caracalla sind uns, mit ausnahme der zu anfang dieses berichts augeführten französischen schriften nicht bekannt geworden. Aus werken allgemeinen inhalts, die auch Griechenlands schicksale während der kaiserzeit berübren, mag aber hingewiesen werden einerseits auf die schilderung des auftretens des kaisers Nero in Griechenland (p. 246 ff.) in dem sehr bedeutenden, auch in den allgemeinen abschnitten an scharfsinnigen beobachtungen über die stellung des griechenthums in der ältern kaiserzeit überaus reichen werke von Hermann Schiller, "Geschichte des römischen kaiserreiches unter der regierung des Nero" (Berlin, 1872), andrerseits auf die andauernd mit jeder neuen bearbeitung vermehrten kulturgeschichtlichen nachrichten auch über Griechenland in Friedländers grossem werke über "Darstellungen aus der sittengeschichte Roms in der zeit von August bis zum ausgang der Antonine", von welchem der erste theil i. j. 1873 in vierter, der zweite i. j. 1874 in dritter, der dritte endlich, welcher höchst reichhaltige mittheilungen über luxus, künste, schöne litteratur, religiöse zustände, philosophie, erziehung zur sittlichkeit, und unsterblichkeitsglauben in den beiden ersten jahrhunderten der kaiserzeit in der römisch-griechischen welt bietet, in erster auflage i. j. 1871 (Leipzig, S. Hirzel) erschienen ist.

Vielfach wird die geschichte Griechenlands während der römischen kaiserzeit ferner berührt in der sammlung zum theil schon

sonst erschienener arbeiten aus dem nachlass von dr. G. R. Sievers, welche dessen sohn, cand. Gottfried Sievers in Hamburg, i. j. 1870 (Berlin, Weidmannsche buchhandlung) unter dem titel "Studien zur geschichte der römischen kaiser" herausgegeben hat. Diese vielseitig werthvolle sammlung beginnt mit des verewigten verfassers seiner zeit viel genannter abhandlung über "Tacitus und Tiberius" und schliesst mit zwei aufsätzen über "Ostrom von 450 bis 518", und "Westrom von 455 bis 480". Die für die geschichte Griechenlands während der römischen kaiserzeit bis zum heraufziehen der byzantinischen zeit werthvollsten partien dieser sammlung sind die artikel: (II.) Nero und Galba (p. 107-170), wo p. 126 bis 134 Nero's berühmte kunstreise nach Griechenland genau behandelt wird; das bemühen, die grellsten farben abzudämpfen und das groteske in den nachrichten der alten über Nero's treiben auf dem hellenischen boden wenigstens einigermassen in zweifel zu ziehen, giebt dieser abhandlung die signatur. Von den übrigen kommen für unsern bericht vorzugsweise noch in betracht: nr. IV. über kaiser Julian (p. 225-272), wo sehr ausgiebige untersuchungen über die gelehrten freunde und zeitgenossen Julians, namentlich in Atben, und über die chronologie auf p. 231 bis 238 sich finden. Ferner sind wichtig die nummern: (VI) Theodosius, wo p. 295 die Griechenland so nahe berührenden Gothischen kriege behandelt werden, (VII) Arkadius, wo die schwierige partie des krieges mit Alarich, der endlich zur verheerung des Peloponnes und Stilicho's einmischung führt, sehr ausführlich erörtert wird (p. 338 bis 349). Dann, den hellenismus bis in seine entlegensten verzweigungen und verdünnungen verfolgend, (VIII) die abhandlung über Synesius von Kyrene (p. 371-418), während aus (IX) Theodosius II namentlich (p. 431 ff. 462) der abschnitt über die schöne und gelehrte kaiserin Eudokia bemerkenswerth erscheint. Auch dieses werk trägt den allen späteren arbeiten des verdienten verfassers durchgehends eigenthümlichen charakter. Den höhepunkt historischer darstellung hatte Sievers unseres bedünkens in seiner geschichte Griechenlands seit dem ausgange des peloponnesischen krieges erreicht; seine späteren arbeiten sind nicht wieder zu solcher historischer abrundung gediehen. Ueberaus sorgsamer sammelsleiss; unbestechlicher, energischer trieb nach wahrheit und historischer gerechtigkeit und vorliebe für chronologische studien treten hier bemerkenswerth vor. Formell sind indessen, mit ausnahme von nr. 1 und 2, diese aufsätze eigentlich nur materialsammlungen; trotzdem an sich schätzbar genug, sind sie doch nur mit einiger vorsicht zu verwenden, theils weil bei den letzten artikeln in kenntlicher weise, wie bei dem vorzeitigen tode des verfassers wohl verständlich, die letzte hand noch gefehlt hat, theils aber auch, weil manche dieser fleissigen schriften jenes klare und durchdringende historische urtheil vermissen lassen, welches die

charakterbilder in seiner griechischen geschichte einen so fesselnden reiz verleiht.

Ebe wir zu den zwei grösseren werken vorschreiten, mit deren erörterung wir diesen bericht zu beschliessen gedenken, noch einige bemerkungen über einige gelehrte schriften von kürzerer gestalt. Der wenigstens durch seine bildung und sinnesweise zu Griechenland und zu den echtesten Hellenen seiner zeit gehörige rheter Aelius Aristides wurde nen gewürdigt von Waddington, mémoire sur la chronologie de la vie du rhéteur Aelius Aristides (1867), und in der tüchtigen monografie von Baumstark, Aelius Aristides (Leipzig 1874). Rine sehr gehaltvolle arbeit bot ferner professor Curt Wachsmath in Göttingen, (der neuerdings in ähnlicher weise auch Alexandrien in sehr anziehender und anschaulicher weise behandelt hat), in der kleinen schrift: "die hochschule von Athen", die eigentlich als festrede im namen der universität zur akademischen preisvertheilung am 11. juni 1873 zuerst mitgetheilt wurde. Auf vierzehn quartseiten giebt der verfasser in scharfen und energischen umrissen das bild der geschichte des höheren studienwesens in Athen von der zeit der alten sophisten zunächst (p. 4-11) bis zu der zeit der Antonine, wo die altbestandenen wie die neuen studienanstalten in dieser stadt zu dem konsolidirt werden was man etwa nach analogie späterer zeiten "universität" nennen mag. In dem ersten theile ist namentlich die schilderung der bedeutung des athenischen ephebenwesens für die entwicklung Athens zur schulstadt, wie auch der in späterer zeit entstandenen gymnasien (Ptolemäon und Diogeneion), von besonderm interesse. Der rest der trefflichen schrift (p. 11 — 17) schildert knapp, und doch lichtvoll und farbenreich den charakter, die institute, die blüthe, die wechselnden schicksale und den endlichen jähen untergang dieser universität, die während der ersten jahrhunderte ihres bestehens seit Marc Aurels dotirung vorzüglich durch die jüngere sophistik, während der letzten 140 jahre dagegen durch die neuplatonische philosophie ihr eigenthümliches gepräge erhält.

Während zwei recht tüchtige arbeiten von Richard Nitzsche, der Gothenkrieg unter Valens und Theodosius dem Grossen (376—382), Altenburg, 1871, und von Georg Kaufmann, kritische untersuchungen zu dem kriege Theodosius' des Grossen gegen die Gothen (378—382), von wichtigkeit werden bei der speziellen erforschung der geschichte Griechenlands in jener zeit, wo die hunnisch-gothische völkerwanderung zuerst die Balkan- und Pindoshalbinsel bis hinauf zu den Thermopylen in flammen setzte, ist wenigstens von historischer seite über eine andere schrift nur wenig löbliches zu berichten. "Eudoxia, gemahlin des oströmischen kaisers Theodosius II, ein kulturhistorisches bild zur vermittlung des humanismus und des christenthums" von dr. Wilhelm Wi-

gand zu Worms (1871), nennt sich dieses buch. Man darf nicht erwarten, hier eine lediglich zu historischen zwecken verfasste monographie zu finden, die mit hülfe- des etwas spärlichen und schwierigen quellenmaterials das charakterbild dieser schönen, geistvollen und interessanten kaiserin uns möglichst sicher herzustellen, zugleich auch die wahre physiognomie des hofes und der hauptstadt der Pulcheria während der bis jetzt noch etwas vernachlässigten ersten hälfte des fünften jahrhunderts n. Chr. herauszuarbeiten versuchte. Der herr verfasser, ein wohlmeinender patriqt, der nur mit bedauern das auseinanderfallen von wissen und glauben betrachtet, gab sich i. j. 1870 sehr optimistischen ansichten über eine erhöhte religiöse stimmung des deutschen volks hin und "wollte einen kleinen versuch machen, biblischen glauben und moderne wissenschaft zu vermitteln". Dazu wählte er nun die interessante geschichte von Eudoxia, für die er seit alters lebhafte theilnahme gehabt, und machte nun aus derselben eine art historische novelle. Damit fällt aber das buch eigentlich aus unsrer betrachtung heraus; es sei nur noch bemerkt, dass allerdings das historische kostüm und der historische hintergrund festgehalten sind, (nur dass die athenische universität niemals "Athenäum" genannt wurde), dass dagegen das detail der geschichte des professors Leontius und seiner religiös-philosophischen ideen wesentlich eigenthum des verfassers ist, dass ferner (p. 25) der alte irrthum wiederkehrt, als sei Alarich von Rufinus aus bosheit gegen seinen kaiser nach Griechenland gesendet worden; dass (p. 34) die staatsleitung der prinzessin Pulcheria über jedes maass hinaus überschätzt wird; dass endlich bei der mit recht festgehaltenen edlen auffassung des bildes der Eudoxia doch kein grund gegeben war, die ihr schliesslich zugeschriebene mitwirkung bei der gewaltsamen beseitigung des Saturninus vollständig zu ignoriren.

Unser bericht wendet sich schliesslich zu zwei grösseren büchern über die späteste zeit des antiken Griechenland. Einerseits nämlich kommt hier ein sehr beträchtlicher theil (abschnitt IV "stadtgeschichte", und aus derselben p. 608 bis 650) von professor Wachsmuths in Göttingen werke über "die stadt Athen im alterthum" in betracht, dessen bis jetzt allein vorliegender erster band im j. 1874 in Leipzig erschienen ist. Die von uns hier erörterte partie zerlegt der herr verfasser wieder in die unterabtheilungen: nr. 10: Athen in der makedonischen periode, p. 608-650; nr. 11: Athen unter den Römern bis zur zeit Hadrians, p. 650-686; nr. 12: Athens nachblüthe unter Hadrian und den Antoninen, p. 686-703; nr. 13: Athen in den letzten jahrhunderten des alterthums, p. 703-724. Es ist nicht die aufgabe dieses berichts, über professor Wachsmuths so vielseitig ausgezeichnete, in so hohem grade dankenswerthe arbeit, (die referent leider erst in dem augenblicke benutzen konnte, wo sein

eigenes buch über Griechenlands letzte zeiten im druck nahezu vollendet war), eine selbständige rezension zu schreiben. den hier allein in betracht kommenden theil kann referent aber nur seine freude ausdrücken, dass aus der feder eines so sachkundigen, mit dem boden des alten Athen auch durch autopsie vertraut gewordenen gelehrten nun endlich eine zusammenhängende und vollständige geschichte von Athen vorliegt. Dass das quellenmaterial jeder art vollständig ausgenutzt, alle neuern hülfsschriften verwerthet sind, dass auch der entwicklung der stadt in den dunkleren jahrhunderten des mittelalters gedacht wird, sind dinge, die man bei einem soliden deutschen gelehrten, der über diesen stoff arbeitet, eigentlich nicht erst noch besonders hervorzubeben braucht. Die uns hier interessirende partie nun giebt in erster linie die architektonische geschichte von Athen seit ablauf der zeit Alexanders des Grossen mit umfassender vollständigkeit. Die rein politische und die soziale entwicklung von Athen seit diesem moment, genauer es zu bezeichnen seit dem unglücklichen ausgang des sogenannten lamischen krieges, wird der gesammten anlage des werks entsprechend in etwas knapper und gedrängter gestalt gehalten, namentlich für den zeitraum bis zum ausgang des ersten mithridatischen krieges, bis wohin ja mehrfach ausführliche monographische oder auch grösseren werken einverleibte untersuchungen und darstellungen der attischen geschichte schon vorhanden Mit sorgfalt ist auch die grundlage und die entwicklung jenes grossartigen bildungssystems und der ausstattung der grossen philosophenschulen in Athen betont, aus deren verbindung mit den sophistenschulen des zweiten jahrhunderts nach Christi geburt endlich unter dem einfluss der Antonine jene von dem herrn verfasser schon früher in ihren umrissen geschilderte "universität" der späteren kaiserzeit zusammengewachsen ist. Aus dem überreichen detail dieser arbeit, die nach den verschiedensten seiten hin neues bringt, namentlich aus der masse neuer inschriften und daran geknüpfter eigener und fremder untersuchungen, die auf sehr zahlreichen punkten ältere probleme löset, irrthümer aus dem wege räumt, kann natürlich nur einiges bezeichnet werden. So dass unter auderem das Ptolemaion, das erste gymnasium in der innern stadt, von Ptolemaios Philadelphos aller wahrscheinlichkeit nach schon vor dem sogenaunten chremonideischen kriege gestiftet worden ist; so dass das Diogeneion sehr wahrscheinlich bald nach d. j. 229, wo der makedonische commandant der athenischen festungen, Diogenes, Attika und Salamis freigab, angelegt wurde; so dass in dem Ptolemaion philosophische vorträge gehalten wurden, dass ferner zur zeit der grossen Diadochen und Epigonen die volkszahl und bewohnung in der stadt schon ziemlich undicht gewesen sein muss; so die feststellung der ersten berührungen Hadrians mit Athen (nach Dittenbergers tüchtiger arbeit über "kaiser Hadrians erste anwesenheit in Athen, im "Hermes" VII. 1872. 2. p. 212 ff. — neben der wir auch desselben verfassers aufsatz de titulis Atticis ad res Roman. spectant. (Ephem. epigr. 1873) und Hirschfeld, die familie des Titus Flavius Alkibiades, im "Hermes". VII. 1. nennen), vgl. Rheinisch. Mus. N. f. 1872. B. 22. 3; so der abbruch der alten östlichen stadtmauer bei anlage des hadrianischen "Neu-Athen", und ähnliches. Nur darin glaubt referent nach durchwanderung der späteren griechischen geschichte bis zur zeit der burgundischen herrschaft von dem herrn verfasser abweichen zu müssen, dass er daran festhält, die erbauung der sogenannten Valeriansmauer in das zeitalter Justinians I. zu verlegen, während bei Wachsmuth (p. 723 flg.) dieser bau erst dem burgundischen oder dem florentinischen zeitalter Athens zugetheilt wird. So lange nicht etwa neue entdeckungen für letztere anuahme zwingend entscheiden, kann ich mich nicht zu der ansicht bekehren, dass Athen in der mehrhundertjährigen slavisch-bulgarischen und saracenischen nothzeit und oft genug von Constantinopel aus wesentlich sich selbst überlassen, bei wesentlich dünner bevölkerung in der lage gewesen wäre, mit seinen schwachen materiellen kräften einen mauerring (und zwar, wie die geschichte zeigt, mit erfolg) zu vertheidigen, der für 200,000 einwohner berechnet gewesen war. Wenn Athen noch bei Edrisi i. j. 1153 als volkreiche stadt genannt wird, so ist das nicht zu überschätzen, denn die ansichten des mittelalters über volksdichtigkeit sind mit den heutigen nicht immer conform, wie denn unter anderm die deutschen chronisten des mittelalters die pommersche hauptstadt Stettin gern als eine grosse und volkreiche stadt bezeichnen, obwohl sie bis in die zeiten des 15ten jahrhunderts hinein nicht viel über 5000 seelen zählte. Jedenfalls erscheint Athen zur zeit des Leo Sguros, dessen angriff auf die Akropolis und verbrennung der unterstadt aber erst in d. j. 1204 fällt, urkundlich als eine stadt von kleinem umfange. Will man doch annehmen, dass Athen seinen alten mauerring noch zu Justinians I. zeiten behalten und während der slavischen zeiten als zufluchtsplatz massenhafter griechischer bauern gedient habe, so liegt mindestens die vermuthung nahe, dass das greuliche schicksal, welches die arabischen corsaren in den jahren 896 und 904 den städten Demetrias und Thessalonike bereiteten, die Athener bestimmt habe, in aller eile ihren mauerring enger zu ziehen. Wir bemerken endlich noch, dass diese mauer nach des herrn verfassers mittheilung nicht das Ptolemaion, sondern die Stoa des Attalos zertrümmerte.

Indem wir noch bemerken, dass bei Wachsmuth auf p. 694 noch eine neue französische monographie über Herodes Attikos genannt wird: Vidal-Lablache, Hérode Atticus, étude critique sur sa vie, Paris 1872, (s. Revue critique, 1872, nr. 12, p. 186) schliesse ich mit einem kurzen referat über den dritten

theil (Halle, Waisenhausbuchhandlung, 1875), von G. F. Hertzberg's buche über "die geschichte Griechenlands unter der herrschaft der Römer. Von Septimius Severus bis auf Justinian I". Da bereits in den früheren jahresberichten (1869) bei der anzeige der beiden ersten theile dieses buches die anlage, ziel und methode desselben erörtert worden ist, so kann das hier übergangen werden. Nur eine bemerkung sei erlaubt. Der inzwischen verstorbene verleger hatte den verfasser veranlasst, diesem theile noch den spezialtitel: "der untergang des Hellenismus und die universität Athen" zu geben. Dadurch bestimmt, hat einer der beiden gelehrten, die bisher diesen theil kritisch besprachen, zu bitterem tadel gegen den verfasser wegen der architektonischen anlage des buches sich bewogen gesehn; es wäre das richtige gewesen, so ist dieses urtheil, die akademische geschichte von Athen zum mittelpunkte zu machen, die übrigen mittheilungen über Griechenland nur in gedrängter weise als ergänzung daran zu knüpfen. Ich habe hierauf zu erwidern: das war mir unmöglich. Erstens, weil dieser theil eben der dritte theil eines grössern, anders angelegten und auf das gesammte Griechenland berechneten werkes war. Zweitens, weil sich, wie das buch selhst zeigt, eine zusammenhängende und vollständige geschichte der athenischen universität kaum seit ende des vierten jahrhunderts geben lässt, und weil die geschichte dieser hochschule wohl eines der bedeutendsten, oder auch das bedeutendste, aber durchaus nicht das einzige wichtige moment in der geschichte des ausgehenden Hellenenthums ist. Auch der vorwurf des zweiten kritikers, der die anlehnung der griechischen geschichte an die verschiedenen römischen kaiser tadelt, hat mich nicht umgestimmt. Es war eben kein anderer ausweg möglich, soll sich nicht diese geschichte in eine völlig planlose arbeit, in einen haufen rein gelehrter notizen auflösen, soll also solch ein buch überhaupt auch nur für die nähern fachgenossen überhaupt erträglich lesbar werden. So bedeutend die griechische geschichte auch während der zeit seit Caracalla noch immer erscheint, so ist sie doch immer (mit ausnahme der episode des Alarich) provinzialgeschichte. Da es nun darauf ankam, die fortlaufende wechselwirkung zwischen Griechenland und der centralregierung klar zu stellen, ja überhaupt nur durch die reste historischen materials den Ariadnefaden zu ziehen, so blieb nur übrig, immer für die verschiedenen abschnitte die in engerem sinne politische geschichte, diese an die regierungen der römischen kaiser gelehnt, von der culturgeschichte zu trennen, welche letztere der hauptsache nach die geschichte der universität Athen, daneben die langsam fortschreitende ausbreitung des christenthums in Griechenland behandelt.

Dieser theil zerfällt in zwei abschnitte, deren erster (p. 1-408) die griechische geschichte von Caracalla bis auf Alarich behandelt. Das erste kapitel (p. 1-230) geht von Caracalla bis

zur alleinherrschaft Constantins des Grossen. Hier ist in dem ersten zeitraum (p. 1-142: von Caracalla bis auf Decius) das wichtigste die durch Caracalla veranlasste ausdehnung des römischen bürgerrechts, wie über das übrige reich, so auch auf Achaja, und die folgen dieser maassregel für die Griechen. In der culturgeschichtlichen abtheilung ist die hauptsache die detailkirte schilderung der akademischen zustände in Athen bis zu der grossen lücke in den nachrichten von Gallienus (beziehentlich Longinus) bis zu dem ersten siegreichen aufschwunge Constantins, und ferner die darlegung der greulichen münzkrisis im römischen reiche im dritten jahrhundert n. Chr., deren endlicher verlauf auch in dem folgenden capitel berührt wird. — Der zweite zeitraum (p. 141 bis 230) von Decius bis auf Constantins alleinherrschaft, behandelt neu und möglichst eingehend die schicksale der griechischen welt unter dem eindringen der gothischen völkersluth seit kaiser Decius, und nachher die wirkung der neuen gliederung des reiches auf die griechischen provinzen.

Das zweite kapitel (p. 231-267) giebt die geschichte einer wesentlichen wiedererholung der griechischen provinzen des reichs, die durch die gothische übersluthung, durch pest und münzkrisis, durch ihren antheil an dem prätendententhum der generale in den mittleren zeiten des dritten jahrhunderts und endlich wieder durch die auf Diocletians rücktritt von der krone folgenden neuen thronkriege erheblich geschädigt wurden. Für die gesammte zeit, welche das zweite kapitel politisch bespricht, nemlich für die lange periode von Constantins des Grossen alleinherrschaft bis zu der erneuerung der gothischen noth durch herzog Fritigern und die schlacht bei Adrianopel bleibt Griechenland von den stürmen des vierten jahrhunderts unberührt. So ist denn nach dieser seite nur der versuch zu machen, zunächst den antheil zu erkennen, den auch Griechenland an den grossen neuerungen Constantins auf allen gebieten des römischen staatslebens und des öffentlichen dienstes gehabt hat. Hier wird es auch versucht, das allmähliche wachsen der einflüsse zu bestimmen, welche die neu formirte weltstadt am goldenen horn, nemlich Constantinopel, auf die griechischen länder in immer weiteren kreisen auszuüben beginnt: nur dass sich in der that behaupten lässt, dass für die noch zum alterthume zählenden jahrhunderte der politische, wissenschaftliche, soziale und namentlich auch der kirchliche widerstand von griechischen und hellenistischen centralpunkten, wie Thessalonike, Athen, Alexandria, Antiochia gegen die absorbirende macht Constantinopels noch immer von erfolg begleitet ist. Zeigt ferner die regierung Constantins in dem römischen reiche überhaupt einen wesentlichen äussern aufschwung des christenthums, so wird für Griechenland ein doppeltes bemerkbar. Auf hellenischem boden rückt die christliche religion auch seit einführung der parität durch Con-

stantin den grossen und selbst seit der thatsächlichen erhebung des christenthums zur staatsreligion nur auf den inseln, noch mehr in Thessalien und Epirus etwas rascher vor; im Peloponnes und namentlich in Athen ist dagegen der boden noch mehrere menschenalter für das evangelium überaus schwierig und spröde. Auf der andern seite dominirt in Griechenland von anfang an ohne gegenpartei die orthodoxie in der kirche, und die zähe anhänglichkeit an Rom. Mit wenig bedeutenden ausnahmen hat sich das auch bis zur byzantinischen zeit so erhalten. Griechenland wurde von den arianischen bewegungen gar nicht, von den späteren parteiungen nur flüchtig berührt, stand dagegen nach dem ausgang des Hellenismus so fest auf seite der orthodoxie, dass die Hellenen sogar gegen Leo III den bilderfeind einen grossen aufstand wagten und zur strafe dann (im achten jahrhundert) durch diesen kaiser von Rom gewaltsam getrennt wurden. Aber auch als ein glied der anatolischen kirche unter der oberhoheit des patriarchen von Constantinopel ist Griechenland wieder das land der orthodoxen glaubenseinheit. Es ist daher ein starker missgriff und kunstfehler, dass der Schwede Viktor Rydberg in seinem romanhaften kulturgemälde dieser zeit, welches sich (unter dem titel "der letzte Athener") um den bekannten neuplatoniker Chrysanthios dreht, und — seit zwei jahren ins deutsche übersetzt — von einer schlecht unterrichteten kritik bei uns gewaltig überschätzt wird, nach dem für die kirche damals noch wesentlich werthlosen und kaum zählenden Athen die wüthendsten bluttriefenden kämpfe zwischen Arianern und Homousianern verlegt, da doch Athen in jener zeit ein nach solcher richtung hin sehr stiller platz war und hauptsächlich nur noch durch die bei dem referenten ausführlich geschilderte restauration des "hellenismus" aufgeregt wurde, die seiner zeit kaiser Julian in Griechenland nicht ohne aussicht auf erfolg verfügt hatte. Julians jäher tod hat auch die zuversicht der tiefer blickenden vertreter des alten glaubens in Athen und Eleusis gebrochen; doch konnte sich der Hellenismus unter dem höchst toleranten homousianer Valentinian I. noch äusserlich behaupten. Der stärkste rückhalt der Olympier in Griechenland ist damals noch immer die universität in Athen, deren erneute blüthe namentlich an die namen so bedeutender "sophisten" wie des (übrigens christlichen) professors Proäresios und des eifrigen heiden Himerios knüpfte, zu deren zeit Athen noch einmal sammelplatz der jugend aus allen theilen der gebildeten welt wird und allseitig ein aussehen gewinnt, wie eine deutsche, ausschliesslich auf ihre hochschule gestützte, universitätsstadt in den flottesten zeiten unseres älteren burschenthums. — In dem dritten kapitel (p. 258— 408) wird der äusserliche untergang der antike in Griechenland geschildert. Geht seit Himerios' tode mit der allmählichen veränderung des geschmacks und der studienrichtung der glanz und die

beliebtheit der sophisten zu grabe, so erhält Griechenlands antiker glanz seinen tödtlichen stoss einerseits durch kaiser Theodosius I, der allerdings nach der schlacht bei Adrianopel (378) die neue, auch Griechenland theilweise berührende, westgothische überfluthung einzudämmen versteht, der aber seit 381 seine vernichtenden schläge gegen den Hellenismus, wie gegen die Arianer im reiche eröffnet; dieselben gipfeln für Griechenland in dem verbot der olympischen spiele (394 n. Chr.), die in dem vorjahre zum letzten male mit dem alten glanze gefeiert worden waren. derseits giebt i. j. 395/6 nach des gewaltigen kaisers tode die westgothische überziehung Griechenlands durch Alarich, - bei deren geschichte von neuern arbeiten hier noch Dahns auffassung in seinem ausgezeichneten werke "die könige der Germanen" abth. V, p. 22 ff. bedeutend in betracht kommt, — diesen bestimmungen des Theodosius durch wahrhaft zerschmetternde verherung namentlich des Peloponnesos nachdruck. Der verfasser sucht nachzuweisen, dass die alte annahme von einem durch den oströmischen minister Rufinus an Griechenland geübten verrath unhaltbar ist. Der bittere hader mit dem abendländischen minister Stilicho treibt vielmehr den mehr pfiffigen als politisch bedeutenden Rufin zu einer politik, die zugleich "aus der hand in den mund lebt" und ein spinnengewebe kunstvoller pläne entwirft, die dann einerseits durch die derbe faust Alarichs, anderseits durch die jähe ermordung Rufins (27. novbr. 395) zerrissen werden. geht nun Griechenland zu grunde, und Stilicho, der im sommer 396 die ruinen rettet, lässt schliesslich aus unwillen über die byzantinische politik auch noch den Alarich aus der blokade auf dem Pholoë über die meerenge von Rhion nach Epirus entkommen.

Die geschichte des ruinirten Griechenland seit dieser katastrophe bis zu der einstampfung der reste der antike unter Justinian I wird nunmehr in gewissem sinne "dürre provinzialchronik"; nur hoffe ich sie darum nicht "dürre" und langweilig dargestellt zu haben, wie einer der erwähnten kritiker dieses buches das anzudeuten scheint. Der vierte abschnitt (der zweite dieses theiles), der (p. 409-556) von Alarich bis zu Justinians I ende (565 n. Chr.) reicht, giebt in dem ersten kapitel (p. 409-487) die politische geschichte bis auf Justin I. Hier ist die schilderung der lage Griechenlands nach Alarichs verheerung, der verschiedenen rettenden massregeln Theodosius' II. der verschiedenen berührungen Griechenlands durch andere deutsche völker, wie auch durch die Hunnen und endlich die Bulgaren, wesentlich. Damals aber gewinnt das kirchliche element die höchste bedeutung. Die zunehmende christianisirung des landes, die seit Theodosius II auch von Constantinopel aus mit hartem nachdruck und nicht ohne gewaltthaten gegen den Hellenismus gefördert wird; die erkennbare ausdehnung und vervollständigung des hellenischen episkopats,

namentlich in Thessalien und Epirus; dann aber die beginnende umprägung der antiken sitten in das christliche, sind hier von wichtigkeit. Der rest der antiken geschichte Griechenlands ist in dem zweiten kapitel (p. 488-556) mit der darlegung der letzten schicksale der universität Athen verbunden. Deren bedeutung, die trotz der concurrenz von Constantinopel noch immer bis gegen ende des fünften jahrhunderts n. Chr. aufrecht erhalten wurde, beruhte seit Alarichs zeit und seit dem zurücktreten der sophistik vorzugsweise auf der hier seit Julians zeiten angepflanzten neuplatonischen philosophie, deren vertreter, vor allem der gewaltige Proklos, im geheimen zugleich die repräsentanten eines concentrirten heidenthums und zäher opposition gegen das christenthum waren. Die prononcirte freundschaft mit Alexandrien, der gegen früher viel edlere ton auf der universität, das studium junger damen in Athen, sind dabei charakteristische züge der zeit; nicht minder die opferwillige unterstützung, welche reiche Athener der universität leihen. Aber das bewusste heidenthum, welches diese universität noch immer — jetzt selbst gegen die neigung der mehrheit attischer bürger — kultivirte, und welches durchaus keinen compromiss mit den politischen und kirchlichen gewalten jener zeit zuliess, und damit die hoffnungslosigkeit und zukunftslosigkeit der in Athen blühenden schule machte deren existenz im sechsten jahrhundert endlich unhaltbar. Der schlag, den Justinian I endlich i. j. 529 gegen die universität führt, leitet zugleich noch andere, durch die stürme dieser zeit veranlasste, austilgungsscenen der reste antiken lebens ein. Die heranbrausenden slavisch-bulgarischen fluthen endlich lassen die byzantinischen machthaber auch für Griechenland keine andere massgebende gesichtspunkte mehr festhalten, als lediglich militärische.

Halle a. S.

Gustav Hertzberg.

#### Zu Livius.

Liv. XXXIV, 3, 5: nulla lex satis conmoda omnibus est: id modo quaeritur, si maiori parti et in summam prodest. Der ausdruck in summam ist ohne beispiel; und wollte man die analogie von in universum oder in totum anerkeunen, so würde durch eine solche erklärung dem autor doch nur eine tautologie aufgebürdet. Ich vermuthe deshalb, dass vor pr in prodest etwa r. p. ausgefallen und deshalb in summam rempublicam zu emendiren ist.

Liv. XXXIV, 13, 2: ipse, cum iam id tempus anni appeteret, quo geri res possent, castra hiberna III passuum ab Emporiis posuit. Da von einem winterlager hier nicht die rede sein kann, so wird man annehmen dürfen, dass hiberna aus ad Hiberum oder ad Iberum entstanden ist, zumal da eine angabe erwartet wird, in welcher richtung Cato's operationen sich erstreckten.

Darmstadt.

A. Weidner.

# III. MISCELLEN.

## A. Zur erklärung und kritik der schriftsteller.

8. Zu Euripides Hippolytus.

V. 809-10:

έχλύσαθ' άρμούς, ώς ίδω δυσδαίμονα γυναιχός, η με χατθανούσ' απώλεσεν.

So AE BC, zòv δαίμονα BCc. Letztere lesart bezeichnet Nauck mit recht als eine verfehlte correctur, die nach Lehrs, popul. aufs. p. 168 f. einen unzulässigen sinn giebt. Auch stimme ich ihm vollständig darin bei, dass für dvodaluova nicht, wie gewöhnlich geschieht,  $\pi \iota \varkappa \varrho \grave{\alpha} \nu$   $\Im \epsilon \alpha \nu$  zu setzen, weil der erste vers hinter 824 in einigen handschriften mit dieser lesart wiederholt wird, sondern dass δυσδαίμονα beizubehalten und v. 810 zu streichen sei (damit wird die wiederholung beseitigt, die sonst in v. 839 läge), aber nicht als "eine ungeschickte erweiterung eines zu δυσδαίμονα beigeschriebenen yvvaîza", sondern als eine interpolation aus dem Ίππ. χαλυπτόμενος. Nachdem diese verse, wie sie dort lauteten: ξκλύεθ' — πικράν θέων | γυναικύς, — απώλεσεν von einem leser an den rand geschrieben waren, kam der eine hinter 809, der andere durch zufällige umstände hinter 824 in den text. Da das erste stück lange genug neben dem zweiten sich erhalten hat und z. b., wie die nicht geringe anzahl der fragmente beweist, noch dem Stobäus vorgelegen haben muss, so erscheint diese art der interpolation sehr begreislich und ich sehe nicht ein, warum man sich gegen eine ausgedehntere verwerthung dieser annahme sträubt, durch welche in einer ziemlichen anzahl von fällen schwierigkeiten mit der grössten leichtigkeit beseitigt werden.

Vielleicht dürfte auch v. 791 ηχώ βαρεῖα προσπόλων μ' αφίχειο in die erste bearbeitung zu verweisen sein, da er eigentlich dasselbe enthält wie v. 790 γυναῖχες, ἴστε τίς ποι' ἐν δόμοις

βοή; an den er sich recht unvermittelt anschliesst. Das schema dieser scene construire ich, abweichend von Hirzel p. 12—13 so: es entsprechen sich die beiden stichomythien, jede aus sieben cola bestehend (der übergang von zweizeiligen äusserungen zu einzeiligen in der mitte der zweiten stichomythie drückt lebhaftere erregung aus, wie sie der näher betheiligten person des Theseus angemessen). In der mitte stehen sieben verse des Theseus oder besser 3, 3 (mit ausscheidung von 791), am ende 2, 2. Nur wer grundsätzlich das "verszählen" verwirft kann es verkennen, dass der dichter gerade in diesem stück in ausgedehntester weise auch im dialog eine äussere kunstmässige gliederung erstrebt hat, indem er entweder zusammenhängende äusserungen derselben person durch deutlich wahrnehmbare gedankenabschnitte symmetrisch gliedert, oder zwischen den äusserungen verschiedener personen zahlenparallelismus beobachtet.

V. 828-29:

δονις γαο ως τις εκ χεοων αφαντος εξ, πήδημ' ες "Αιδου κοαιπνον δομήσασά μοι.

"Entschwunden bist du wie ein vogel aus der hand, im schnellen sprung enteilend in das schattenreich". Die worte müssen nothwendig die hier lächerliche vorstellung eines hüpfenden vogels erwecken. Ich schreibe  $\pi \hat{o} \tau \eta \mu$ ". Aesch. Eum. 250  $\hat{a} \pi \tau \hat{\epsilon} \rho o \iota \varsigma \pi \sigma \tau \hat{\eta} - \mu \alpha \sigma \iota \nu \mid \hat{\eta} \lambda \vartheta o \nu$ .

V. 836-7:

τὸ κατὰ γᾶς θέλω, τὸ κατὰ γᾶς κνέφας μετοικεῖν σκότω θανών ὁ τλάμων.

Es ist  $\sigma x \acute{\sigma} \tau \acute{\omega}$  weder mit  $\mu \epsilon \tau o \iota x \tilde{\epsilon} \tilde{\iota} \nu$  noch mit  $\vartheta a \nu \acute{\omega} \nu$  ( $\vartheta a \nu \epsilon \tilde{\iota} \nu$  BC) in erträglicher weise zu verbinden. Reiske's  $\sigma v \nu \acute{\omega} \nu$  für  $\vartheta a \nu \acute{\omega} \nu$  hilft nicht, denn: "ich wünsche in's schattenreich überzusiedeln, im dunkel wohnend" giebt einen schiefen gedanken; es müsste part. fut. stehen: "um im dunkel zu wohnen". Ich meine,  $\sigma x \acute{\sigma} \tau \acute{\omega}$  ist zu streichen, als entstanden aus einer glosse von  $x \nu \acute{\epsilon} \varphi a \varsigma$  ( $x \nu \acute{\epsilon} \varphi a \varsigma$   $\sigma x \acute{\sigma} \tau o \varsigma$ . Schol.). Als nächstliegende ergänzung des verses bietet sich wohl  $\delta$   $\tau \lambda \acute{\alpha} \mu \omega \nu$   $\dot{\epsilon} \gamma \acute{\omega}$ . Damit wird die seltene position ( $\delta$   $\tau \lambda \acute{\alpha} \mu \omega \nu$ ) und die mangelhafte entsprechung ( $\tau \lambda \acute{\alpha} \mu \omega \nu$ ,  $\tau \acute{\nu} \chi a$  v. 818) beseitigt.

Altona.

Th. Barthold.

#### 9. Zu Euripides.

Nach Bacch. 441 sq.:

κάγω δι' αίδους είπον ω ξέν', ουχ έκων άγω σε, Πενθέως δ' ός μ' έπεμψ' έπιστολαίς.

vermisst man eine antwort des so angeredeten oder die folge einer statt der antwort dienenden handlung desselben; denn 443 sqq. geben keins von beiden, da der ergriffene fremdling zunächst gar nicht als der urheber von der befreiung der gefangenen frauen erscheint. Man vergleiche die ganz ähnliche anlage des botenberichts 717—723: και τις πλάνης και' ἄστυ και τρίβων λόγων ἔλεξεν είς ἄπαντας· ὧ σεμνὰς πλάκας ναίοντες ὅρεων .....; εὖ δ' ἡμῖν λέγειν ἔδοξε, θάμνων δ' ἐλλοχίζομεν φόβαις κιλ. Und ebenso Hel. 1589 sqq.: και τις τόδ' εἶπε· δόλιος ἡ ναυκληρία ... ἐκ δὲ ταυρείου φόνου ᾿Δτρέως παῖς ἀνεβόησε συμμάχους· κτλ., wo zwar nicht einer der angeredeten, aber doch der, von welchem die rede ist, eine auf diese rede gewissermassen als antwort dienende massregel ergreift. Ferner Andr. 1104 sqq. Herc. Fur. 951 sqq.

Die Iph. Aul. beginnt so:

ΑΓ. ΤΩ πρέσβυ, δόμων τωνδε πάροιθεν στεῖχε ΠΡ. στείχω. τι δε καινουργεῖς, Αγάμεμνον ἄναξ; ΑΓ. πεύση. ΠΡ. σπεύδω. μάλα τοι γῆρας τοῦμὸν ἄυπνον καὶ ἐπ' ὀφθαλμοῖς ὀξὸ πάρεστιν.

και επ΄ όφθαλμοῖς όξυ πάρεστιν.

ΑΓ. τίς ποτ' ἄρ' ἀστηρ ὅδε πορθμεύει
σείριος εγγυς της επταπόρου
Πλειάδος ἄσσων ετι μεσσήρης;
ουκουν φθόγγος γ' ουτ' δρνίθων
ουτε θαλάσσης σιγαι δ' ἀνέμων
τόνδε κατ' Ευριπον έχουσιν.

In welchem zusammenhange stehen die worte μάλα τοι γῆρας τουμόν αυπνον και επ' δφθαλμοῖς όξυ πάρεσιιν mit dem vorhergehenden σπεύδω? τοί dient im allgemeinen zur bekräftigung einer aussage. Liegt also in der schlaflosigkeit und in den augenschmerzen oder schlechten augen des alten ein moment, das seiner versicherung σπεύδω nachdruck giebt? Schwerlich, da es sich hier nicht um leichtes aufwachen, sondern um schnelles herbeikommen handelt, wofür das γῆρας ἄυπνον eher hinderlich als förderlich ist. — Gleich darauf fragt Agamemnon den alten nach dem namen eines sternes, dessen ort am himmel er beschreibt. hält darauf keine antwort, scheint auch keine erwartet zu haben; wenigstens fährt er, ohne über das ausbleiben derselben ein wort zu verlieren, fort von der stille der nacht zu reden, die ihn umgiebt. Mir scheint es, dass hier die bemerkung des alten von seiner schlaflosigkeit und den schmerzenden, untüchtigen augen, die an der überlieferten stelle nicht recht passen wollte, gefordert wird. Er würde dann auf Agamemnons frage antworten: "ich kann den stern nicht erkennen (und ihn dir also nicht nennen); taugen doch meine matten augen nicht mehr zu scharfem sehen ". Ist dies richtig, so sind vermuthlich vor μάλα τοι γῆρας κτλ. wenige anapäste des angedeuteten inhalts ("ich kann ihn dir nicht nennen,

berr") ausgefallen. — Uebrigens ist die reihenfolge der verse gerade in dem ersten theile unseres dramas auch sonst häufig, und zwar mit recht, geändert worden. So bemerkt Kirchhoff zu v. 28 — 33: Stobaeus ordine exhibet in libris perturbato; 117 sq. stellt man doch wohl mit recht vor 115; v. 149 hat Hermann umgestellt, und v. 319 scheint mir Bothe richtig vor 318 zu setzen, indem er diesen letzteren vers dem alten lässt, dem die handschriften ihn zuschreiben.

Die rede des Agamemnon 378-401 ist mehrfach schwer verdorben. Er sagt 382-384:

τίς αδικεί σε; τοῦ κέχρησαι; λέκτρα χρήστ' ἐρᾶς λαβείν; οὐκ ἔχοιμ' ἄν σοι παρασχείν ὧν γὰρ ἐκτήσω, κακῶς ἤρχες. εἶτ' ἐγω δίκην δῶ σῶν κακῶν, ὁ μὴ σφαλείς;

Mit recht bemerkt Bothe: "die gewöhnliche lesart ist mir unverständlich. Nennt Agamemnon Helenen λέχτου χοηστά? Dies widerspricht geradezu dem folgenden (— ἀπολέσας χαχὸν λέχος ἀναλαβεῖν θέλεις). Die worte dagegen im allgemeinen von einer guten ehe zu verstehen, um die Menelaos, mit vorbeigehung seiner treulosen gattin, bemüht wäre, passt durchaus nicht zu Menelaos' stimmung in diesem auftritte". Ich möchte daher lesen:

τις αδικεί σε; του κεχρησαι; των γαρ εκτήσω, κακώς ἦρχες. εἶτ' εγω δικην δω σων κακών, ὁ μὴ σφαλεις;

Die worte τῶν γὰρ ἐκτήσω κιλ. antworten auf die erste frage τίς ἀδικεῖ σε; die meinung des Agamemnon ist, dass niemand dem Menelaos unrecht thue oder gethan habe, sondern dieser selbst an seinem unglück schuld sei; daher das γάρ in der antwort τῶν γὰρ ἐκτήσω, κακῶς ἦρχες κιλ. Dann folgen die erörterungen des zweiten punktes τοῦ κέχρησαι; und zwar 1) ἢ δάκνει σε τὸ φιλότιμον τοῦμόν; 2) ἀλλ' ἐν ἀγκάλαις εὐπρεπὴ γυναῖκα χρήζεις τὸ λελογισμένον παρεὶς καὶ τὸ καλὸν ἔχειν; Behält man die von uns verworfenen zwei hemistichien bei, so hat man nur antworten auf die zweite frage: τοῦ κέχρησαι, abgesehen von dem, was oben gegen die echtheit derselben angeführt wurde.

Guben.

C. Schliack.

## 10. Zu Xenophons Anabasis.

1. Anabasis I, 1, 8: καὶ γὰρ ὁ Κῦρος ἀπέπεμπε τοὺς γιγνομένους δασμοὺς βασιλεῖ ἐκ τῶν πόλεων ὧν Τισσαφέρνης ἐτύγχανεν ἔχων.

Schon 1845 hat K. W. Krüger und nach ihm auch Cobet (n. l. 400) an dieser stelle zu ändern vorgeschlagen Τισσαφέρνους für Τισσαφέρνης, ohne dass jedoch Krüger selbst diese änderung

in den text aufgenommen hätte, und ohne dass einer der anderen neueren herausgeber ihm gefolgt wäre, welche alle die überlieferte lesart anf verschiedene weise zu erklären suchen. (Auch Büchsenschütz, Philol. 18, 336, scheint nicht für die änderung Cobets zu sein). Krüger und Hertlein nehmen an, dass das imperfectum ἐτύγχανεν für das plusquamperfectum gesetzt und als solches zu übersetzen sei = ,,aus den städten, welche Tissaphernes zufällig gehabt hatte". Gegen diese erklärung spricht der umstand, dass man den besitz der ionischen städte, welche dem Tissaphernes vom könige gegeben waren (I 1, 6), doch wohl nicht einen "zufalligen" nennen kann, dass man also, um einen sachlich richtigen sinn zu erhalten, nur übersetzen darf "aus den städten, welche Tissaphernes gehabt hatte", womit die nüancierung des ausdrucks durch ἐτύγχανε, eben das zufällige, wegfallen würde. Grammatisch würde sonst gegen die erklärung nichts einzuwenden sein, da, wie Krüger richtig bemerkt (Spr. 53, 2, 8), "bei nebenangaben sich das imperfectum findet, mit dem begriff des währenden auch für unser plusquamperfectum, nicht bloss da, wo ein adverbium die beziehung näher bezeichnet, sondern auch ganz für sich stehend". (Man vgl. z. b. I 1, 6; I 6, 10; III 4, 10 u. a. mit I 2, 22; I, 4, 2 u. a.). Wesentlich anders ist auch nicht die erklärung W. Vollbrechts (und R. Kühners) zu I 1, 6: "ησαν ist nicht durch das plusquamperfectum zu übersetzen, denn das imperfectum fixiert den zeitpunct in der vergangenheit, während dessen etwas geschieht". Allerdings kann man im deutschen das griechische imperfectum durch das imperfectum wiedergeben an manchen der stellen, an welchen Krüger es für das plusquamperfect gesetzt glaubt, nämlich an denjenigen, an welchen ein adverbium dabeisteht zur näheren bestimmung der vergangenheit, aber nicht an denen, wo dieses fehlt, und eine solche ist bier I 1, 8.

Rehdantz fasst das imperfectum ετύγχανε als wirkliches imperfectum und erklärt: (1te auflage) "welche Tissaphernes gerade in händen hatte, wie Milet und wohl auch andere griechische städte, welche er bei zeitweilig wechselndem kriegsglück zeitweilig wieder unterworfen hatte, oder von welchen Tissaphernes nominell (d. h. in den steuerverzeichnissen von Susa) besitzer war". Später hat Rehdantz die zweite erklärung, die ja auch absolut grundlos ist, fallen lassen, und erklärt in aufl. 3 nur: "eben im besitz hatte". Aber auch gegen diese auffassung scheint mir der zusammenhang des ganzen zu sprechen. Der könig bekümmert sich nicht darum, dass Kyros und Tissaphernes krieg mit einander führen; er ist zufrieden seine  $\delta \alpha \sigma \mu o l$  zn bekommen; ihm ist es gleichgültig, wer herr der einzelnen städte ist und die aus diesen aufkommenden δασμοί (man wolle doch ja das partic. γιγνομένους beachten!) bezahlt, wenn dieselben überhaupt nur bezahlt werden. Er ist folglich nicht ungehalten darüber, dass Kyros dem Tissaphernes die diesem von ihm, dem könige, gegebenen städte genommen hat, da er, wie früher Tissaphernes, die aus diesen aufkommenden δασμοί abliefert. Jeder von beiden zahlt danach die aus den städten eingekommenen δασμοί, welche er in besitz hat, und Kyros auch die aus denen, welche er dem Tissaphernes abgenommen hat, aber doch nicht die aus den städten, welche er dem Tissaphernes noch nicht abgenommen oder welche Tissaphernes ihm wieder genommen hat. Davon dass solches geschehen, wird überhaupt nichts gesagt, von "zeitweilig wechselndem kriegsglück" in der art, dass Tissaphernes einzelne plätze wieder erobert habe, ist gar keine rede, und Milet, das dem Tissaphernes noch gar nicht genommen ist, hat dieser doch nicht "gerade und durch zufall" in händen. Da steht immer das ἐτύγχανε im wege.

Alle diese bedenken werden gehoben durch Krügers und Cobets emendation ων Τισσαφέρνους ετύγχανεν έχων, "welche er (Kyros) zufällig vom Tissaphernes hatte". So ist die τύχη als wechselndes, jetzt dem Kyros holdes, kriegsglück sehr wohl am platze, und so entsteht der einzig vernünftige gedanke, dass Kyros ebenso gut, wie früher Tissaphernes es gethan, die aus den städten, welche früher Tissaphernes besass, jetzt er besitzt, einkommenden δασμοί einsendet. Das ist dem hof in Susa die hauptsache und daraufhin, lässt Artaxerxes den Kyros mit Tissaphernes kriegen. Auch grammatisch hat Krüger diese emendation, der, soviel ich sehe, nur K. Koch gefolgt ist ("zug der 10,000" p. 9: "zugleich sendet Kyros auch von all' den städten, welche er dem Tissaphernes abgenommen, treulich und reichlich tribut nach dem hofe seines bruders"), hinreichend gerechtfertigt durch hinweisung auf seine sprachlehre 47, 9, 5, von den dort angeführten beispielen ist Thuk. IV, 109, 1 τὰ μακρὰ τείχη, ἄ σφῶν οξ 'Aθηναΐοι εξχον, κατέσκαψαν, unserer stelle sehr ähnlich, daher für uns besonders gewichtig.

Einen anderen weg hat L. Breitenbach eingeschlagen. Auch er ist mit der überlieferten lesart nicht zufrieden, wenngleich er sie im text unverändert giebt; doch befriedigt ihn auch Krügers emendation nicht; er glaubt vielmehr, dass vor ετύγχανεν ein ετι ausgefalten sei. Als sinn der stelle giebt er an: misisse iam per illud tempus Cyrum tributa ex omnibus civitatibus Ionicis, etiam si forte una vel altera esset adhuc in potestate Tissaphernis. Einen solchen sinn kann ich aber nicht in den worten finden, einfach aus der erwägung, weil es mir undenkbar scheint, dass Kyros aus seiner tasche auch für die städte die tribute abgeliefert habe, welche noch im besitz des Tissaphernes waren, so dass also für diese städte doppelter tribut nach Susa geschickt wäre; das hätte denn auch wohl heissen müssen καὶ ἐκ τῶν πόλεων. Und οί γιγνόμενοι δασμοὶ βασιλεῖ sind "die für den könig einkommenden, einlaufenden tribute" (vergl. Rehdantz zu d. st. und zu V 3, 4)

nicht aber "die vorgeschriebenen"; nur letztere aber hätte Kyros für die städte einsenden können, welche Tissaphernes noch im besitz hatte.

Danach kann ich ein beharren bei der überlieferten lesart nicht für thunlich erachten, muss es vielmehr für nothwendig erklären mit Krüger und nicht mit Breitenbach zu ändern, wenngleich dessen conjectur palaeographisch der überlieferung ja noch näher kommt, als jene.

2. Anab. VI 2, 13 — 14. 13. Ξενοφῶν μέντοι ἐβούλετο κοινῆ μετ' αὐτῶν τὴν πορείων ποιεῖσθαι, νομίζων . . . . ἀλλὰ Νέων ἔπειθεν αὐτὸν . . . . ἀκούσας . . . 14. ὅπως οὖν μηδεὶς μετάσχοι, ἀλλ' αὐτοὶ καὶ οἱ αὐτῶν στρὰτιῶται ἐκπλεύσειαν, . . . διὰ ταῦτα συνεβούλευε. καὶ Χειρίσοφος . . . ἐπιτρέπει αὐτῷ ποιεῖν ὅτι βούλεται.

Bei der erklärung dieser stelle weichen die neueren herausgeber von einander ab in betreff der beziehung von μετ' αὐτῶν im §. 13, und von αὐτοί im §. 14.

Zunächst das μετ' αὐτῶν wird von Rebdantz auf die Arkader bezogen (am ausführlichsten auflage I: "nach der secession der Arkader bespricht sich Xenophon mit Neon — Cheirisophos war wohl krank — und erklärt sich für den zusammenmarsch mit den Arkadern"); ähnlich verstand die worte R. Kühner, welcher freilich α ὑ τῶν der stellung wegen schreibt, wogegen Breitenbach mit recht darauf hinweist, dass αὐτῶν = ipsorum hier durchaus am platze ist. Kühner sagt dann: at ego puto non tam anxie haerendum esse in pronomine αύτων; intelligendi sunt Arcades et Achaei; etsi Arcades et Achaei seditionem fecerant, atque ea re Cheirisopho summum exercitus abrogatum erat, tamen Xenophon reliquos milites non ab illis secernendos sed una cum iis pergendum censuit". Auf die Arkader und Achaeer bezieht das autwo auch Nitsche in der zeitschrift f. d. gymnasialwesen 1873, 936, welcher daselbst das, was E. A. Richter an unserer stelle auszusetzen weiss (Untersuchungen über die interpolationen 641 ff.), mit recht zurückweist. Nauck übersetzt aber so: "Xenophon wollte ungeachtet des benehmens der Arkader und Achaeer, dass man (die beiden corps unter ihm und Cheirisophos) gemeinsam mit ihnen (dem corps der Arkader und Achaeer, in einiger entfernung) marschiere u. s. w.". Dagegen bemerke ich, dass Ξενοφων έβούλετο την πορείαν ποιείσθαι doch nicht bedeutet: "Xenophon wollte, dass man den marsch mache", und dass ich nicht verstehe, wie man das nach ἔπειθεν folgende αὐτόν auf Cheirisophos beziehen kann, der im vorhergehenden satze doch gar nicht vorkommt.

 sich οἱ δὲ wie ille auf das entferntere bezieht, und wo der plur. οἱ = "die leute des königs" gebraucht ist, nachdem nur der singular βασιλεύς vorangegangen, und III 1, 29 ἐπεὶ δ' αὖ οἱ στρατηγοὶ καὶ λοχαγοὶ εἰς λόγους αὐτοῖς ἄνευ ὅπλων ἤλθον, we unter αὐτοῖς die Perser zu verstehen sind, welche vorher nicht erwähnt werden, da βασιλεὺς subject war; ehenso soll denn auch an unserer stelle αὐτῶν sich auf Χειρισόφφ beziehen und von den soldaten des Cheirisophos verstanden werden.

Denselben sinn haben in der stelle auch Krüger und Hertlein finden wollen, haben aber αὐτῶν in αὐτοῦ geändert, was nach dem soeben bemerkten nicht nöthig ist. Krüger spricht sich in seiner lateinischen ausgabe 1826 so aus: lege μετ' αὐτοῦ, εc. Χειρισόφου, quod suadet particula µέντοι (Xenophon tamen Cheirisophum deserere noluit, ut deserverant Arcades, sed una cum eo etc.), necessarium demonstrant quae sequentur: quippe quae nisi hac emendatione prorsus intellegi nequeant". Auch in der 5ten auflage der deutschen ausgabe liest er noch αὐτοῦ, verweist jedoch in den anmerkungen auf IV 5, 53: ἐπεὶ δ' ἢλθον πρὸς Χειρίσοφον, κατελάμβανον έχείνους σχηνούντας χτλ., wo ebenso wie &. 30 οπου δέ [Ξενοφων] παρίοι κώμην, ετρέπετο . . ., και οὐδαμόθεν ἀφίεσαν ποιν παραθείεν αὐτοίς ἄριστον, und IV 3, 28 όταν δ' ἄρξωνται αὖτοὶ διαβαίτειν κτλ., die pronomina ἐκεῖνοι und αὖτοί in beziehung auf vorhergehende singularia stehen, ähnlich dem lateinischen ipsi (Krüger führt an Caes. b. g. 1, 43) = "er mit seinen leuten"; vergl. Kr. Gr. 58, 4, 3.

Das autol im ¿. 14 bezieht dann Rehdantz auf Neon, Cheirisophos und Xenophon: "Neon sucht den Xenophon davon abzubringen durch die aussicht, dass dann sie selbst (Cheirisophos, Xenophon und Neon) und ihre corps sichere überfahrt haben würden". Die anderen herausgeber (auch Nitsche a. a. o.) verstehen es alle von Neon und Cheirisophos. Danach dürfte es wohl angebracht sein, die stelle nochmals zu behandeln.

Der letzte personenname im pluralis, auf welchen αὐτῷ sich beziehen könnte, ist freilich Αρκάδες καὶ Αχαιοί ξ. 12; da aber αὐτῶν, wie die von Krüger und F. Vollbrecht angeführten stellen beweisen, sich ebensowohl auf Χειρισόφῷ beziehen kann, so vermag nur der zusammenhang zu entscheiden.

Nehmen wir nun an, Xenophon habe die absicht gehabt, sich den Arkadern und Achaeern anzuschliessen, so ist völlig unverständlich, was denn den Neon dazu bewogen haben könnte, dem Xenophon zu rathen, doch für sich zu marschieren. Denn seinen zweck, dass er und Cheirisophos mit ihren soldaten allein die schiffe des Kleandros benutzen, erreichte Neon doch nicht bloss, wenn das heer, wie es nachher geschah, sich in drei theile spaltete, sondern ebensogut auch, wenn nur eine zweitheilung stattfand

und Xenophon mit den Arkadern und Achaeern zog; er hatte sonach durchaus keinen grund, ihm davon abzurathen. Da er ihm
nun den rath giebt, αὐτὸν καθ' αὐτὸν πορεύεσθαι, so kann, meine
ich, darüber kein zweisel bestehen, dass Xenophon die absicht hatte,
mit Cheirisophos und Neon zu ziehen, nicht mit den Arkadern.

Ebenso sicher scheint mir zu sein, dass unter αὐτοί ìm ¿. 14 nur Cheirisophos und Neon und nicht auch Xenophon zu verstehen ist. Denn Neon räth ja dem Xenophon αὐτὸν καθ' αὐτὸν πο- ρεύεσθαι, "allein und für sich zu marschieren", also nicht nur nicht mit den Arkadern, sondern ebensowenig mit Cheirisophos; und dadurch will Neon erreichen ὅπως μηδεὶς μετάσχοι an den schiffen. Hätte Xenophon mit an den schiffen des Kleandros theil haben sollen, warum hätte dann wohl Neon ihm abgerathen gemeinschaftlich mit dem heerestheil des Cheirisophos den marsch eben zu diesen schiffen nach Kalpe zu machen? Dafür dürfte sich wohl kein grund auffinden lassen.

In betreff des · uvi im &. 14 herrscht unter allen herausgebern übereinstimmung: allesammt beziehen es nach Hutchinsons vorgang auf Xenophon; wie ich glaube, mit unrecht. (E. A. Richters wunderliche ansicht, αὐτῷ sei = τῷ στρατεύματι, hat schon Nitsche a. a. o. richtig abgewiesen). Schon der anfang des folgenden 2. 15 Ξενοφων δ ε, wo Xenophon mit nachdruck der person, von welcher vorher die rede war, entgegengestellt wird (cfr. 2. 19 in.), scheint mir deutlich zu zeigen, dass im 2. 14 unter αὐτῶ eine andere person zu denken ist. Das kann dann aber nur Neon sein. Es hätte doch auch keiner ausdrücklichen erwähnung bedurft, wenn Cheirisophos den Xenophon hätte thun lassen, was er wollte; anders hätte das verhältniss zwischen den beiden wohl nie sein können. Auch Nitsches "missmüthige, unfreundliche erwiederung" hilft nicht über die schwierigkeit hinweg. Dagegen fügt sich der satz nach meiner auffassung sehr gut in den zusammenhang ein und giebt die mindestens sehr wünschenswerthe erklärung, woher es denn komme, dass Neon, welcher doch nur unterfeldherr des Cheirisophos war, sich dem Xenophon gegenüber ganz als eigentlicher, selbständiger befehlshaber geriert: Cheirisophos überliess es ihm zu thun, was er wollte, und bekümmerte sich selbst gar nicht um die angelegenheiten. Daher kann denn Xenophon eben nur mit Neon verhandeln. Als grund für diese gleichgültigkeit des Cheirisophos ist es nicht nöthig mit Rehdantz eine krankheit desselben zu vermuthen; die worte ἄμα μὲν άθυμων τοῖς γεγενημένοις, ἄμα δὲ μισων ἐχ τούτου τὸ στράτευμα erklären wohl zur genüge, weshalb Cheirisophos den Neon schalten liess.

Also scheinen mir mit recht Krüger, Hertlein, F. Vollbrecht, Breitenbach αὐτῶν &. 13 und αὐτοί &. 14 auf Cheirisophos und Neon zu beziehen, während das αὐτῷ im &. 14 mir von allen er-



klärern fälschlich auf Xenophon bezogen zu werden scheint, da darunter vielmehr Neon zu verstehen ist.

Ratzeburg.

Wilhelm Vollbrecht.

# Kritische beiträge zu Demetrius περὶ έρμηνείας. (S. Pbilol. XXXV, p. 711).

Demetr. p. 274. 25, ξ. 53: ὁ Αντιφων λέγει ή γὰρ νήσος ην έχομένη δήλη μεν και πόρρωθέν έστιν ύψηλη και τραχεία και τα μεν χρήσιμα και έργάσιμα μικρά αὐτῆς έστι, τὰ δ' ἀργά πολλά σμιχρᾶς αὐτῆς οὕσης. Diese stelle ist offenbar verdorben, da Demetrius hinzusetzt: τρισί γάρ τοῖς μεν συνδέσμοις εἶς ὁ δὲ ἀνταποδίδοται. Viele versuchten vieles, ohne eine überzeugende lösung vorzubringen. Es gilt eben auch hier von dieser stelle, dass das richtige so nahe liegt, aber doch nicht gefunden wird, weil man alles mögliche vorschlägt, aber ja nicht die ursprüngliche lesart zu erklären sucht. Die vorschläge von Muretus έρχομένοις μέν, von Capperoner ή μεν γάρ νήσος, von Gale ή μεν νήσος, von Victorius ην έχω  $\mu \epsilon \nu$  zeigen das bestreben, den text in einklang zu bringen mit den worten des autors: τρισὶ γὰρ τοῖς μὲν συνδέσμοις εἰς ὁ δέ ἀνταποδίδοται. Dass aber das verderbniss schon alt ist, bezeugt cod. b, Bei  $\nu\tilde{\eta}\sigma\sigma_{\varsigma}$  kann aber  $\mu \epsilon \nu$  nicht gestanden der am rande δυσί hat. sein, da ja dieses das gemeinschaftliche subjekt ist und deswegen eine bezeichnung des gegensatzes nicht zulässt. Eine responsion bilden aber έχομένη, δήλη, χοήσιμα. Da nun der cod. Morelii ανεφχομένη hat, cod. b am rande ανεχομένη; da ferner paläographisch die abreviaturen von  $a\nu$  und  $\mu \epsilon \nu$  sehr leicht zu verwechseln sind, so schlage ich vor, es sei zu lesen: ἡ γὰρ νῆσος ἦν μὲν ἔχομένη κιλ. Vgl. Isocrat. 4. 96, wo Salamis ή ξχομένη νησος heisst, die dichtanliegende insel. Dies scheint Antiphon in seiner sogenannten oratio Samathracica gesagt zu haben (s. Suidas). Es ist eben eine schilderung jener insel, indem er sagte: die insel liegt dicht nebenan, offenbar und auch von der ferne aus betrachtet ist sie hochgelegen und felsig u. s. w. Bei dieser erklärung ist auch der vorschlag Spengels unnöthig ¿στιν ὅτι zu lesen; denn durch das einschieben von  $\pi \acute{o} \varrho \omega \Im \epsilon \nu$  tritt  $\mathring{\sigma} \acute{\eta} \lambda \eta$  etwas zurück, sodass sich die worte υψηλή και τραχεῖα näher an πόρρωθεν sc. ίδεῖν anschliessen.

279. 28, §. 75 ist zu schreiben λέγοντας, bezogen auf δεινούς.

280. 4, ξ. 76 ist τῶν ἱππέων ein glossem, das von einem leser beigeschrieben wurde, aber von Demetrius nicht sein kann. Denn es ist von einer reiterschlacht die rede; da könne man malen die gestalten von pferden, die laufen oder sich aufbäumen oder die wiehern, ferner πολλοὺς δ' ἀχοντίζοντας, πολλοὺς δὲ καταπίπτοντας;

jetzt hinkt der alberne zusatz nach τῶν ἐππέων, der seinen ursprung selbst andeutet.

285. 10, ξ. 102: καὶ οἱ Λάκωνες πολλὰ ἐν ἀλληγορίαις ἔλεγον ἐκφοβοῦντες, οἶον τὸ Διονύσιος ἐν Κορίνθω πρὸς Φίλιππον καὶ ἄλλα τοιαῦτα οὐκ ὀλίγα. Die worte πρὸς Φίλιππον scheinen mir unecht zu sein und eher den gang der rede zu stören. Vgl. 262, 8, wo ebenfalls blos der erste theil des bekannten spruches angeführt ist, ohne diesen zusatz, den jedenfalls jemand hinzusetzte gleichsam zur erklärung.

290. 5, §. 125: ist zu lesen οὖτε γὰρ ἄν τι χιόνος λευχότερον γένοιτο.

292. 15, ξ. 134: τοῦτο δὲ παρὰ Ξενοφῶντι δοκεῖ πρώτφ εὐρῆσθαι ist die handschriftliche lesart εὐρῆσθαι beizubehalten gegen Spengel, der εἰρῆσθαι will. Denn das verhum εὐρεῖν findet sich bei diesem autor sehr häufig, wo man εἰπεῖν erwarten sollte, so sogleich λαβὼν γὰρ ἀγέλαστον πρόσωπον καὶ στυγνὸν . . . γέλωτα εὐρεν ἐξ αὐτοῦ. Vgl. 294. 4: καίτοι ἡ ἀναδίπλωσις πρὸς δεινότητας μᾶλλον δοκεῖ εὐρῆσθαι. Auch hier ist das handschriftliche δεινότητας gegen Spengel beizubehalten, der den singular schreiben will. Vgl. 291. 19: Ξενοφῶν καὶ αὐνὸς δεινότητας εἰσάγει. Vgl. 315. 3: διὸ καὶ τὰ σύμβολα ἔχει δεινότητας.

297. 16, ζ. 156: καὶ γὰρ δυσὶ παροιμίαις καὶ τρισὶν ἐπαλλήλοις χρηται, ως επιπληθύωνται αὐτῷ αί χάριτες σχεδόν τε πάσας εκ των δραμάτων αὐτοῦ τὰς παροιμίας ἐχλέξαι ἐστίν. Der letzte absatz scheint mir ein fremder zusatz zu sein. Denn Demetrius pflegt nie meines wissens noch eine solche nahezu alberne lehre zu geben, sondern er schliesst einen absatz auf ganz andere und natürliche weise ab, indem er entweder kurz das thema wiederholt, so 268. 13; 269. 28 . . . oder er geht sofort zu einem neuen abschnitt über. Dann sind aber auch — und das ist für mich der hauptgrund, diese worte für eine randbemerkung zu halten - die worte ganz gegen den sprachgebrauch des Demetrius. σχεδόν kommt hier fremdartig vor, die sonderbare verbindungspartikel τέ, und ἐκλέξαι ἐστίν. Letztere phrase findet sich nur dann in dieser schrift vor, wenn das verbum subjekt oder prädikat und είναι copula ist z. b. 268. 3: τὸ γὰρ ἐν πενθοῦσι παίζειν, κατά την παροιμίαν, τὸ τὰ τοιαύτα ἐν τοῖς πάθεσι κακοτεχνεῖν ἐστι. Hier ist aber eine solche annahme nicht möglich; gerade an solchen constructionen aber erkennt man leicht den ursprung des glossems; unser autor hätte gesagt kou yào xtl. Analog p. 279. 26; 301. 15.

297. 22, ξ. 157 ist vielleicht zu schreiben πάσχει δὲ ὁ ἀετός statt πάσχει δ΄ αὐτό. Denn die bezeichnung des subjekts scheint mir nothwendig wegen des gegensatzes ὅτι ἄνθρωπος ὤν ποτε ἡδίκησε ξένον. Das verbum πάσχειν ist bezeichnend genug, αὐτό wäre aber farblos und nichtssagend, was durch die geringe obige änderung entfernt wird.

299. 23, §. 169 ist zot einzuschalten nach énet, was fast ohne ausnahme unser autor bei einem derartigen gedankenverhältnisse zu gebrauchen pflegt. Vgl. 280. 16; 283, 1; 316. 29.

300. 28, ξ. 176 ist ἔτερον τραχύ analog dem folgenden ἄλλο εὔπαγες καὶ ἄλλο ὀγκηρόν zu schreiben, während Spengel nach den
geringeren handschriften ἔτερον τό hat und in der praefatio ἔτερόντι vorschlägt.

Ebenso scheint mir p. 302. 10 die überlieferung επ' ἄμφω richtig d. h. nach beiden richtungen hin findet man εν τῷ περὶ μουσικῆς λόγω des Plato, dass er γλαφυρός ist, vgl. Aps. 383. 12: ὅταν ἐπ' ἄμφω ἀποδείξης.

310. 28, ξ. 222: το δὲ πάντα ὡς ἀνοήτφ λέγειν καταγινώσκοντι ἔοικε τοῦ ἀκροατοῦ. Hier möchte ich vorschlagen ὡς ἀνοήτου, da der sinn offenbar der ist: wenn man alles sagt und dem zuhörer nichts zu rathen überlässt, so gleicht man einem, der über den zuhörer ein schlimmes urtheil fällt, als sei er unverständig. Die stellung des ἀνοήτου darf nicht befremden, da dieses wort das hedeutendste ist und jedenfalls am meisten den zuhörer kränken muss, für einen einfältigen menschen gehalten zu werden.

315. 8, ξ. 243: εἴπερ ἀπλῶς ἐρρήθη, τὰ δένδρα ὑμῶν ἐχχοπήσεται scheint ὅτι vor τὰ δένδρα ausgefallen zu sein. Vgl. 318. 20: Δυσίας πρὸς τὸν ἐρῶντα τῆς γραός λέγων ὅτι ῆς ὁρῶν ἦν ἀριθμῆσαι τοὺς ὀδόντας ἢ τοὺς δαχτύλους.

317.20, ξ. 257: ἀπολήγοντες δέ ποτε καὶ εἰς συνδέσμους τὸν δὲ η τὸν τέ, καίτοι παραγγέλλεται φυγεῖν τὴν ἀπόληξιν τὴν τοιαύτην. Unerklärlich bleibt es, worauf das particip ἀπολήγοντες sich beziehen sollte; deshalb hat schon Victorius vorgeschlagen ἀπολόγητος. Am nächsten liegt jedenfalls ἀπολήγομεν wie z. 17 προστοχασόμεθα, zumal da die endsilben τες und μεν ähnlich abgekürzt wurden.

317. 24, ξ. 257 schreibe ich ἀλλ' ἐν μέντοι τοῖς Ὁμηριχοῖς μέγεθος ἐποίησεν ἡ εἰς τοὺς συνδέσμους τελευτή statt ἀλλ' ἐν μὲν
τοῖς Ὁμηριχοῖς zur bezeichnung der beziehung auf die vorhergehende vorschrift, vgl. Aps. p. 392. 18.

319. 2,  $\cline{2}$ . 265 ist vor  $\pi \rho o \sigma \omega \pi o \pi o \iota \iota \alpha$  der artikel  $\cline{\eta}$  einzuschalten.

319.10, §. 266: μᾶλλον δὲ δράματα ἀτεχνῶς γίγνεται. τὰ μὲν εἴδη τῆς διανοίας καὶ σχήματα λαμβάνοιτ' ἄν ὡς εἴρηται. Hier fehlt die nothwendige verbindungspartikel des neuen absatzes. Deshalb ist zu schreiben γίνεται. καὶ τὰ μὲν εἴδη, indem wegen der gleichheit der silben ται und καί letzteres übersehen wurde. Vgl. 320. 13: καὶ περὶ μὲν τῶν σχημάτων ἀμφοτέρων τοσαῦτα. Durch diese leichte correctur wird man der allzu weit liegenden änderung Schneiders, τὰ μὲν οὖν εἴδη, überhoben.

320. 8, ξ. 270: εὶ δὲ οῦτως εἴποι τις ταῦτα, εἰπων ἐγω καὶ γράψας ἐπρέσβευσα ist εἰπων zu streichen. Vgl. 319. 26: εἰ δὲ

είποι τις ουιως, επί σαυτόν και τους νόμους και την δημοκρατίαν καλείς; ebenso p. 326. 27.

Günzburg a. D.

C. Hammer.

#### 11. Zu Plautus.

Plaut. Amphitr. 1, 1 ff. ed. Teubn.

50. Qui me álter est audácior homo aút qui confidéntior, luventútis mores quí sciam, qui hoc nóctis solus ámbulem? Quid fáciam, si nunc trésviri me in cárcerem compégerint? Inde crás e promptuária cellá depromar ád flagrum, Nec caúsam liceat dícere mibi néque in ero quicquam aúxili Siét nec quisquam sit quin me omnes ésse dignum députent.

Ita quási incudem me míserum bomines

Octó validi

Caedánt: ita peregre huc ádveniens Puplícitus ego hospitio áccipiar.

An dieser prächtigen stelle des Plautus ist mir mein alter banausischer Marcus Boxhorn von 1645 lieber und werther als der sonst hochverdiente wohlgeschulte Alfred Fleckeisen von 1856. Die willkür, man verzeihe diesen ausdruck, mit welcher im jahre 1856 gegen sinn, gegen form, gegen malerei des dichters, die diesen sinn durch das ohr vor das geistige und sinnliche auge des hörers bringen, von einem metrischen schematismus aus zu felde gezogen wird, macht mir alles an dieser stelle geleistete in hohem grade verdächtig. Unbedingt unterschreibe ich nicht eine einzige von Fleckeisens änderungen in diesen ersten zehn versen, und billige noch heute die fünf ausrufungszeichen und zwei striche, welche ich schon 1857 und 1859 an den rand gesetzt hatte. Um dies zu belegen, gehe ich von v. 5 aus. Boxhorn liest:

Nec caussam liceat dicere mihi neque in hero quicquam auxili siet?

Nec quisquam sit quin me omnes esse dignum deputent? ita Quasi incudem me miserum homines octo validi caedant? ita Peregre adveniens hospitio publicitus accipiar.

Es ist ganz offenbar, dass mit ausnahme von v. 5 der dichter so oder doch sehr sehr nahe so seine verse geschrieben haben muss. Sosias schildert in lebendigem vorgefühl — er kennt die sache schon — drastisch die prügel, welche er auf der marterbank davontragen wird, und vom ersten itá an hören wir jeden einzelnen der schläge durch die versaccente, welche mit einer einzigen ausnahme (miserum) sämmtlich in widerstreit stehen zu der wirklichen betonung des gewöhnlichen lebens, und durch das ohr wird auf diese weise die gesticulation des schauspielers, der

den geschlagenen theil mit der hand zu schützen sucht und schmerzenlindernd reibt, auf das glücklichste unterstützt. Die beiden gewissermassen reimenden itá am ende von 6 und 7 müssen da stehen bleiben, wo wir sie in den älteren ausgaben finden, also am ende der beiden tetrameter, oder wir zerstören eben gerade das was der dichter beabsichtigt hat. Und diese zerstörung hat Fleckeisen von dem unglücklichen siet ausgehend wirklich vorgenommen. Vers 5 ist allerdings mehr als bedenklich; aber das ganz insignificante siet kann darum doch unmöglich in den folgenden vers hinübergenommen werden und durch diese stellung eine bedeutung erlangen, die ihm durchaus nicht zukommt; es stört nebenbei den schönen vers nec quisquam sit etc., macht ihn fast unlesbar, und wirft das lebendige unentbehrliche itá, das die reihe drastisch schliesst, in den anfang des folgenden verses hinein, wo es mit dem quasi vereinigt zu nichts, zu gar nichts verschwindet uneingedenk der warnung des Theognis: ην δε κακοῖσι συμμίσηης, απολείς και τον ξόντα νόον.

lch überlasse, da ich durchaus nicht als unfehlbarer diorthot des Plautus auftreten will, den vers 5 der behandlung Ritschls, vorläufig bleibe er mit siet als schluss unberührt; aber die folgenden beiden reihen müssen als tetrameter bestehen wie sie die alten ausgaben uns überliefern. So:

Nec quisquam sit quin me ómnes esse dignum deputént: itá Quasi incudém me miserum hominés octó validi caedánt: itá. Mit der wiederherstellung dieser beiden verse fallt natürlich auch die damit zusammenhängende behandlung des abgesanges (v. 161 und 162). Hier an unserer stelle will der abgesang, wenn ich mich so ausdrücken darf, wie ja auch sonst immer, zweierlei erreichen, einmal den übergang zu einem andern metrum und also zu einer andern stimmung vermitteln, und dann setzt sich zweitens die vorige stimmung auch äusserlich in den beiden anapästen und den iambisirenden d. h. am schluss betonten choriamben fort: das gefühl des gemarterten tönt modificirt in der malerei der verse gewissermassen müde aus. Ich lese so:

peregre ádveniéns hospitió publicitús accipiár,

accipiar wie Amph. 5, 1, 4 opprimar und öfters. Die adverbia auf tus zu Plautus' zeit mögen für sich selber sprechen; wir haben kein recht umstellungen vorzunehmen, weil das us nach späterer observanz am ende kurz ist. Wenn jemand sagt, es gebe keine choriamben beim Plautus, so mag das von daktylischen gelten; aber hier haben wir iambisirende oder wenn man will anapästische vor uns, und wollen sie uns nicht nehmen lassen. Finden sich die bei Fleckeisen eingeschobenen huc und ego in den handschriften d. h. in einigen, so sind sie aus dem text zu entfernen.

Ich komme an meine zwei striche, welche sich auf geringere

bedenken beziehen: im ersten verse auf die hinüberwerfung des unbedeutenden homo, das man freilich nicht gern entbehren möchte, hinter die diärese als beginn der zweiten vershälfte nach ausmerzung des me: das scheint mir sehr bedenklich, und dann v. 3 auf das si vor dem nunc, während die alten ausgaben nunc si lesen, allerdings mit einem komma nach nunc, welches sich ja leicht umsetzen liesse; dem nunc muss sein gewicht wiedergegeben werden. Aber diese beiden einwürfe überlasse ich einem höheren richter.

Plaut. Amphitr. 2, 2, 6 und 7 (638 f.) ed. Teubn. dum virí mei fuít mi potéstas vidéndi

Noctem unam modo: átque is repénte abiit á me [nunc] hínc ante lucem.

Das eingeklammerte nunc, welches dem verse authelfen soll, ist denn doch mehr als matt und bringt mit hinc und ante zusammen (nunc hinc ante) unleidlich klappende und näselnde mislaute hervor, macht also den passus in dieser form verdächtig. Und steckt nicht in dem abiit mit seinen drei kürzen ein quantitätsfehler? Noch Ovid sagt subiīt argentea proles, an welcher stelle einige handschriften fälschlich subiitque, andere nicht weniger irrthümlich subit hinc ändern. V. 643 ist ja sogar das it in vicit lang. S. Ritschl und Fleckeisen in der vorrede. Durch eine kleine versetzung könnte man dem abhelfen. Man lese:

Noctem unam modo: átque is repénte abiit hinc a méd ante lucem.

Plaut. Amphitr. 2, 2, 10 ff. (642—653). ed. Teubn.: Sed hóc me beát saltem, quóniam perduélles Vicít et domúm laudis cónpos revénit. Apsít, dum modó laude párta domúm se

645. Recípiat . feram ét perferam úsque abitum eius ánimo Forti átque offirmáto: id modó si mercédis Datúr mi, ut meús victor vír belli clúeat, Satís mi esse dúcam . optumúmst praemium vírtus: Virtús omnibús rebus ánteit profécto:

650. Libértas, salús, vita, rés et paréntes Et pátria et prognáti tutántur, servántur: Virtús omnia ín sese habét: omnia ádsunt Bona, quém penes est vírtus.

Bei Boxhorn steht nach domum laudis conpos revenit (v. 643): id solatio est und für optumumst praemium virtus steht da: Virtus praemium est optimum.

Wenn Terenz seinen vorgänger im geistreichen gebrauch der metren des dialogs übertrifft, so steht Plautus wie bekannt seinem nachfolger weit voran im gebrauche lyrischer monologischer und monodischer, stets trefflich angewandter, für uns freilich wohl nicht immer erreichbarer formen. Köstlich und voll leben sind die Kretiker in der monologischen erzählung des Sosias und eben so hier der gegensatz der Kretiker die Bacchien in der monodie der Alkmene, voll schwermuth und dann wieder voll erhebung zu frischerer anschauung des lebens, beides angedeutet durch den wechsel längerer und kürzerer reihen.

Ich überlasse die völlige reconstruction der monodie im einzelnen dem bekannten höheren richter; aber über den gang des ganzen, der vor aller augen liegt, möchte ich mich im interesse des dichters doch hier aussprechen.

Fleckeisen hat das unerträgliche id solatio est ohne alle frage mit recht aus dem texte geworfen; aber ganz scheint mir der innere und äussere gang der rhythmen dennoch nicht hergestellt zu sein; denn sonst hätte nicht nur das störende id solatio est, sondern eben so gut das unglückliche virtus praemium est optimum, welches mit der denn doch fraglichen änderung: optumúmst praemium virtus in den zusammenhang eingereiht wird, gestrichen und in das barathron geworfen werden müssen. Virtus praentium est optimum ist eine ebenso überflüssige, störende randbemerkung zu den fünf folgenden versen wie id solatio est zu sed hóc me beát saltem cet. Ehe ich weiter gehe, eine vorläufige bemerkung über die Bacchien an unserer stelle. Die hexameter, also die längeren reihen von sechs hebungen, drücken die klage, die schwermuth, das verweilen in der stimmung aus: sie sollen bemmen; während die auf einanderfolgenden tetrameter in ihrem lebhafteren vorwärtsschreiten den aufschwung zu neuer frische, den entschluss zu neuem leben verkünden. Kommt ein hexameter vereinzelt vor (wie z. b. 647), so bereitet er den übergang zu etwas neuem, zu einer modification der stimmung und also zu neuer art des metrums. Wenn wir nach dieser betrachtung an unsere ganze scene (2, 2) hinantreten, so bietet sich uns folgendes als der innere und äussere gang ganz natürlich und ungekünstelt dar:

- 1-9 (633-641) klage, schwermuth, verweilen in der stimmung, also hexameter.
- 10-14 642-646) trost im leiden, aufschwung, daher rasch folgende, aber complicirtere tetrameter.
- 15 (647) ein hexameter als übergang, ein hexameter oder was ganz dasselbe ist: ein tetrameter mit dranhängendem dimeter, und diese art zu schreiben möchte in diesem falle vorzuziehen sein.
- 16 20 (648 653) heroische erhebung, daher lebendige leichthin fliessende tetrameter bis zum ausklange in dem dimeter bona quém penes est virtus.

Wir streichen also das: Virtus praemium est optimum.

Hamburg. Heinrich Köstlin.

#### 12. Zu Ovidius.

Ovid. Metam. III, 93 et imae parte flagellari gemuit sua robora caudae.

Für imae dürfte richtiger imâ gelesen werden, da der drache mit dem untersten theile des schwanzes d. i. mit dem schwanzende den stamm peitscht, nicht aber mit einem theile des unteren schwanzes.

Sprottau.

C. Hartung.

### 13. Zu Tacit. Germ. cap. 15.

Den schlusssatz dieses capitels iam et pecuniam accipere docuimus deuten alle neueren herausgeber auf gleiche weise. Denn Holtzmann German. alterth. p. 43 übersetzt: "schon haben wir sie gelehrt auch geld anzunehmen". Ebenso Thudichum Der altdeutsche staat p. 146: "wir haben sie auch schon gelehrt geld Tuecking in seiner ausgabe der Germania p. 29 fügt hinzu, es sei ein seitenhieb auf die Römer, namentlich Domitian. Kritz p. 62 bemerkt in gleicher weise: hac voce (docuimus) acerbe respicitur ad proprium Romanorum vitium avaritiam contagione quasi aliis gentibus communicatam. Also alle stimmen darin überein, in diesen worten einen herben vorwurf zu finden, den der strenge geschichtsschreiber seinen zeitgenossen mache, und berufen sich dabei auf stellen wie Germ. cap. 42: raro armis nostris sacpius pecunia iuvantur scil. Germanorum reges. Tac. Hist. 4, 76: pecuniamque ac dona quis solis corrumpantur. Tac. ann. 11, 16. Jul. Capit. vit. M. Anton. 21, 7. Herodian VI, 7, 9: τούτω γὰρ μάλιστα Γερμανοί πείθονται φιλάργυροί τε όντες και την εξρήνην αεί πρός 'Ρωμαίους χουσίου καπηλεύοντες, welche allerdings sämmtlich von der geldgier der Germanen zeugen. Allein jene erklärungsweise haben die gelehrten hauptsächlich deshalb befolgt, weil sie mit der nun einmal feststehenden überzeugung herantraten, Tacitus habe mit dieser schrift eine parallele zwischen Römern und Germanen zu ungunsten der ersteren ziehen wollen. Es liegt aber an der obigen stelle nicht der mindeste grund zu der annahme vor, Tacitus habe einen seitenhieb auf die Römer als "verführer der Germanen zum schlechten" beabsichtigt; überdies haben sicherlich nicht die Römer zuerst die kenntniss des gemünzten geldes in Germanien eingeführt. Ausserdem müsste man, wenn jene deutung richtig wäre, iam in folgender weise erklären: obgleich wir Römer erst seit so kurzer zeit mit den Germanen verkehren, haben wir sie doch schon gelehrt geld anzunehmen. Der zusammenhang aber sagt folgendes: "sie (die principes) freuen sich hauptsächlich über geschenke benachbarter stämme, welche ihnen nicht nur von einzelnen, sondern auch im namen des staates geschickt werden: erlesene stoffe, grosse waffen, pferdeschmuck und halsketten; dass sie auch geld nehmen, ist oben schon gesagt". Tacitus weist also mit den worten iam docuimus, welche ich verbinde, zurück auf den schluss von Germ. cap. 5: quanquam proximi . . . aurum et argentum in pretio habent formasque quasdam nostrae pecuniae agnoscunt atque eligunt . . . pecuniam probant veterem et diu notam, serratos bigatosque; argentum quoque magis quam aurum sequuntur. Man könnte einwenden, hier seien die Germanen in ihrer gesammtheit, dort nur die principes gemeint; allein die vorangchenden worte est videre apud illos argentea vasa legatis et principibus eorum muneri data zeigen, dass auch auf die principes die obigen sätze anwendung finden.

C. Hartung.

# B. Auszüge aus schriften und berichten der gelehrten gesellschaften sowie aus zeitschriften.

Verslagen en Mededeelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen. 1872. Six: über die münzen einiger städte des syrischen reichs. Die griechischen kolonien Alexanders und der Seleuciden haben eigenes münzrecht ausgeübt; eben so ist es in Cilicien geschehen, wo man autonome münzen von Celenderis, Nagidus, Mallus, Soli, Tarsus und Side findet, neben andern mit dem kopf des satrapen. Der verf. bespricht ferner das verhältniss der münzen des eigentlichen Syriens und Phoeniciens. dische theorien über die standesvertheilung oder kasten. einiger ungenauigkeiten scheint ihm Diod. II, 40 ein richtigeres bild der indischen zustände, wie sie aus den eignen quellen des volks sich ergeben, gezeichnet zu haben, als mancher neuere schriftsteller. - Leemans: der Nehalennia-altar, vor kurzem zu Domburg aufgefunden, mit abbildung. Dieser altar ist bei genanntem ort (bei Middelburg) von der see ausgeworfen worden. Der verf. führt die früher hier zum vorschein gekommenen römischen antiquitäten auf. Die inschrift lautet: Nehalenniae. Ingenuinius . Ianuarius . ex pr(a)ecepto aram . posuit pro . salute . fili . sui. Es folgt eine liste der in niederländischen inschriften vorkommenden römischen namen [*Boot* möchte in der obigen inschrift ex prece pater lesen, p. 54]. — Holwerda: allerlei aus Josephus; bemerkungen über seinen stil; die meinungen der Pharisäer und Essener über das fatum; was hat man von Josephus meinung zu denken, dass die erwartungen eines Messias in Vespasians thronbesteigung in erfüllung gegangen seien? — Borret: die technik der byzantinischen hymnographen. — Boot: über die Terramaren in der Aemilia und über zwei etruskische begräbnissstätten bei Bologna (Marzabotta und Certosa); keine eigne forschung des verf., sondern zusammenstellung des bisher darüber veröffentlichten. — Bericht über die lateinischen preisgedichte. —
Borret: Inscriptiones Hispaniae christianae. Edid. Aem. Hübner.
Der verf. giebt eine übersicht über das werk und fügt bemerkungen zu einigen inschriften hinzu. — Kern: germanische
wörter in lateinischen inschriften am Niederrhein. Der verf. geht
besonders auf die beinamen ein, welche den matres oder matronae
(d. h. den gallischen gottheiten) beigelegt werden, welche er theils
von ortsnamen, theils von germanischen wortstämmen ableitet.

1873. Boot: zur kritik einiger lateinischer gedichte; der verf. behandelt die wechselverse des Florus und Hadrianus, ferner Burm. Anthol. V, 70, Riese Anthol. II, p. 211—215 und die inschrift in versen, welche Borghesi, oeuvres complètes III, p. 341 mitgetheilt wird. — Bericht über die lateinischen preisgedichte. — Holwerda: Annotatio critica in Philonem Iudaeum; der verf. emendirt, ohne haudschriftliche hülfe, wie er selbst p. 207 erklärt, eine anzahl stellen in den von Tischendorf, Leipzig 1868 herausgegebenen schriften.

Bulletin de la société des antiquaires de France, 1872. 1 tr. Nicard: zusammenstellung der im jahre 1871 in der Schweiz gemachten archäologischen entdeckungen; p. 55 - 67. - Lewis: über eine in Earith (Schottland) bei dem "römischen Bulwark" gefundene bronzene mit silber eingelegte statuette, welche der verf. wegen des an den beinschienen angebrachten blitzstrahls für einen Ζεύς Αρειος (Ζεύς στράτιος der Carier), Heuzey dagegen für Mars erklärt. — Bulliot: gefässe mit griechischen aufschriften vom mont Beuvray (mit abbildungen). — Quicherat: stein mit dem fabrikanten - stempel Abascantus aus Arles mit der bezeichnung des consulats des Poetinus und Apronianus 123 n. Chr. (mit abbildung). — Barthélemy: gallo-römische gefässe mit den aufschriften: Veni ad me amica, Remis feliciter, Gabalibus felicit. — Chassaing: votivgefäss von silber mit der aufschrift: Marti Randosati Bassinus Bassuli F.V.S.L.M.; die darin genannte ortsgottheit gehört wahrscheinlich nach Randan (Puy-de-Dôme), in dessen nähe das gefäss gefunden worden ist. — Quicherat: silberne platte aus Roque-d'Antheron (Bouches-du-Rhône), wahrscheinlich ein amulet, mit griechischer aufschrift (mit abbildung). - Lasteyrie: inhaltsangabe der letzten bände der englischen archaeologia. ---Nicard: groteske figurengruppe, welche als gewicht für eine zu Baden (Schweiz) gefundene römische wage gedient hat. — Sansas: altar, der Sirona durch M. Sulpicius Primulus geweiht und grabschrift eines VLIRCLVS, beide in Bordeaux aufgefunden. -De Witte: bronzefigur Apollos bei Athen gefunden. — 2. trimester. Rigaux: ausgrabungen im département du Nord; es sind münzen der gens Naevia, des Tetricus, Postumus, eine fibula mit der inschrift quod vis ego volo, irdene gefässe gefunden worden

(mit abbildungen). — Grasilier: gallo-römisches grab in Saintes mit einer menge von gefässen und schmucksachen. — Iulliot: fibula aus Sens mit eingravirten verzierungen. — Dumont: grabdenkmäler aus Athen mit bemalten figuren und den inschriften NIKIKINIH (statt NIKINIH) PPHPIA und LYZIMAXOZ, NIOAVKPITH. Der verf. zählt die bisher bekannt gewordenen denkmäler mit bemalten figuren, von denen auch Pausanias spricht, auf. — Aurès: zusammenstellung aller den Proxumae gewidmeten inschriften, 19 an der zahl. Nach dem verf. waren die Proxumae, bei den Volcae Arecomici, die manen der grossmütter, als schutzgöttinnen der familie betrachtet. — Creuly: berichtigung einer von Sansas nebenbei angeführten inschrift auf Sirona; der general liest:

#### ADBVCIE.TV TOGETI·FIL(ia) V·S·L·M

Chabouillet: didrachme von silber aus Maronea in Thracien, merkwürdig wegen des dem namen beigefügten titels ENAPX EMBPOTO. — Creuly: entdeckung eines oppidum Gullicum bei Lusech am Lot (wohin bekanntlich Goeler das Uxellodunum der commentarien setzte). — Ueber eine neuerdings vom Louvre erworbene von Euphronius gemalte schaale, die thaten des Theseus darstellend. — Dumont: inschrift eines im Varvakeion in Athen befindlichen Hermenbruchstücks (mit facsimile):

Οί ἐπὶ ᾿Αρδυο[ς ἄ]ρχο[ντος ἔφηβοι τὸν ἐαυτῶν κοσμητή]ν Σωτέλην Βασελεί]ου Ἑστιαιόθεν τὸν κα

. πον [ανέστησαν?]

Guérin, beschreibung der ruinen von Caesarea maritima in Syrien. — Quicherat, grabmal mit vielen vasen aufgefunden in l'Ilot-les-Vases de Nalliers (Vendée); auf einer gläsernen flasche liest man in einem medaillon: A. F, umgeben von der legende: A.V.M.CN.ALINGV. das letzte wort geht, wie der einsender Fillon meint, vielleicht auf Langon (Alingone), welches in der nähe des fundorts liegt. Von marken der irdenen gefässe führt derselbe auf: Chresii.M; J. Eppi; Q.VC; Medolis. — De Witte, bronzestatue der Diana in jagdkleidern auf einem eber sitzend, aus dem Iura.

3. trim. Chabouillet, gallische goldmünze aus Craon (Mayenne) ohne aufschrift, noch unbekannt, mit einem Apollokopf, wahrscheinlich den Andecavi zuzuschreiben, wenn die münze nicht aus Griechenland (Carthaea auf Ceos?) stammt. — Derselbe: bronzemünze des kaisers Victorinus aus der Touraine; (beides mit abbildungen). — Fontenay, römische inschrift aus Santenay (Côte-d'Or)

#### AVG . SACR . ... MERCV R10 ...NSORINVS . . . AVLLINI . FILIVS EX.VOTO

Sansas, Cippus im museum von Bordeaux zum andenken an Domitia Peregrina von ihrem sohn Domitius Abascantus, vielleicht demselben, der in der oben erwähnten fabrikmarke genannt wird. — 4. trimester. Jubainville, andere deutung der von Creuly erklärten inschrift; der verf. liest Sironae Adbuci(a)e Tuto Geti filius. — Villefosse: kleines gefäss aus Banassac (Lozère) mit der aufschrift:

#### Nuddamen Dulce linat

das soll heissen: möge sie (die salbe) deinen entblössten körper sanft einreiben. — Desclozeaux, sehr schöne mosaik aus Constantine, einen sclaven darstellend, der einen bären tanzen lässt, mit der unlesbaren inschrift:

# $M^I L^F L \overline{\nabla}$

Nicard, irdene lampe mit der aufschrift Fortis. — Bulliot, entdeckung eines antiken tempels auf dem mont Beuvray (Bibracte). Derselbe: Apollotempel auf dem berg Senne bei Santenay, an derselben stelle, auf welcher das oben erwähnte ex voto gefunden worden ist. — Dumont, über den gebrauch von wappen bei den alten. — Sansas: liste der fabrikmarken der irdenen gefasse im museum von Bordeaux. Derselbe protestirt gegen die vom general Creuly gegebene erklärung der inschrift auf Sirona (s. o.). -Quicherat, inschrift aus Avenches (Schweiz) bis auf den schluss identisch mit derjenigen, welche Mommsen (inscr. conf. Helv.) nr. 179 giebt. S. Schweizer anzeiger 1870. Derselbe verbessert die inschrift Mommsen's nr. 208; in der dritten zeile muss VA (nicht IVA) gelesen werden. — Guérin, archäologische untersuchungen in Palaestina. — Castan, inschrift auf einem stein in TRAB Besauçon:

DOMPEI

1873. Lasteyrie, über die angeblich auf dem Mont-Beuvray von Bulliot entdeckten emaille-werkstätten; der verf. leugnet, dass die dort aufgefundenen nägelköpfe emaillirt gewesen sind. Bulliot vertheidigt jedoch seine in der rev. arch. mitgetheilte entdeckung. Bulliot, auffindung eines tempels auf dem mont de Sene, bei Santenay, côte d'or, nebst einer inschrift:

AVG . SACR . . O . MERCVRIO . . NSORINVS . . AVLLINI-FILIVS EXVOTO

und mit münzen, welche bis auf Arcadius hinunterreichen. Derselbe beschreibt die reste einer alten vorstadt von Augustodunum (Autun), welche seit 1870 zum vorschein gebracht worden sind. — Dumont, über vier griechische basreliefs zu Troyes, von unbekannter herkunft, von denen drei die todtenmahlzeit, das vierte eine opferscene vorstellt mit den inschriften

- 1) Νιχαία Σίμωνος ήρωείνη χαίρε.
- 2) Μηνοφίλα 'Ασχληπιάδου.
- 3) Σουλάνων Χουσίππου.
- 4) Ίηνόδοτος Απόλλωνι.

Der verf. stellt vergleiche mit andern bekannten monumenten ähnlicher art an. — Bulliot, auffindung eines alten tempels auf dem mont-Beuvray (Bibracte) unter der zerstörten kapelle des St. Martin. — Mowat, gallo-römischer ziegel in Poitiers, mit der inschrift:

#### Heuticae salutem

Hoc illei in cunno,

hinter der letzten zeile ein Phallus. — De Witte, über ein archaisches gefäss aus Attika, dessen zeichnung von Dumont mitgebracht ist. (S. Ann. des archäol. inst. 1872, p. 138—181, wo dasselbe gefäss unter nr. 40, p. 142 beschrieben ist). — Sansas, inschrift aus Bordeaux (s. Bull. 1872); der verf. liest:

#### SIRONAE ADBYCIET VS TOCETI-FIL V.S.L.M

Lasteyrie: über die augeblichen email-arbeiten, welche von Bulliot auf dem mont-Beuvray entdeckt worden sind. — Tholin, alter dolch in bronce zu Agen, aus der nähe von Carcassonne, unähnlich allen andern bis jetzt beschriebenen. — Bonsergent, bronzene fibula aus Poitiers mit der inschrift Accu(lejus?). — Reffye, inschrift aus Tarbes: D·M·|C·V·V·SANCT|I·C·V·Q·PROV·BETICAE|TVTOR C·P|IVL·SANCT|FILII EIVS|P·C·| — Leclerc: beschreibung einer stele aus der nähe von Escles (Vosges) mit der inschrift:

#### DMTIBCLX AVGVRX

d. h. Dis manibus Tiberii Claudii Auguris, da das zeichen X, wie der general Creuly bemerkt, nur die abkürzung andeutet. — A. Bertrand, über das oppidum von Castel-Coz (Finisterre). — A. Bertrand, bericht über das werk von Gross: Les Habitations lacustres du lac de Bienne. — A. Bertrand, über den dolmen von Conflans-Sainte-Honorine, welcher im graben des schlosses von St. Germain wieder aufgerichtet worden ist. — A. Bertrand, bronzevasen aus Corsica, von griechischer arbeit. — Quicherat, irdene lampe aus Trinquetaille, gegenüber Arles; der schnabel ist durch den phallus

einer niedergekauerten person gebildet. — Quicherat, über die in Vaison gefundene lebensgrosse marmorstatue eines athleten (mit abbildung). — Quicherat, grabschriften aus Luxeuil:

- 1. DM
  LAGVS
  SAETLVPV
  LAFIL
- 2. L SOLENI CESTI
- 3. D M MELIDDIVS

Er giebt ferner einige verbesserungen der von Bourquelot im 26. bande der mémoires de la soc. des ant. de France (1865) gegebenen inschriften von Luxeuil. — Egger-Dumont, über eine von Kaibel im Bulletin de l'Inst. de corresp. archéol. 1873 als neu veröffentlichte tessera, welche bereits im Bull. de l'Ecole d'Athènes 1868 bekannt gemacht ist.

Mémoires de la société nationale des antiquaires de France. 1871. Aubert, kirchenschatz der abtei St. Maurice d'Agaune (bei Martigny); darin beschreibung antiker geschnittener steine, welche zur verzierung eines reliquienkästchens verwendet sind, wie einer sculptur mythologischer figuren (Achilles auf Scyros?) auf einem Sardonyx-gefass. — Keller, zufluchtsörter der alten Helvetier, eine illustration des oppidum der Gallier. — Robert, grabinschrift eines Mailänders (nebst erklärung):

D M
PERPETVAE
SECVRITATI
M.MATVIINIOMAXIM[O]
NEGOCIATORISAGAR 10
CIVI·MEDIOMATRICO

P C
M·MATVINIVS
MARCVS FRATER
ET·C·SANCTINIVSSA ...

Den namen glaubt der verf. Matuenius aussprechen zu müssen; der bruder des verstorbenen hatte sowohl das praenomen als das coguomen Marcus.

1872. Marion, die denkmäler von Inverness; der verf. behandelt in diesem aufsatz, unter anderm, die sogenannten Druidentempel (steinkreise) und die verglasten forts; die mit sculpturen geschmückten steine (sculptured stones) schreibt er den Picten zu. — Bulliot, denkschrift über die emaillirwerkstätten der alten Gallier auf dem mont Beuvray (Bibracte) bei Autun. Unter den trümmern

der vom feuer zerstörten stadt sind nicht nur die reste der werkstätten, öfen und anderer zubehör zum vorschein gekommen, sondern auch bronzene nägel, knöpfe u. s. w. in den verschiedenen stadien der bearbeitung. Die zusammensetzung des emails hat sich durch die chemische analyse verschieden von der jetzigen herausgestellt. Auch das plattiren mit silber war den Aeduern lange vor Plinius, der es ihnen ausdrücklich zuschreibt, bekannt, wie einer der knöpfe deutlich zeigt. Die münzen, welche in der hauptwerkstatt gefunden worden sind, gehören zum theil Dumnorix an, keine einzige reicht über die christliche zeitrechnung hinaus. — Keller, beschreibung einiger zufluchtsörter (oppida) der alten Helvetier (mit plänen und abbildungen dort aufgefundener gefässe, lanzenspitzen, ringe). - Egger, ein senatus consultum gegen diejenigen, welche aus dem ankauf und abreissen von gebäuden ein geschäft machen. Diese von Orelli 3115 und audern abgedruckte und aus Herculanum herrührende inschrift aus dem jahre 56 v. Chr. wird vom verf. in verbessertem text gegeben und mit anmerkungen begleitet. In einer langen einleitung bespricht der verf. manche erscheinungen des gewerblichen lebens unsrer zeit, welche bei den alten bereits in ähnlicher weise aufgetreten waren. — Loiseleur, die ägyptischen tage und ihre veränderungen in den kalendern des mittelalters. Die dies Aegyptiaci, durch verkennung der abkürzung im mittelalter auch dies aegri genannt, dürfen nicht mit den dies nefasti verwechselt werden; es waren nämlich tage, welche man im privatleben, wegen gewisser constellationen, zur vornahme von geschäften für ungünstig hielt. Der aberglaube, durch ägyptische und chaldäische astrologen nach Rom gebracht, wird zuerst in einem noch heidnischen kalender des jahres 354, welcher in Graevius thesaurus VIII abgedruckt ist, verzeichnet und bleibt bis in's 17. jahrhundert hinein bestehen.

bert. Drei tumuli, Monceau-Laurent, Vie de Bagneux, Combe à la Boiteuse sind von Flouest und Abel Maître untersucht und haben eine beträchtliche zahl von antiquitäten ergeben, von denen Bertrand einen eisernen degen von der länge eines meters, ein bronzenes rasirmesser, bronzene armbänder und ringe u. s. w. für gallisch, einen bronzenen eimer mit rippen, eine bronzene schaale und einen bronzenen löffel mit gebogenem stiel für etrurisch hält. Der verf. mustert bei dieser gelegenheit die bisher aufgefundenen eisernen degen und die bronzenen eimer und zieht namentlich die funde von Villanova und Marzabetto bei Bologna in vergleichung. Mit zahlreichen abbildungen.

1874. Barthélemy, über eine antike grabstätte zu Berru (Marne), mit verzeichniss und abbildung der zahlreichen darin aufgefundenen gegenstände in bronze, eisen und gold. — Heuzey,

der heilige stein von Antipolis (Antibes), mit der inschrift:

Philologus. XXXVI. bd. 2.

Τέρπων εξμί θεας θεράπων σεμνής Αφροδίτης, τοῖς δὲ καταστήσασι Κύπρις χάριν ἀντιδιδοίη.

Der verf. glaubt, dass dieser stein der anbetung gedient habe (nach Paus. VII, 22, 4), und sieht in dem wort  $T\xi\rho\pi\omega\nu$  einen beinamen des Eros oder Amors. (Mit abbildung).

Bulletin de la société nationale des antiquaires de France. 1874. De Witte, goldene schmucksachen aus Syrien; zwei runde plättchen, von denen eine Silenus, die andere den kämpfenden Bacchus darstellt, sowie ein armband mit der Fortuna und den sieben göttern der römischen wochentage, deren namen in griechischer form darunter gesetzt sind; aus dem ende des dritten jahrhunderts der christlichen zeitrechnung, die plättchen jedoch aus älterer zeit. — Keller, pfahlbauten im see von Murten. — Fillon und Robert, bronzeplättchen mit inschriften; die erste viereckige giebt die worte

# VILICVS NAVIS VSLM

eine zweite bringt nur wortreste ohne zusammenhang; auf der dritten kreisförmigen liest man:

# CONTESSIO · L · FIL · VOL... ..VIR IVRIS DICVNDI Q.CASTRICIVS HERMES CLIENS

in der zweiten zeile ist zu verstehen II viro u. s. w. — A. Bertrand, auszug aus einer abhandlung des verf. in rev. d'anthropologie de Paris, in welcher derselbe zu zeigen sucht, dass die Celten und die Gallier zwei verschiedene völker gewesen sind, das eine im westen, das andere im osten Frankreichs, dass die Gallier die Celten besiegt und von den besiegten den druidismus angenommen haben; die eroberungszüge der Gallier sind nicht, wie Livius erzählt, von Gallien, sondern, wie Polybius angiebt, aus den tyroler und rhätischen Alpen ausgegangen u. s. w. — Joannon, beschreibung der im vorigen jahrgang erwähnten hronzegefässe aus Corsica; sie sind wahrscheiplich etrurischen ursprungs und aus dem vierten oder dritten jahrhundert vor Chr. — Baudry, beschreibung einer hölzernen welle oder winde, welche aus einer der grabstätten in Bernard (Vendée) ausgegraben worden ist (der römische name dafür ist tympanum oder machina); die grabstätten der Vendée aus der gallischen zeit sind tiefe brunnen, und man findet sie in den meisten kellern, welche man unter gallischen wohnungen angetroffen hat (mit abbildung). — Quicherat, inschrift aus Bourg (Ain): CATV. - Prost und Quicherat, über antike thonpfeifen, deren gebrauch unbekannt ist. - Prost, antikes gewicht von De Witte, die vasen mit eulenköpfen Schliemann's; nach dem verf. sind ganz ähnliche gefasse in Pommern (s. Berendt, die Pommerellischen gesichtsurnen, Königsberg 1872) aufgefunden

worden. — A. Bertrand, über graburnen aus Poggio-Renzo, bei Chiusi. — V. Egger, corsische antiquitäten, darunter ein petschaft mit dem wort Καλουχέρου (für Καλοχαίρου) und eine karthagische münze, bisher das einzige archäologische zeugniss des verkehrs der Karthager mit Corsica. - Morel, grabstätte eines mit seinem streitwagen beerdigten kriegers zu Somme-Bionne, bei Chalons sur Marne, mit aufzählung der im grabe gefundenen eisernen, bronzenen und goldenen gegenstände, degen, scheide, dolch, ring; eine angeblich dort auch aufgefundene irdene schaale, schwarz mit rothen figuren (discuswerfer), hält de Witte für griechisch und aus dem dritten jahrhundert vor unsrer zeitrechnung herstammend. — Villefosse, statuette Jupiters (oder einer gallischen gottheit, welche die attribute Jupiters und des Hercules verbindet), dessen rechte hand einen stab hält, während die linke sich auf ein rad mit sechs speichen stützt, gefunden in der nähe von Vervins; die basis trägt die worte 10 M

#### ET N AVG

I(ovi) o(ptimo) m(aximo) et n(umini) Aug(usto). — Quicherat, zwei vasenboden mit den aufschriften SEVVO·FEC· und SEVVO· V. +. — Terninck, über die ausdehnung der stadt Arras in der Römerzeit. — Damour, reste eines kleinen tempels, im walde von Fontainebleau entdeckt. - Heuzey, über zwei heilige steine, deren einer von Caylus (rec. d'antiq. VI, tafel 29, nr. 3) beschrieben, der andere von Dumas aus Athen eingeschickt ist; dieser trägt die worte: BABAY IXYX IIAIIA PIOPIC. — Heuzey, zwei glasgefässe aus Courcelles-Chaussy, jetzt im Louvre, mit den aufschriften: R·M T·V· | VIVAS | MARTI | DOMINE | und: O·N·A·S | LAE FIT | ET · LIVIL · | CONIVGI. Diese glasgefasse bestehen aus vier übereinander zusammengeschmolzenen massiven kugeln mit einem cylindrischen stiel. — Heuzey, über zwei lanzenspitzen und einen degen von eisen, aus der nähe von Athen, jetzt im Louvre. - Wescher, eine inschrift aus Rochemaure (Ardèche), von Allmer eingesandt, welche sich, mit griechischer übersetzung, auch in einem manuscript der pariser bibliothek befindet; sie lautet

SATOR ὁ σπείρων AREPO ἄροτρον ΤΕΝΕΤ μρατεῖ OPERA ἔργα Τροχούς.

S. thes. ling. gr. s. v. Açenóç und Suidas Zazwę; der verf. erklärt: der landmann beschäftigt den pflug, die arbeit (des pflügens) die räder, und macht aufmerksam, dass in dieser nach zwei seiten gelesenen inschrift zugleich ein fehlerhafter iambischer trimeter beabsichtigt worden ist. — Castan, rundes römisches unzengewicht aus Besançon, mit dem zeichen des kreuzes, also aus der zeit nach

Constantin herrührend. — Vimont, bronzeplatte vom Puy-de-Dôme mit der inschrift:

NVM . AVG
ET DEO MERCVRIO
DVMATI
MATVTINIVS
VICTORINVS
D D

also den namen der ortsgottheit des Puy-de-Dôme angebend.

Revue archéologique. 1872. Nr. 1. Jan. De Saulcy, Numismatique des Macchabées, recherches sur l'origine du droit monétaire de ces princes. Durch eine in's einzelne gehende aufstellung der geschichtlichen thatsachen sucht der verf. zu beweisen, dass nicht von Simon Thasi seit 139, sondern erst nach 128 unter Johann Hyrcan die ersten Maccabäermünzen geprägt worden sind. Er verfolgt das münzwesen dieser fürsten bis zum tode des Alexander Januaeus. — G. Perrot, eine inschrift aus Ancyra:

[Γ. Ἰουλίφ Σκάπλα, ὑπάτφ ἀποδεδειγμένφ, πρεσβεύτη καὶ ἀντιστρατήγφ Αὐτοκράτορος Τραϊανοῦ ᾿Αδριανοῦ Σεβαστοῦ πατρὰς πατρίδος, ἀρχιερέως μεγίστου, καὶ Αὐτοκρά] τορος Τίτου Αἰλίου Καίσαρος ᾿Αντονείνου, ἀνθυπάτοι ᾿Αχαίας, ἡγεμόνι λεγιόνος δ' Σκυθικῆς, στρατηγῷ, δημάρχῳ, ταμ[ί]ᾳ ἐπαρχείας Βα[ι]τικῆς, χειλιάρχφ πλατυσήμφ λεγ[ιῶνος] ξ΄ Διδύμ[ου] Εὐτύχους κλ ... μδ ιμος

Fr. Lenormant, denkschrift über die äthiopische epoche in der ägyptischen geschichte und über die thronbesteigung der XXVI. dynastie (forts. aus 1870, aug. und sept.). — Ed. Guillaume, der tempel der Roma und des Augustus (forts. aus 1871. dec.). In diesem theil seines aufsatzes bespricht der verf. die technische ausführung des baus; in betreff der anlage desselben vergleicht er die einschlägigen vorschriften Vitruv's und findet, dass in manchen dingen dieser und viele andre tempel denselben nicht entsprechen; namentlich wird festgestellt, dass die orientirung der tempel, nach welcher, zufolge Vitruv, die hauptfaçade gegen westen gerichtet sein muss, in älterer zeit die entgegengesetzte war. - R. F. Le Men: die Osismii und die Veneti; feststellung der gränzen der aremorischen völkerschaften (mit dazu gehöriger karte). — Unter den nachrichten wird die auffindung einiger neuen gallischen gefasse mit gravirten inschriften vom mont Beuvray (Bibracte), wie sich deren schon einige im museum von St. Germain befinden, der fund eines römischen gefässes aus der besten zeit bei Rouen und eine neue erklärung der im tablinum des hauses der Livia gefundenen bilder, (s. Phil. XXXIII, 384), nach welcher sie eine bei der toilette befindliche dame und frauen mit handarbeiten beschäftigt darstellen, mitgetheilt. — Anzeige von Roessler, le tombeau de Mausole.

Nr. 2. Febr. De Rougé, geographische texte des tempels von Edfou (s. 1870, juli). — Gast. Boissier, studie über einige römische leichenbestattungsgesellschaften, die cultores Deorum. Der verf. modificirt die von Mommsen darüber aufgestellte ansicht, indem er nachweist, dass die unter dem kaiserreich erscheinenden collegien der cultores Augusti, Iovis, Herculis u. s. w. ursprünglich allerdings religiöse zwecke verfolgten, zuletzt jedoch freilich nur eine association bildeten, welche für die von zeit zu zeit bezahlten beiträge die bestattung ihrer mitglieder besorgte. — R. F. Le Men, die Osismii und die Veneti, forts. — A. Dumont, neue entdeckungen in Salona. Der verf. beschreibt einen sarkophag mit sculpturen, welche Phaedra, Hippolyt und Theseus darstellen und theilt folgende noch nicht veröffentlichte inschriften mit:

1.
DEPT · EVTYCHIA
NI · V · H · D · III · IDVS
IVN · ET . ARTEMI
AE · CONIVG · SVAE
HON · FEM · D · PRI
KAL · MART ·

**2.** 1

#### DEPOSITIOGAVDENTIAE SVB XIII KALMAIAS

auf dem sargdeckel noch ARCATREPONT///, wozu vielleicht das fragment ///ICOCIHERED//// gehört, und ein anderes ARCAE CLISIOM///.

3.

D. M.
PVBLICIAE PAETINAE
DOMOVRBISALVIAE SANCT
ISSIMAE CONIVGIET INCOMPARA
BILIFEMINAEVISIDIENVSMARCEI//
LVSMARITVSRARIERGASEAD
FECTVS.

Der name Marcellus in der fünften, sechsten zeile ist nicht deutlich, aber unzweifelhaft.

4.

HICINPACEIACETLEONTIVSEXOPTIONE OFFICIO MAGISTRI· EQ· ET· PEDIVMQVEM TERBAEXTERADVXITQVIVLXITANNVSXL VITAM. ANTE ROMA// QVE SERVIVIT AN NVS XVI CONIVGI CAROIN QVE ARCASI QVIS CVM SVISTE ALTENAM ROMANAM DE DERIT CORPVS DE HECLESIAE PAENAM AV RI PONDO DVODE POSITVM INDIE VIIIDVS IVNIAS

Vieles bleibt unverständlich; das latein ist barbarisch.

5.

IVLMARTYRI VSETAV //PROCVLA PARENTESGE///TEFILIAEDVL CISSIMAE QVAE VIXIT ANNOS XV·M·VIII·D·V·BENEMERENTI POSVERVNT ET SIBI

Endlich bruchstücke eines sacellum mit der inschrift

Q · AERONIO FIRMO · DF · ANN· XIIII· MES· IIII Q · AERONIVS CRESCENS CAETRANIA · FIRMA · PARENS FILIO · PIENTISS · LIB· LIBQ· SVIS

INVIDA · PARCARVM · SERIES · LIVORQVE · MALIGNVS BIS · SEPTENA · MEA · RVPERVNT · STAMINA · LVCIS PARCITE · IAM · LACHRIMIS · MISERI · SOLIQ · PARENTES SAT · FLETVS · VESTROS · PRIMA · FAVILLA · BIBIT CORPVS · HABET · CINERES · ANIMAM · SACER · ABSTV LIT · AER

In der zweiten zeile der verse hat der steinmetz mea statt meae gesetzt. — Edm. Le Blant, christliche archäologie, nach de Rossi. — Unter den nachrichten wird die auffindung einer stele aus dem tempel des Herodes zu Jerusalem mit griechischer inschrift und der inhalt des XI. und XII. hefts des Bulletin de l'école française d'Athènes mitgetheilt.

Nr. 3. März. E. Egger, über einen noch nicht veröffentlichten griechischen papyrus, von Mariette aus Sakkarah geschickt, mit der schrift (deren facsimile gegeben wird):

Αὐρηλίφ Διδύμφ τῷ καὶ Λογαδίφ στρατηγῷ . . . . . παρὰ Αφηλιωννὰ Αρμοῦτος Αμεωνᾶ (oder Αμμωνᾶ) καὶ ... [οἰκο νόμου. Επιζητοῦντί σοι τὸ κάτανδρα τῆς γενομ[ένης ἐκλήψεως

της ημετέρας χώμη[ς γε] νήματος χ . . . . [αχολούθως τοῖς χελευσθίσει (sic) ἐπιδίδομέν σοι, ζν' εἰδέναι ἔχοις.

Es folgen grösstentheils unsichre namen und ziffern. — Roller,

neue nachgrabungen auf dem römischen forum; eine anzahl mauerbogen der basilica Iulia sind blossgelegt (mit plan). — Fr. Lenormant, über einen becherboden aus capuanischer fabrik (mit abbildung). Dieser boden stellt einen gallischen krieger vor dem dreifuss des Apollo im tempel zu Delphi dar, und der verf. sieht in dieser darstellung einen indirecten beweis für die tradition, nach welcher die Gallier den delphischen tempel geplündert haben. — G. Perrot und E. Guillaume, die denkmäler der landschaft Pteria (Herod. I, 76) zu Boghaz-Keuï, Aladja und Euïuk, mit abbildungen und einer karte, auszug aus Exploration archéologique de la Galatie derselben verfasser. — Colonna-Ceccaldi, Leontopolis in Syrien; der verf. glaubt bei dem dorfe Antelias bei Beyrouth reste dieser von Plinius (Leontos oppidum, V, 17) und Strabo (XVI, 22) erwähnten stadt gefunden zu haben. — Bulliot, nachgrabungen in Bibracte (s. 1870 april). Ein grosser bazar und mehrere schmiedewerkstätten sind zum vorschein gekommen. — Unter den nachrichten findet sich die entdeckung eines gallo-römischen palastes bei Nérac (Lot et Garonne), mit mosaiken, münzen, schmucksachen, einem abnehmbaren pferdehusbeschlag u. s. w. - Anzeige von Quicherat, Nonii Marcelli de compendiosa doctrina, collatis quinque pervetustis codicibus nondum adhibitis u. s. w. durch G. Perrot, der diese neue kritische ausgabe höchlich rühmt und proben der verbesserungen des verfasser giebt, und von der berliner Ephemeris epigraphica; ferner von Vidal-Lablache, Herode Atticus und Commentatio de titulis funebribus Graecis in Asia minore; endlich von Nourrisson, De la liberté et du hasard, essai sur Alexandre d'Aphrodisias.

Nr. 4. April. G. Perrot und E. Guillaume, die monumente der landschaft Pteria (fortsetzung). — Clermont - Ganneau, eine stele des tempels zu Jerusalem (s. o. febr.) mit abbildung. - Die inschrift lautet: Μηθένα άλλογενή ελσπορεύεσθαι έντὸς του περί τὸ ἱερὸν τρυφάκτου καὶ περιβύλου. Ες δ' αν ληφθή ξαυτώ αίτιος ἔσται δια τὸ έξαχολουθεῖν θάνατον. Statt τουφάκτου müsste es δουφάπιου heissen (s. Jos. Antiq. Iud. XV, 11, 5, wo gerade diese inschrift erwähnt wird). - Bulliot, nachgrabungen in Bibracte. Fortsetzung. Goldschmiede- und emaillir-werkstätten; es sind viel proben des gallischen emails vorgefunden worden. -C. de Ronchaud, der peplos der Athene Parthenos; studie über die teppichweberei im alterthum und über den gebrauch der teppiche in der architektur, besonders bei der ausschmückung des Parthe-In diesem ersten theil seiner abhandlung zeigt der verf., wie die orientalische teppichwirkerei sich nach und nach bis Griechenland und Rom ausgebreitet hat. — Colonna - Ceccaldi: noch nicht veröffentlichte stele aus Beyrouth. Zwei seiten derselben tragen inschriften, die eine Κρόνου Ηλίου βωμός, die andere Μερπούριο(ς) υπέρ σωτηρίας νίκης ανέθηκεν αυτοκρατόρων. — De

Saulcy, münzen, welche während des zweiten feldzuges Cäsars in Gallien von einem der führer der vereinigten belgischen armee ausgegeben worden sind. Der verf. deutet die inschrift ABDA auf einer anzahl gallischer münzen auf den von Dio Cassius erwähnten belgischen anführer Adra. (Dio Cass. XXXIX, 1). — Unter den nachrichten wird mitgetheilt, dass es dem engländer Smith und dem franzosen Halévy gelungen ist, die cyprischen inschriften zu Anzeigen von Bouché-Leclercq, les Pontifes de l'ancienne Rome und Placita Graecorum de origine generis humani, von Becq de Fouquières, Aspasie de Milet; endlich von Willems, le droit public romain; der berichterstatter über das letzte buch, G. Perrot, bedauert, dass die Franzosen nicht, wie die Deutschen, handbücher wie die von Hermann oder Schoemann über die griechischen staatsalterthümer, oder wie die von Lange oder Becker-Marquardt über die römischen alterthümer, oder doch wenigstens übersetzungen dieser werke besitzen; er räth den französischen gelehrten, um diese bücher benutzen zu können, deutsch zu lernen.

Nr. 5. Mai. G. Perrot - E. Guillaume, die denkmäler der landschaft Pteria. Forts. — Clermont-Ganneau, eine stele des tempels von Jerusalem, forts., nebst einem grundriss, welcher angiebt, wo die säule gefunden worden ist. -- A. Dumont, ein griechischer spiegel aus Korinth, aus zwei zusammenlegbaren kreisen bestehend, welcher auf der einen seite eine zeichnung in strichmanier zeigt, die den fabelhaften heros Korinthos von Leukas be-Der verf. findet dadurch die Gerhardsche verkränzt darstellt. muthung bestätigt, dass die Etrusker diese ihnen übliche manier der spiegelverzierung den Griechen entlehnt haben. — E. Miller, byzantinische inschrift aus Kleinarmenien; der verf. liest: Της πατρικής οὐσίας ἄναρχε Λόγε, φύλατε άὴ το σο δούλο Ίωάνη (τῷ σφ δούλφ Ιωάννη) βασιλικώ στράτωρι και δρωνγαρήο Κωλονήας (δρουγγαρίω Κωλονείας) Drungarius ist so viel wie militärtribun; ἄναρχε Λόγε "ewiger sohn" für die zweite person der dreieinigkeit. — L. de Ronchaud, der peplos der Athene Parthenos. ser theil der abhaudlung bespricht die anwendung der teppiche in den antiken bauwerken; der verf. weist aus Prop. II, 34, 11-12 nach, dass der porticus des Pompejus in Rom mit gestickten vorhängen versehen war und vermuthet ein gleiches von dem porticus, der nach Pausan. 1, 2 in Athen vom stadtthor bis zum Ceramicus führte. Zuletzt zeigt er, dass der purpur nur eine art zu färben, aber keine bestimmte farbe war. — Bulliot, nachgrabungen in Bibracte; aufzählung der gefundenen email-gegenstände und chemische analyse des gallischen emails. — Unter den nachrichten giebt R. W. Lang einige nachträge zu der auffindung zweier tempel in Golgos (Phil. XXXIII, 744); es wird der fund einer bronzelampe aus Marseille und weiteres über den fortgang der ausgrabungen auf dem forum und dem Palatin mitgetheilt. - Anzeigen von fräul. Clarisse Bader, la femme grecque, einem buche, welches G. Perrot sehr rühmt, und von Bonnetty, Documents historiques sur la religion des Romains, welches wegen der reichbaltigkeit der materialien empfohlen wird.

Nr. 6. Juni. G. Perrot - E. Guillaume, die denkmäler der landschaft Pteria, forts. — E. Miller, griechische inschrift im museum der archäologischen gesellschaft zu Athen. Der verf. re-

stituirt sie folgendermassen:

Αλλοτε [μεν σταδίοις με κατέ]στεξεν Έλλας ἄ[ριστον] Αρματι νικήσαντα Δ[ιος] Πεισαῖον ἀγῶνα [Αλ]λ[ο]τε δ' εν Νεμέη, Πυθοῖ [τε καὶ ἔσχ]ον εν Ἰσθμῷ [Εὐμ]όχθ[ου νείκης ἀθλα, [φέ]ρον τ[ε π]άτρη [Έξ]ήκονθ' [ἱερ]ῶν ὧν ἔ[λ]αβον στεφάνων

[ Εν] πλείστοις ίεροῖς οίς [θέ]μα κεῖτο μόνον. θέμα soll die θεματικοί αγώνες bezeichnen. Diese verse sind die ersten, in welchen auf drei hexameter drei pentameter folgen. -Quicherat, verbesserung lateinischer texte; der verf. schreibt Plaut. Asin. I, 1, 50 obsequentiam (statt obsequelam) und setzt dies wort, dadurch zugleich dem metrum aufhelfend, überall in den schriftstellern der klassischen zeit (bei Nonius p. 215) ein, wo es durch das in einer späteren zeit üblich gewordene obsequela verdrängt worden war; in Lucilius (bei Nonius p. 129 Mercier) corrigirt er Homo impuratus et est impune rapister. Diese beiden von ihm hier behandelten stellen können zugleich als probe für die von ihm veranstaltete ausgabe des Nonius (s. o. märz) gelten. — J. Girard, über die echtheit der dem Lysias zugeschriebenen leichenrede. Der verf. sucht die authenticität zu zeigen und wendet sich dabei gegen Hölscher, der zuletzt dieselbe bestritten hatte; weder die sprache, noch der angebliche mangel an geschmack, noch die, vielleicht absichtlichen, ungenauigkeiten scheinen ihm hinreichend, um die rede dem Lysias abzusprechen. — L. de Ronchaud, der peplos der Athene Parthenos, forts. In diesem abschnitt handelt der verf. von den Zelten. — Unter den nachrichten wird eine liste der von Clermont-Ganneau in Palästina aufgefundenen und noch nicht veröffentlichten inschriften gegeben; es sind 12 hebräische (oder jüdisch-griechische) 7 hieroglyphische, phönicische, aramäische u.s. w. 8 lateinische, 56 griechische; es wird die auffindung eines bronzenen ebers bei Cahors, eines gallischen oppidum mit einer mauer von stein und balken (Caes. bei Gall. VII, 23) bei Luzech (Lot), welches bekanntlich Goeler für Uxellodunum ansah, römischer münzen und samischer vasen in der Victoria-höhle (Yorkshire) mitgetheilt; es ist dieser nummer eine abbildung des oben, mai, beschriebenen griechischen spiegels beigegeben. — Anzeigen von E. Havet, le Christianisme et ses origines, in welchem buch der verf. nachzuweisen sucht, was das christenthum aus den alten entlebnt hat, und von Higward, le mythe d'Jo, der in eklektischer

weise die historische, die symbolische und die neuere etymologische (vergleichende) schule der mythologie zu verbinden sucht.

Nr. 7. Juli. A. Dumont, altgriechische bronzestatuette zu Gourizi in Albanien, nicht weit von Skutari gefunden; die tracht ist auffallender weise derjenigen der albanerinnen ähnlich (mit abbildung). — F. Girard, über die echtheit der leichenrede des Lysias, forts. Der verf. prüft in dieser abtheilung die zeugnisse. — G. Perrot - E. Guillaume, die denkmäler der landschaft Pteria, forts. Das einzige, was zu Euïuk von spuren aus der graecorömischen epoche gefunden worden ist, ist die inschrift im heerdraum eines hauses: ᾿Ασχληπιάδης τῆ ἰδία γυναιχὶ μνήμης χάρις (für χάριν) ἀνέθηχα. — Rayet, noch nicht veröffentlichte oder schlecht bekannt gemachte inschriften aus Samos (Tigani)

1. Ο δήμος Τιβέριον Κλαύδι[ον Νέ]ρωνα δὶς ὅπατον, δὶς αὐ]τοκ]ράτορα, δημαρχικῆς ἔξουσ[ί]ας τὸ πέμπτον, τὸν εὐεργέτην.

Μ. Αὐρ. Τατιᾶνον [Ζ]ωίλου, τὸν ἐκ προγόνων λειτουργὸν καὶ φιλότειμον νεωποιὸν καὶ ἔνδοξον [ά]γωνοθέτην τῶν μεγά-λων σεβαστῶν [Ἡ]ραίων, πατέρα κα[ὶ σ]υνγενῆ πλειόνων [λ]ειτουργῶν καὶ ἀρ[χ?]ικῶν Μ. Αὐρ. [Ζ]ώσιμος, ὁ εἰρήνα[ρχ]ος, τὸν γλυκύτατον ἀδελφὸν καθ' ἃ ὑπόσχετο.

3. Σαράπιδι, "Ισιδι, Εστιαία Θεοχρήστου εθχήν.

4.

Αγαθη τύχη εκ[ὶ] δημιουργών Μαρσ[ύ]λου καὶ Μνησιμβρότου, εδοξε τη βουλη καὶ τῷ Δήμφ Φώκυλο[ς] εἶπεν ὑπερ ων ὁ ἱερεὺς της Ἰσιος εθετο την ἱκετήριαν εν τη βουλη καὶ εγνώσθη ἔννομος εἶναι, ἀξιών τη ... καθότι καὶ πρότερον ... ρειν, δεδόχθαι τη βουλη καὶ τῷ δήμφ τὸν ἱερεα της Ἰσιο[ς] .... τη θεῷ ....

Die fünfte ist nicht herstellbar. — D'Arbois de Jubainville, Les Cimbres et les Kymri. Der verf. widerlegt die von Am. Thierry aufgestellte und von H. Martin in Etudes d'archéologie celtique wieder aufgenommene meinung, dass die Cimbern und Kymren ein und dasselbe volk gewesen sind, eine meinung, welche, wie er sagt, in Frankreich fast allgemein geglaubt wird und in Deutschland fast keine anhänger hat. — Bulliot, nachgrabungen in Bibracte, forts. Goldschmiedewerkstätten und die darin gefundenen reste von schmucksachen, geschnittenen steinen und die dabei gebrauchten werkzeuge, nebst bemerkungen über die ceramik der Gallier.

Nr. 8. August. Th. Roller, Saint-Clément de Rome. Unter

der kirche dieses namens hat man nicht nur die fundamente einer älteren basilica, sondern in noch grösserer tiefe ein Mithraeum aufgefunden, welches, wie die dem cultus des Mithras geweihten örter ein unterirdisches gewölbe hat sein müssen, und welches, wie man aus Hieronymus schliesst, vor 392 n. Chr. der älteren christlichen kirche nach seiner verschüttung als grundlage gedient hat. Ein altar und die von den knieen an aus dem stein, der ihr als basis dient, hervorgehende statue des Mithras (sinnbild des aus dem stein springenden feuers) sind hier, allerdings zerbrochen, aufgefunden worden; mit abbildungen und plänen. - L. de Ronchaud, der peplos der Athene Parthenos, forts. Der verf. weist in diesem schluss seiner abhandlung nach, dass Euripides im Ion 1132-1165, obgleich von einem tempel in Delphi sprechend, in der that das Parthenon beschreibt und folgert aus dieser annahme die ausschmückung dieses tempels mit draperien. Der von den errephoren alle vier jahr gestickte und der Athene dargebrachte peplus war jedoch nicht für die von Phidias gebildete statue der göttin in diesem tempel, sondern für das im heiligthum des Posejdon aufbewahrte und angeblich vom himmel gefallene bildwerk derselben bestimmt. Der peplos der Athene Parthenos dagegen, so endigt der verf., waren die draperien, welche, den inneren porticus des Phidiasschen tempels auf drei seiten umgebend, das bild der göttin gleichsam einhüllten. - Fel. Robiou, die recrutirung des generalstabs und der mannschaften auf den römischen flotten in der zeit der republik. Der verf. weist das vorhandensein von kriegsschiffen sogleich nach vertreibung der könige (Pol. III, 22. 23) nach; eine eigentliche seemacht kann jedoch erst von dem ersten punischen kriege datirt werden; die bemannung bestand anfangs aus römischen bürgern, die, weil an die see nicht gewöhnt, sich, wie Polybius ausdrücklich hervorhebt, ungeschickt zeigten; erst vom zweiten punischen kriege an nahm man die matrosen von den socii navales Ostia, Antium, Minturnae, Sena Gallica etc. Liv. XXVII, 38, XXI, 49 etc.); zu blossen ruderern nahm man, wenigstens zur zeit des krieges gegen Perseus, freigelassene (Liv. XL, 18); von beiden unterschieden sind die classici milites (Liv. XXI, 61), marinesoldaten; an der spitze des schiffes steht der praesectus navis und unter ihm der magister, obersteuermann, und der gubernator, untersteuermann; die ganze flotte befehligt ein praefectus classis oder ein magistrat, prätor u. s. w. Nach der zerstörung Carthago's hielten die Römer die unterhaltung flotte nicht mehr für nöthig; selbst als Pompejus den krieg gegen die seeräuber führte, bediente er sich der contingente der Cyprier, der Phönicier, der Rhodier und Pamphyliens; auch im bürgerkriege bestand Pompejus slotte zum theil aus asiatischen schiffen (Caes. b. civ. III, 7). Sext. Pompejus verdankte die überlegenheit seiner seemacht den spanischen und afrikanischen matrosen; an der spitze

seiner flotte standen freigelassene Menas, Menecrates, Demochares, Apollophanes; um ihn zu besiegen, gründete Octavian durch Agrippa die flotte des lacus Lucrinus und sie trug auch in der schlacht bei Actium den sieg davon. — O. Rayet, agonische inschrift aus Halicarnassus:

[ Ο δημος ετείμησεν?] Αχοντομένην Ιεροκλέους νικήσαντα

Θεοφάνια τὰ ἐν Χίωι παϊδας δίαυλον Ασχλαπιεῖα τὰ ἐν Επιδαύρωι παϊδας δίαυλον Αμφιαράα καὶ Ῥωμαῖα τὰ τιθέμενα ὑπὸ Ὠρωπίων παϊδας δίαυλον, Ἡραῖα τὰ ἐν Ἅργει παϊδας δόλιχον, Ῥωμαῖα τὰ ἐν Κε[ρχύρ]αι παῖδας δίαυλον, Νέμεα παϊδας ἴππιον, Παναθήναια τὰ ἐν Ἀθήναις παϊδας δόλιχον

καὶ Ιππιον, Ἰσθμια ἄνδρας Ιππιον, Ἡραΐα τὰ ἐν Αργει ἄνδρας

『ππιον, ελευθέρια τὰ εν Πλαταίαις ἄνδρας ἔππιον, Ρωμαΐα τὰ εν Χαλκίδι ἄνδρας ἔππιον, Αμφιαράα καὶ Ρωμαΐα τὰ τιθέμενα ὑπὸ Ωρωπίων ἄνδρας ἵππιον, Ασκλαπιεΐα τὰ εν Κῷ ἄνδρας ἵππιον.

Neu sind die Asklepischen spiele in Kos und die Amphiaraischen und Römischen in Oropus. — Nachricht von der auffindung von aschenurnen, thränenurnen, leichenlampen, eisernen und bronzenen glöckchen bei Regensburg. — Anzeigen von Hittorf, Recueil des monuments de Ségeste et de Sélinonte, von Fr. Le normant, Essai de commentaire des fragments cosmogoniques de Bérose, von Courdaveaux, Eschyle, Xénophon et Virgile, von Fr. Le normant, Essai sur la propagation de l'alphabet phénicien dans l'ancien monde.

Sept. Th. Roller, Saint-Clément de Rome, forts., über die ursprüngliche basilica. — Fél. Robiou, die recrutirung des generalstabs und der mannschaften auf den römischen flotten des kaiserreichs, forts. Unter dem kaiserreich wurde der oberbefehl über die hauptslotten meist freigelassenen gegeben, an der spitze der nebenslotten stehen, nach den inschriften zu schliessen, Römer; der befehlshaber einer nebenflotte steht im range über dem legionstribunen und über dem unterpräfecten einer prätorianischen flotte; zu trierarchen wurden verdiente matrosen gemacht, die nachher zu einem höheren range nicht aufsteigen konnten. Unter den subalternofficieren werden der navarch und unter ihm der gubernator, der proreta und unter ihm der naophylax, so wie der armorum custos genannt. Ueber die aushebung der matrosen ist etwas sicheres nisht auszumachen; ihr dienst dauerte bisweilen über dreissig jahre. — A. Dumont, Rhodische stempel in Etrurien gefunden, z. b. 'Αμύντας, 'Ιπποχρατεύς ατλ. — D'Arbois de

Jubainville: Alpes Penninae, Graiae, Cottiae. Der verf. hat nichts gegen die ableitung des namens Penninae von dem Celtischen penn-kopf, gipfel, welche Raverat in der rev. savoisienne giebt; dagegen weist er nach, dass die andern ableitungen desselben gelehrten Graiae von graig (vielmehr craig) felsen, und Cottiae von cot (vielmehr coit) holz, wald unannehmbar sind; das letztere leitet der verf. von dem namen des königs Cottius, dem coth, alt, zu grunde liegen mag, ab. — Ch. Lenormant (aus dessen nachlass von Fr. Lenormant mitgetheilt), über ein bruchstück eines vas Murrhinum. Der verfasser glaubt in einem von de Saulcy aus Palästina mitgebrachten gefassstück die murrha entdeckt zu haben; danach würde dieser stoff ein zwischen dem Chalcedon und dem Hyalit stehender Quarz sein. - Schuermans, ein etruskisches grab in Belgien. Die in Eygenbilzen nördlich von Tongern aufgefundenen gegenstände, ein geprägtes goldenes stirnband, ein cylindrischer eimer mit zwei henkeln, eine oenochoë mit schiffsschnabelförmiger schnauze u. s. w. sind unzweifelhaft etruskischen ursprungs und aus dem dritten oder vierten jahrhundert vor unsrer zeitrechnung; nach den funden etruskischer gegenstände nimmt er handelswege dieses volks über die Alpen (Grimsel), den Rhein abwärts, und in nördlicher richtung nach Hanover und in die Bernsteinländer an. - Bulliot, nachgrabungen in Bibracte, schluss. Es sind im ganzen 35 hütten oder werkstätten aufgefunden. — Unter den nachrichten wird eine liste der von A. Dumont auf seiner forschungsreise durch Griechenland aufgefundenen vasen, bronze- und marmorgegenständen u. s. w. und weiteres über die ausgrabungen in Luzech (s. o. Juni) mitgetheilt. — Anzeigen von Chassang, Nouveau dictionnaire grec-français und Nouvelle grammaire grecque d'après les principes de la grammaire comparée und von E. Tournier, Bibliothèque de l'Ecole des hautes études, sciences philologiques et historiques, fasc. I, conjecturen zu Apollonius Rhodius, Aristophanes, Athenaeus, Demosthenes u. s. w. enthaltend.

Nr. 10. Oct. G. Perrot - E. Guillaume, Amasia, mit abbildungen und plänen. Die verf. sind überzeugt, die von Strabo erwähnten königsgräber aufgefunden zu haben. — Colonna-Ceccaldi, entdeckungen in Cypern (s. 1871. Dec. Phil. XXXIII, 744). der verf. giebt Lang (s. mai 1872) recht, dass in Golgos zwei tempel vorhanden gewesen sind; die figuren des älteren tempels stammen aus der zeit des assyrischen und ägyptischen, auch graecopersischen einflusses; der neuere tempel ist, wie man aus den resten der bildwerke schliessen muss, nach Cimons expedition (450) gebaut. — A. Dumont, massgefäss  $(\sigma \acute{\eta} \varkappa \omega \mu \alpha)$  aus Panidon in Thracien, mit abbildung und der aufschrift  $[\epsilon \pi i \ \mathring{\alpha} \gamma o \varrho] \alpha v \acute{\rho} \mu o v \ \mathring{\sigma} \mu v \acute{\tau} \mu v v$ . Dies gefäss beweist, dass die griechischen colonien in Thracien die attischen masse angenommen hatten. — Unter den

nachrichten wird eine liste der in Ecole des beaux-arts aufgehobenen restitutionen alter bauwerke und denkmäler, wie columna Traiana, templum Martis, Vestae etc., 63 nummern in 976 zeichnungen, mitgetheilt. — Anzeige von G. Perrot-E. Guillaume, Exploration archéologique de la Galatie, mit inhaltsangabe; in diesem werk befinden sich die entdeckungen, welche in Ancyra gemacht worden sind, und die abschnitte über die denkmäler der landschaft Pteria und über Amasia, von welchen die rev. arch. (märz — oct. 1872) auszüge gebracht hat; ferner anzeige von A. Dumont, la population de l'Attique, d'après les inscriptions récemment découvertes.

Nr. 11. Nov. Guérin, entdeckung des grabes der Maccabäer in Khirbet-el-Medich, ehemals Modin, mit abbildungen. — Roller, Saint-Clément de Rome, forts.; die malereien der ersten basilika. — A. Dumont, Choenix des attischen systems (s. rev. arch. 1868) mit abbildung; die rundschrift ist  $\Delta H(M)O\Sigma(IO)N$ . Der verf. giebt eine ausführliche vergleichung der masse von Gythium und von Attica. — Colonna-Ceccaldi, die patera von Idalia (Dali), mit abbildung; in der auf einem thron sitzenden figur glaubt der verf. Isis zu sehen. — Flouest, der tumulus des waldes von Langres u. s. w.; es sind dort waffen und geräthschaften aus der gallischen zeit gefunden worden. — L. Renier, römische inschrift aus Entrains (Interanum, Nièvre)

AVG·SACR·DEO BORVONI ET CANDI DO AERARI SVB CV RA LEONIS ET MAR CIANI EX VOTO R AERARI DONA

Diese Aerarii sind bergleute unter der leitung des Leo und des Marcianus; von dem gott Borvo haben Bourbon-l'Archambault und Bourbon-les-Bains den namen; der gott Candidus erscheint hier zum ersten male. — Unter den nachrichten wird kenntniss gegeben von der auffindung antiker mosaiken in den umgebungen Roms, einer antiken statuette der Minerva bei Vienne (Isère), einer inschrift von Vindonissa über die wiedererbauung des Jupitertempels in dieser römischen station, römischer gräber mit vasen bei Neuville-le-Pollet, unfern Dieppe, serbischer volksgesänge, welche griechische mythen erzählen, neuer archäologischer denkmäler in Jerusalem, zweier sarkophagen in Rom und einiger glasgefässe auf dem Viminal.

Nr. 12. Dec. Auffindung bronzener degen in Alies (Cantal) und beschreibung derselben (mit abbildung). — A. Dumont, Athenische stele, eine leichenbeisetzung darstellend, mit abbildung (s. Benndorf, griechische und sicilische vasenbilder, p. 7). Der verf.

schliesst: "eine berühmte schule, welche sich an Winckelmann und an Göthe (soll wohl heissen Lessing) knüpfte, hat behauptet, dass die Griechen den tod nur unter symbolen darstellten. Diese meinung, welche lange zeit überwog, hat die erklärung einer menge von marmordenkmälern unmöglich gemacht, deren sinn jedoch sehr einfach ist. Die werke über antike bildwerke und besonders die populären bücher, in denen man die durch die gelehrsamkeit erworbenen einsichten zur kenntniss aller zu bringen sucht, sind überhäuft mit grundsätzen, welche gerechtfertigt erschienen, als sie in die wissenschaft eingereiht wurden, aber welche die (später bekannt gewordenen) thatsachen widerlegen. Die rolle der gelehrten wird noch lange zeit darin bestehen, die darstellungen zu beschreiben und zu classisiciren, ohne dass es leicht sein wird, zu allgemeinen schlüssen darüber zu kommen, welche scenen der griechische künstlergeist vermied". Hätte der verf. Lessing selbst gelesen, und nicht entstellungen seiner theorie, so würde er sich diese bemerkung erspart haben. Aber es geht ihm, wie der mehrzahl der alterthumsforscher. Lessing hat nie geleugnet, dass die alten concrete darstellungen von leichen oder skeletten gegeben haben; er behauptet nur, dass das abstractum "der tod" von ihnen als genius mit umgekehrter fackel dargestellt worden ist. — Van der Haeghen, griechische inschriften des tempels von Philae (von Letronne 1832 veröffentlicht). In der zweiten zeile liest der verfasser, statt μετασχή κτισάμενος bei Letronne, μετασχηματισάμενος. Die zweite (christliche) inschrift giebt er so: † καὶ τοῦτο .. (τὸ?) άγαθον έργον εγένετο επί τοῦ όσιωτάτου πατρός ήμῶν επισκόπου απα Θεοδώρου ο Θεός αὐτὸν διαφυλάξη ἐπὶ μήκιστον χρόνον. — Flouest, die aufgrabungen in dem Magny-Lambert. In den durchsuchten grabstätten sind armbänder von bronze, ein halbrundes rasiermesser von demselben metall u. s. w. gefunden worden; am wichtigsten jedoch sind die gegenstände etruskischen ursprungs, welche im Monceau-Laurent entdeckt worden sind, ein degen, ein cylindrischer eimer, zwei schalen, ganz ähnlich denen, welche in Marzobotto im Bolognesischen neuerdings zum vorschein gekommen sind (s. o. sept.). — Ern. Desjardins, die römische colonie Banasa (Plin. V zu anfang) und geographische erforschung der Mauretania Tingitana (mit karte). Aus einer inschrift, welche auf dem linken ufer des Oued S'bou (Subur der alten) gefunden worden ist, deren facsimile gegeben wird, und welche in folgender weise restituirt worden ist [Imp. Caesari M. Aurelio Commodo Augusto Germanico Sarm]atico, ponti[fici Ma]ximo, tribuni[ciae pote]statis p(atri) p(atriae) co(n)s(uli) [Cur]antibus C. Castric[io...]iio, secundum; et Q. Iunio Ga[....] duumvi[r]is col(oniae) [A]eliae Banasae, l(oco) d(ato) d(ecreto) d(ecurionum) geht die lage der stadt hervor. — Léon Heuzey, Heraclea der provinz Lyncos (d. h. der Lyncesten, s. Thuc. IV, 83) und die landschaft der Pelagonier.

Der verf. giebt zuerst folgende inschriften: Γ. ᾿Αρβειανὸν (oder Ἦρελλιανὸν) Σεκοῦνδον τειμῆς ἔνεκεν οἱ ὑπογεγραμμένοι φίλοι, folgen 48 namen; und C. Iulius Bassus C. f. Maec(ia) Pelago(nia) mis(sus) vete(ranus) ex leg(ione) VIII Aug(usta) mil(itavit) ann(os) XXV vixit ann(os) LXXV. H[e]r(e)d(es) f(ecerunt) C. Iulius Caenialis et C. Iulius Olumpius et C. Iulius Felix ex t(estamento) a(d) m(onumentum) den(arios) LX. Sodann untersucht er die wohnsitze der Pelagonier, der Lyncesten und der Deuriopen, welche sich in das mittlere thal des Erigon theilten. — Léon Renier theilt mit, dass in Néris-les-Bains ziegel gefunden worden sind mit dem stempel Leg. VIII. Aug. oder Leg. VIII. Aug. C. App(io) Leg(ato). — Unter den nachrichten befindet sich ein bericht über die auffindung einer schönen mosaik zwischen Viminal und Esquilin, so wie die entdeckung von zwölf gallischen äxten von bronze in Ornaisons bei Narbonne.

Revue critique d'histoire et de littérature, 1874. Nr. 11: Campbell, Sophocles, with english notes and introductions, Vol. I. (Oed. Tyr., Oed. Col., Antig.) und Three plays of Sophocles (Antig., El., Deianira) translated into english verse, anzeige von Tournier, welchem der verf., der den Laurentianus A und für Oed. Col. den Paris. A neu verglichen hat, in seinem absichtlichen "conservatismas" nicht consequent erscheint. - Nr. 15: Schon Bruun, Graesk Formlaere, Christiana 1873, kurze anzeige des nach der vergleichenden sprachlehre entworfenen buchs von M. B(réal). — Nr. 18: Ussing, Kong Attalos' Stoa i Athen (avec un résumé en français), inhaltsangabe von Vidal-Lablache. — Nr. 19: Meister, Daretis Phrygii de excidio Troiae historia, und Koerting, Dictys und Dares, besprochen von G. P(errot) [s. Philol. Anz. VI, 5, p. 240]. — Nr. 20: Hartel, homerische studien, beiträge zur homerischen prosodie und metrik. Inhaltsangabe des buchs, in welchem der verf. zu zeigen sucht, dass die ursache der verlängerung eines kurzen vocals vor  $\lambda$ ,  $\mu$ ,  $\nu$ ,  $\varrho$ ,  $\mu$ ,  $\sigma$  darin liegt, dass diese consonanten zu ihrer aussprache mehr zeit erforderten als die übrigen, durch Nicole [s. Phil. Anz. VII, 2, p. 73]. — Müllenhoff, Taciti Germania; empfohlen, aber nicht in allen lesarten gebilligt von Gantrelle. — Nr. 22: Jolly, geschichte des infinitivs im indogermanischen. Inhaltsangabe von Bergaigne. -Curtius, grundzüge der griechischen etymologie, mit einwendungen gegen die ansichten des verf. über die phonetischen gesetze von M. B(réal) [s. Phil. Anz. VI, 1, p. 3]. — Nr. 23: Choisy, L'art de bâtir chez les Romains, dessen dritten abschnitt de collegiis opisicum der verf. mit einigen zusätzen bespricht. - Nr. 24: Wescher, Dionysii Byzantii de Bospori navigatione quae supersunt. Paris 1874, mit kritischen bemerkungen angezeigt von Tournier. —

# 1. ABHANDLUNGEN.

## XV.

# Kleon und Aristophanes' Babylonier.

Wenn die vielfach behandelte frage, zu welchen maassregeln sich Kleon durch die Babylonier des Aristophanes veranlasst sah, hier aufs neue einer besprechung unterzogen wird, so ist der versuch, für eine der bisher aufgestellten ansichten einen festen grund zu gewinnen, durch die bedeutende divergenz, die sich noch in neueren schriften über diesen vorgang findet, wohl gerechtfertigt. So nehmen, um von früheren vertretern dieser entgegengesetzten auffassungen abzusehen, Ranke, Vit. Arist. p. XIX Meinek., E. Petersen, Fleck. jahrb. LXXXV, p. 655, Droysen, übers. p. 5, Teuffel in Pauly's R. E., Arist., p. 1618, Müller-Strübing, Arist. und die histor. kritik, p. 607, an, Kallistratos sei von Kleon angegriffen worden. A. Müller, Arist. Ach. p. XIII, hält es nach dem vorgange Bergk's, Fr. com. gr. ed. Mein. II, 2, p. 932, ebenso gut für möglich, dass Aristophanes angeklagt, als auch dass Kallistratos zwar vor gericht gezogen wurde, Aristophanes aber für ihn eintrat (ähnlich auch Bernhardy, Gr. lit. gesch. II, 2, p. 626). Dagegen behaupten W. Ribbeck in seiner ausgabe der Acharner, p. 216, und W. Dindorf in der neuesten ausgabe der Poetae scenici, prol. p. 27, mit aller entschiedenheit, dass nur Aristophanes selbst von Kleon angegriffen werden konnte.

Ferner lässt von den beiden maassregeln Kleons, die das Rav. scholion zu Ach. 378 mit den Babyloniern in verbindung bringt Philologus. XXXVI. bd. 3.

(ὁ Κλέων ἐγράψατο αὐτὸν ἀδικίας εἰς τοὺς πολίτας — καὶ ξενίας δὲ αὐτὸν ἐγράψατο καὶ εἰς ἀγῶνα ἐνέβαλεν), Bernhardy nur die letztere bestehen, indem er die rache Kleons hinter "der sykophantischen γραφή ξενίας" versteckt sein lässt, während Müller-Strübing, und, wie es scheint, auch Droysen, p. 7, gerade diese klage für eine nur vorgebliche halten. Ebenso Ranke, p. XXIV, E. Petersen, p. 656, und Teuffel, wenigstens was diese klage als folge der Babylonier betrifft, während sie dieselbe als eine folge der Ritter des Aristophanes gelten lassen.

Diesen verschiedenen ansichten gegenüber vereinzelt steht die von O. Müller, Gesch. d. gr. lit. II, p. 219, und Kock, de Philon. et Call., progr. Guben 1855, vertretene da, nach welcher Kleon durch die Babylonier veranlasst wurde, beide männer, Kallistratos und Aristophanes anzugreifen, und zwar durch zwei von einander unabhängige maassregeln, Kallistratos durch die direct auf diesem stücke fussende klage, Aristophanes durch die also ebenfalls in diese zeit 1) fallende  $\gamma \rho \alpha \phi \dot{\gamma} \xi \epsilon \nu \ell \alpha \zeta^2$ ).

Den bis jetzt noch zu vermissenden beweis der richtigkeit dieser ansicht zu führen, und zwar aus einer eingehenderen betrachtung der verse 652—54 der Acharner-parabase, ist die nächste aufgabe der hier folgenden abhandlung. An die erklärung dieser verse schliesst sich mit nothwendigkeit eine darlegung der ihr zu grunde liegenden auffassung des verhältnisses an, in welchem Aristophanes und Kallistratos zu den Babyloniern und Acharnern, zu einander und zu dem publicum standen. Ein dritter abschnitt behandelt die formale seite der auf grund der Babylonier gegen Kallistratos eingebrachten klage.

I.

## Die verse der Acharner-parabase 652 - 54:

1) Bei Kock, der übrigens zwar Kallistratos wegen der aufführung angeklagt werden, aber von Aristophanes vor gericht unterstützt werden lässt, findet sich die unbedeutende abweichung, dass die γραφή ξενίας, die allerdings schon nach den Babyloniern drohte, erst nach den Acharnern erfolgte (p. 26).

2) Bei O. Müller findet sich keine weitere begründung; Kock geht von der annahme aus, die mit der dort entwickelten auffassung der bedeutung des didaskalos zusammenhängt, dass der ποιητής der Acharner-parabase von dem διδάσχαλος derselben verschieden sein müsse, und also Ach. v. 652 ff. nicht auf denselben gehen könnten wie v. 631. 32.

διά ταύθ' ύμας Λακεδαιμόνιοι την ελρήνην προκαλούνται και την Αλγιναν άπαιτούσιν και της νήσου μεν έκείνης ου φροντίζουσ', άλλ' ένα τούτον τον ποιητην άφελωνται

sind noch nicht genügend erklärt worden. Die erwähnung, dass die Lakedaemonier die insel Aegina von den Athenern verlangten, hat an sich freilich keine schwierigkeit; denn wenn diese forderung auch nicht erst zur zeit der aufführung der Acharner gestellt worden war, so war sie doch wenige jahre vorher<sup>3</sup>) erhoben und seitdem nie zurückgezogen worden. Inwiefern aber mit der herausgabe dieser insel für die Athener zugleich der verlust des dichters verbunden gewesen wäre, ist nicht klar, und ebenso wenig, wie dieser dazu kommt, in einem im januar 425 aufgeführten stücke im entschiedensten gegensatz gegen die wirklichkeit von friedensanerbietungen der Lakedaemonier zu sprechen.

Was das erstere betrifft, so ist die auf das (im Rav. fehlende) scholion zu Ach. 654 und auf schol. Plat. apol. p. 19 C zurückgehende erklärung, dass Aristophanes oder Kallistratos kleruche auf Aegina gewesen, und dass desshalb mit der von den Lakedaemoniern geforderten herausgabe dieser insel der verlust des einen oder des andern zu befürchten gewesen wäre, mit recht von Müller-Strübing, p. 604 ff., als unhaltbar zurückgewiesen worden. Müller-Strübing selbst gibt die ihm freilich "selbst nicht völlig genügende" erklärung (p. 607): "der dichter, von dem hier die rede ist, wer er auch sei, muss auf Aegina besitzungen gehabt haben, aber schon vor der austreibung der Aegineten, und dieser besitz muss bei der vertheilung an die athenischen kleruchen ihm als athenischem angehörigen und bürger belassen worden sein", so dass bei einer restitutio in integrum dieser ältere besitztitel auch von den Aegineten noch respectirt werden konnte, natürlich nur unter der bedingung, dass der dichter sein athenisches bürgerrecht aufgegeben hätte.

Auch in dieser, übrigens ja auch sonst wenig wahrscheinlichen, erklärung hat die in den worten διὰ ταῦθ' ὑμᾶς Λακεδαι-

<sup>3)</sup> A. Müller (zu v. 653) und W. Ribbeck (p. 233) beziehen das anaiteer the Alyerar auf die von Thuc. I, 139, 1 erwähnte forderung vor ausbruch der feindseligkeiten; Müller-Strübing (p. 574 anm.) auf die (übrigens von Thuc. II, 59, 2 direct bezeugten) unterhandlungen des jahres 430.

μόνιοι τὴν εἰρήνην προκαλοῦνται liegende schwierigkeit keine berücksichtigung gefunden. Und doch ist diese fiction von dem friedensgesuche der Lakedaemonier für die damalige politische sachlage im höchsten grade auffallend. Es genügt, hierfür auf die worte hinzuweisen, die Thukydides die Lakedaemonier bei der gesandtschaft während der blokade von Pylos, drei bis vier monate nach der aufführung der Acharner sagen lässt (IV, 18, 1): ἥκομεν παρ' ὑμᾶς πρότερον αὐτοὶ κυριώτεροι νομίζοντες εἶναι δοῦναι ἐφ' ἃ νῦν ἀφιγμένοι ὑμᾶς αἰτούμεθα<sup>4</sup>).

Dieser ohne frage vorhandene widerspruch mit den factischen verhältnissen wird um so mehr als solcher empfunden, als er sich nicht etwa im stücke selbst findet, für das man dem dichter eher das recht zugesteht, seine zuschauer durch kühne fictionen und vorführung an sich unmöglicher dinge über die wirklichkeit zu erheben 5), sondern in der parabase, in der man mit recht voraussetzt, dass das, was der dichter über seine eigenen verhältnisse oder über politische ereignisse vortragen lässt, der wirklichkeit wenigstens in seinen grundzügen entspreche, wenn auch die ausführung im einzelnen vielleicht übertreibungen und verzerrungen des thatsächlichen verhältnisses enthalten mag. So haben z. b. die den hier besprochenen worten vorhergehenden verse über die äusserung des perserkönigs an die lakedaemouische gesandtschaft doch den thatsächlichen hintergrund, dass um diese zeit wiederholt gesandtschaften von Sparta an Artaxerxes abgegangen waren (Thuc. IV, 50, 2); das übrige über diese gesandtschaft berichtete wird man für fiction zu halten haben; aber es ist eine solche, die nicht in das gebiet des historisch möglichen oder nichtmöglichen gehört.

Zur beseitigung des erwähnten anachronismus das προκαλοῦνται als futurum aufzufassen, ist wegen des dabei stehenden ἀπαιτοῦσιν unstatthaft. Wo so viel, ja alles, auf das richtige verständniss des tempus ankommen würde, dürfte irgend ein dahin

5) Doch verdient es beachtung, dass in den Acharnern nicht die Lakedaemonier den frieden suchen, sondern der Athener Dikaiopolis (v. 131) durch den von den göttern speciell dazu bevollmächtigten Amphitheos (v. 51).

<sup>4)</sup> Vgl. auch Thuc. IV, 21, 1: οἱ μὲν οὖν Δακεδαιμίνιοι τοσαὖτα εἰπον, νομίζοντες τοὺς Άθηναίους ἐν τῷ πρὶν χρόνῳ σπονδῶν μὲν ἐπιθυμεῖν, σφῶν δὲ ἐναντιουμένων κωλύεσθαι. Schol. RV Ar. Pac. 219: ληφθείσης αὐτῆς (τῆς Πύλου) περὶ εἰρήνης πρῶτον < πρῶτοι codd. > Λακεσαιμόνιοι πρὸς Αθηναίους ἐπρέσβευσαν.

zielender fingerzeig durch ein adverbium oder einen sonstigen zusatz nicht fehlen. Auch würde dem sinne nach hier kein futurum stehen können: die worte την ελοήνην προκαλοῦνται sind dem ganzen zusammenhang nach auf das engste mit dem την Αίγιναν ἀπαιτοῦσιν verbunden; denn das διὰ ταῦτα (v. 652) bringt die friedensvorschläge der Lakedaemonier mit dem auf den lobenden worten des königs beruhenden wunsche, den dichter als ξύμβουλος zu heben, in verbindung. Die aussicht, diesen zweck auf diesem wege zu erreichen, beruht aber eben in dem ἀπαιτεῖν την Αίγιναν.

Da also von diesem auswege abzusehen ist, so bleibt die frage übrig: was konnte den dichter dazu bewegen, dass er in der erfindung des friedensgesuches der Spartaner, und zwar des friedensgesuches zu dem angeblichen zwecke, mit der durch dasselbe zu erlangenden insel Aegina den seinem lande so grossartig nützenden dichter zu gewinnen, den zuschauern etwas vorführte, worin sie auch nicht im entferntesten ein bild der ja ganz anders gearteten gegenwart erkennen konnten?

Ohne einen bestimmten zweck ist eine solche ersindung sinnlos. Nun liegt aber der zweck derselben offenbar in der bitte v. 655 ἀλλ' ὑμεῖς τοι μή ποτ' ἀφῆθ', ὡς κωμφδήσει τὰ δίκαια. Wenn dieser bitte keine wirkliche veranlassung zu grunde liegt, und die verse von v. 652 an also nur eine müssige ersindung sind, so kann man die ganze stelle getrost als das schwächste und matteste bezeichnen, das überhaupt von Aristophanes gedichtet worden ist. Glaubt jemand, sich dabei begnügen zu können, so lässt sich freilich der stricte beweis der unmöglichkeit seiner auffassung nicht führen. Ganz anders aber steht, wie jeder zugeben muss, die auch dann freilich noch gewagte ersindung des dichters da, wenn zu der an das publicum gerichteten bitte eine wirkliche und zwar dringende veranlassung vorhanden ist, welche sich hinter der siction vom verlangen der Lakedaemonier verbirgt.

Den richtigen weg zum verständniss dieser siction hat Bergk (bei Mein. Fr. com. gr. II, 2, p. 934) gezeigt, nach welchem in ihr eine anspielung auf die von Kleon gegen Aristophanes anhängig gemachte  $\gamma \varrho \alpha \varphi \dot{\gamma} \xi \epsilon \nu \ell \alpha \varsigma$  enthalten ist (ebenso A. Müller, p. XIV).

Da diese klage in neuerer zeit entweder überhaupt oder doch als eine folge der Babylonier des Aristophanes in zweifel gezogen worden ist (vgl. p. 386), ohne dass bisher eine widerlegung dieser

zweifel versucht worden wäre, lässt sich eine prüfung derselben hier nicht vermeiden.

Das Rav. scholion zu Ach. 3786) bringt die klage ξενίας neben der klage wegen ἀδικία εἰς τοὺς πολίτας ausdrücklich mit den Babyloniern in verbindung, was um so werthvoller ist, als die stelle, welche in diesem scholion erklärt wird, keine veranlassung geben konnte, die sache zu erfinden. Dasselbe verhältniss der klage ξενίας zu den Babyloniern ist in dem im cod. Venet. 474 erhaltenen leben des Aristophanes (XI bei Dübn., IV bei Mein.), in der allerdings von der klage wegen άδικία είς τοὺς πολίτας nichts erwähnt ist, ausgesprochen. Die worte derselben mögen hier vollständig mitgetheilt werden, weil mit der überlieferung eine umstellung vorgenommen werden muss. Es heisst an der betreffenden stelle (p. XXVII, 15 Dübn.): διεχθρεύσας δε μάλιστα Κλέων, τῷ δημαγωγώ και γράψας και αδιού τους Ιππέας - δι έαυτου ύ 'Αριστοφάνης ὑπεκρίνατο, αὑτοῦ τὸ πρόσωπον μίλτφ χρίσας. (Αnstatt lin. 22 jetzt lin. 27) ) διήχθοευσε δε αὐτῷ ὁ Αριστοφάνης, έπειδή ξενίας κατ' αὐιοῦ γραφήν ἔθετο, ὅτι καί<sup>8</sup>) ἐν δράματι αθτοῦ Βαβυλωνίοις διέβαλε τῶν Αθηναίων τὰς κληρωτας άρχας παρόντων ξένων (jetzt lin. 22) και αξιιος αὐτος γέγονε ζημίας πέντε ταλάντων, α υπο ιων ιππέων κατεδικάσθη, ως φησιν εν Αχαρνεύσιν εγώδ εφ' ώ γε το κέαρ ευφράνθην ιδών, τοις πέντε ταλάντοις οίς Κλέων έξήμεσεν. (Es folgt anstatt lin. 27 lin. 30) ως ξένον δε αὐτὸν ἔλεγε, παρόσον οι μεν αὐτόν φασιν είναι 'Ρόδιον ἀπὸ Λίνδου, οί δὲ Αλγινήτην, στοχαζόμενοι έχ τοῦ πλεῖστον χρόνον τως διατριβάς ποιείσθαι αθτόθι, η και ότι ξκέκτητο έκείσε, κατά τινας δε ώς διι ο πατήρ αὐτοῦ Φίλιππος Αλγινήτης. ἀπολυθηναι δε αυτον εξπόντα αστείως έκ του Όμηρου ταυτα μήτης μέν τ' εμέ φησι τοῦ εμμεναι, αὐτὰρ εγωγε οὐκ οἰδ οὐ γάρ πώ

<sup>6)</sup> Διὰ τὴν πέρυσι χωμφσίαν] τοὺς Βαβυλωνίους λέγει. τούτους γὰρ πρὸ τῶν Αχαρνέων Αριστοφάνης ἐδίσαξιν, ἐν οἰς πολλοὺς χαχῶς εἰπεν. ἐχωμφόησε γὰρ τάς τε χληρωτὰς χαὶ χειροτονητὰς ἀρχὰς χαὶ Κλέωνα παρόντων τῶν ξένων. χαὶ διὰ τοῦτο ὀργισθεὶς ὁ Κλέων ἐγράψατο αὐτὸν ἀδιχίας εἰς τοὺς πολίτας, ὡς εἰς ὕβριν τοῦ σήμου χαὶ τῆς βουλῆς ταῦτα πεποιηχότα. χαὶ ξενίας δὲ αὐτὸν ἐγράψατο χαὶ εἰς ἀγῶνα ἐνέβαλεν.

<sup>7)</sup> Nach der überlieferten anordnung wäre die in den Acharnern erwähnte ζημία Kleon's eine folge der Ritter des Aristophanes!

<sup>8)</sup> Der cod. zai öw. Bergk, p. 936, streicht das zai, eine ohne die umstellung der abschnitte allerdings nothwendige änderung. Weniger leicht ist die conjectur Wyttenbach's zu Plut. Mor. p. 71 D, der nach dem #3 ετο zai des cod. einfügt: ὅτο αὐτον διέβαλε.

τις ξὸν γόνον αὐτὸς ἀνέγνω (α 215). δεύτερον δὲ καὶ τρίτον συκοφαντηθεὶς ἀπέφυγε καὶ οὕτω φανερὸς κατασταθεὶς πολίτης κατεκράτησε τοῦ Κλέωνος. ὅθεν ) φησίν αὐτὸς δ' ἐμαυτὸν ὑπὸ Κλέωνος ἄττ' ἔπαθον ἐπίσιαμαι δὴ καὶ τὰ έξῆς (Ach. 377).

Hiervon abzuweichen und für die ansetzung der γραφή ξενίας nach den Rittern zu sprechen scheint das zeugniss der ebenfalls im cod. Venet. und in einer Pariser handschrift enthaltenen kürzeren Vita (XII bei Dübn.). Dort heisst es (p. XXVIII, 13): διεχθρεύσας δὲ μάλισια Κλέωνι τῷ στρατηγῷ καὶ γράψας κατ' αὐτοῦ τοὺς Ἱππέας αὐτὸς ὑπεκρίναιο. ὁ δὲ ξενίας < Ven. add. αὐτός, Par. ὁ δὲ ξενιτείας > κατ' αὐτοῦ ἔγκλημα ἔθετο. καὶ γὰρ δή φασί τινες αὐτὸν 'Ρόδιον γεγονέναι. ἀπελύθη δὲ τὸ μὲν πρῶτον εἰπών μήτηρ μέν — ἀνέγνω. δεύτερον δὲ καὶ τρίτον συκοφαντηθεὶς ἀπέφυγεν. ὅθεν φησίν αὐτὸς δ' ἐμαντὸν — διέβαλλε.

Diese Vita ist jedoch, wie schon Westermann, Βιογο. p. XIV, bemerkt, nur ein auszug oder eine kürzere recension der Vita XI Dübn. Da nun in dieser die γραφή ξενίας deutlich nicht als eine folge der Ritter hingestellt wird, vielmehr die Ritter als eine folge des grimmigen hasses, den der dichter auf Kleon geworfen (διεχ-θρεύσας, p. XXVII, 15), als die ursache dieses hasses aber die γραφή ξενίας (p. XXVII, 27), so ist von vorn herein anzunehmen, dass die abweichende darstellung der Vita XII auf einem mangelhaften excerpte beruht. Dies ist auch äusserlich leicht nachweisbar: Nach dem διεχθρεύσας der Vita XI ist in dem excerpte mit den worten über das persönliche auftreten des Aristophanes zugleich auch das für die einführung der γραφή ξενίας durchaus nothwendige, nach jenem διεχθρεύσας aber leicht scheinbar überflüssige διήχθρευσε δὲ αὐτῷ ὁ ᾿Αριστοφάνης ἐπειδή weggelassen worden.

Eine nur in der Vita sich findende notiz kann allerdings an und für sich noch keine autorität beanspruchen und würde dem widerspruche irgend einer andern besser beglaubigten angabe gegenüber oder auch bei irgend welcher inneren unwahrscheinlichkeit ohne erhebliches gewicht sein. Bei der hier in frage kommenden sache ist aber weder der eine noch der andere einwurf zu machen.

<sup>9)</sup> Es liegt nahe, vor diesem worte eine lücke anzunehmen, in der von der klage wegen des κακῶς λέγειν τὴν πόλιν die rede gewesen wäre. Doch lassen sich vielleicht auch die worte δεύτερον — Κλέωνος als in parenthese gesagt auffassen, so dass das ὅθεν φησίν sich nicht auf diese zu beziehen brauchte.

Denn einerseits stimmt Rav. schol. 378 mit der angabe der Vita überein, und die voraussetzung, der wir bei Ranke, Petersen und Teuffel begegnen (vgl. p. 386), dass die in den Wespen (v. 1284 ff.) erwähnte chicane Kleons gerade die von der Vita in die zeit nach den Babyloniern versetzte klage Eerlag sein sollte, lässt sich durch nichts begründen. Ueberdies liesse sich, wenn man dem verfertiger der Vita so viel glauben schenken will, an eine nach der aufführung der Ritter erfolgte wieder-aufnahme derselben klage denken 10). Andererseits ist es eine keineswegs gerechtfertigte voraussetzung, dass für die klage \xieviac das bei der aufführung der Babylonier bekanntlich nicht anzunehmende persönliche auftreten des Aristophanes als dichter nothwendig gewesen wäre, wie dies im nächsten abschnitte des näheren zu erörtern sein wird. Dort wird sich ebenfalls ergeben, weshalb die besprochenen verse nicht, was an und für sich ebenso wohl denkbar wäre, auf den Kallistratos gehen können, und weshalb überhaupt der dichter der wahren die erdichtete gefahr substituirt.

Die ähnlichkeit zwischen der wirklich vorhandenen und der fingirten gefahr ist übrigens grösser als sie beim ersten anblick erscheint. Die in den scholien zu v. 654 theils behauptete theils verneinte aeginetische kleruchie 11) des Aristophanes lässt sich natürlich nicht als stützpunkt der klage Kleons betrachten; denn, wie sich ähnlich auch Müller-Strübing, p. 607, ausspricht, die zugehörigkeit zu den kleruchen würde gerade ein gewichtiges beweismittel für den vollbesitz des bürgerrechts gewesen sein. Wenn Kleon dagegen behauptete, Aristophanes wäre ein Aeginete und nicht im besitze des attischen bürgerrechts, so war der dichter, wenn diese behauptung richtig war, in dem falle, dass die Lakedaemonier das von ihnen gewünschte Aegina von Athen erhielten, allerdings in gefahr, wenn auch in andrer weise als bei dem unterliegen in der γραφή ξενίας, den Athenern verloren zu gehen.

<sup>10)</sup> P. XXVII, 39 Dübn.: δεύτερον δὲ καὶ τρίτον συκοφαντηθεὶς ἀπέφυγε. Vgl. Meier u. Schömann, att. pr., p. 348. 763, 19.

<sup>11)</sup> Ob diese kleruchie auf das zeugniss des Θεογένης hin (nach schol. Pind. Nem. 3, 21 Θεαγένης) ἐν τῷ περὶ Λἰγίνης (bei schol. Plat. apol. p. 19 C): κατεκλήρωσε < Bergk p. 935 κατεκληρούχησε, Müller-Strübing, p. 605, κατεκλήρωσατο > δὲ καὶ τὴν Λίγιναν, anzunehmen ist, während es in dem Acharner-scholion u. a. heisst: οὐδεὶς ἱστόρηκεν, ὡς ἐν Λίγινη κέκτηται τι Λριστοφάνης, lässt sich nicht bestimmen.

Dringen die Lakedaemonier — dies ist der der fiction zu grunde liegende gedankengang — mit ihrem verlangen, Aegina von euch zu erhalten, durch, so vertreiben sie die athenischen kleruchen, führen die Aegineten wieder zurück  $^{12}$ ), und verlangen dann auch von mir, wenn ich ein Aeginete bin, die rückkehr in mein angebliches Heimatland. Die an das athenische publicum gerichtete bitte, ihn nicht preiszugeben ( $\mu \hat{\eta}$   $\hat{a}\varphi \iota \hat{\epsilon} \nu a \iota$ ), ist in diesem gedankengange ebenso am platze wie in dem sinne, in dem sie eigentlich gemeint ist, da es ja in beiden fällen darauf ankommt, dass die Athener den dichter als ihren mitbürger anerkennen.

Hieraus ergibt sich zugleich, dass die einfache erwähnung der thatsache, dass die Lakedaemonier noch immer, wie schon früher, die herausgabe Aeginas verlangten, nicht genügt hätte, um auf die dem dichter drohende gefahr anzuspielen. Um einen für diese nur einigermaassen adaequaten ausdruck zu bieten, war es unerlässlich, das verlangen der Lakedaemonier mit der gegenwart in verbindung zu bringen, und dadurch die gefahr als eine — wie ja auch wirklich — gerade jetzt drohende hinzustellen, so dass, wenn einmal anstatt des wirklichen sachverhalts der erdichtete gesetzt werden sollte, kaum eine andere möglichkeit vorlag, als diesen durch die allerdings unzeitgemässe wendung, dass die Lakedaemonier jetzt den frieden und mit dem frieden Aegina haben wollten, einzuführen.

Irgend erhebliches gewicht auf die frage zu legen, ob Kleon seine behauptung, Aristophanes wäre kein athenischer bürger, sondern ein Aeginete, völlig aus der luft gegriffen, oder ob in der abstammung oder herkunft des dichters verhältnisse lagen, die, geschickt benutzt, sein bürgerrecht zweifelhaft machen konnten, würde verfehlt sein; für das letztere, übrigens auch an sich ja wahrscheinlichere, lässt sich die auch schon von Meineke, Fr. com. II, p. 546, und Teuffel, in R. E., Arist., p. 1615, in diesem sinne gedeutete beschwerde des Eupolis benutzen, dass die Athener fremde dichter begünstigten.

Die angaben über des dichters herkunft, die sich bei Heliodor

<sup>12)</sup> Wie auch später geschehen: Δύσανδρος ἀφικόμενος πρὸς Αἴγιναν ἀπέδωκε τὴν πόλιν Αἰγινήταις, ὅσους ἡδύνατο πλείστους ἀθροίσας αὐτῶν (Xen. Hell. II, 2, 9). Vgl. auch Plut. Lys. 14, Strab. VIII, p. 376 C. — Dass ein theil der bevölkerung der insel sich i. j. 431 über die griechischen länder zerstreut hatte, bezeugt Thuc. II, 27, 2 ausdrücklich.

(bei Athen. VI, p. 229 E), in der Vita und bei Suidas finden, sind äusserlich von gleich geringem werthe. Es scheint so, als ob die von Kleon ins gefecht geführten gründe, wie auch der gang des processes selbst, in kurzer zeit, nachdem Aristophanes den angriff siegreich abgeschlagen und φανερὸς πολίτης καιεστάθη (Vit. XI), nicht mehr authentisch bekannt gewesen wären, und die grammatiker daher zu erklärung der γραφή ξενίας alle möglichen angaben über gegenden, zu deuen Aristophanes oder seine vorfahren in beziehung gestanden haben sollten, kritiklos zusammengestellt, vielleicht auch noch durch eigene erfindungen vermehrt hätten.

Unter diesen verschiedenen angaben mag die zu dem oben gefundenen resultate über die  $\gamma\varrho\alpha\dot{\gamma}$  \(\xi\text{\varepsilon}\) sehr wohl stimmende notiz, dass der vater des dichters, Philippos, ein Aeginete \(^{18}\)) gewesen, auch deshalb beachtenswerth sein, weil sie mit den wegen der damit verbundenen ausdrücklichen angabe von demos und phyle beachtenswerthen worten im anfang der Vita XI \(^{14}\)), dass Aristophanes \(^{\dagger}\) \(^{\ell}\) \(^{\

#### II.

Die antwort auf die frage, was den dichter dazu bewegen konnte, seine bitte dem publicum in einer, wenn auch ihrem zwecke nach erkennbaren, doch immer geschraubten und unnatürlichen wendung ans herz zu legen, lässt sich in form einer andern frage geben: wie hätte Aristophanes in dem stücke, das nicht von ihm selbst, sondern von Kallistratos, und zwar als dessen eigenthum, auf die bühne gebracht war, den chor des Kallistratos die von Kleon gegen ihn, den Aristophanes, angestrengte klage in directer, unzweideutiger weise berühren lassen können, ohne das zwischen ihm und Kallistratos obwaltende verhältniss offen und unumwunden auszusprechen? Zumal da, wie sich ergeben wird, er vorher den

<sup>13)</sup> Ein Aeginete des namens Aristophanes kommt auch bei Pind. Nem. 3. 21 vor.

Nem. 3, 21 vor.

14) 'Αριστοφάνης ὁ κωμφοσοποιὸς πατρὸς μὲν ἤν Φιλίππου, τὸ δὲ γένος 'Αθηναῖος, τῶν δήμων Κυδαθηναιεύς, Πανδιονίδος φυλῆς. Dass Suid. von dem dichter selbst sagt: Θέσει 'Αθηναῖος, ἐπολιτογραφήθη γὰρ παρ' αὐτοῖς ist daneben von geringerer bedeutung.

Kallistratos selbst auch nicht mit einer silbe desselben erwähnung thun lässt.

Dass Aristophanes für seine erstlings-komödien die einübung des chors und was mit dieser zusammenhängt nicht persönlich geleistet hat, wird übereinstimmend angenommen. Es ist also unmöglich, obgleich das wort διδάσκαλος in scenischer bedeutung im allgemeinen auch den verfasser eines stückes bezeichnen kann 15), in den anfangsworten der Acharner-parabase,

έξ οῦ γε χοροῖσιν ἐφέστηκεν τρυγικοῖς ὁ διδάσκαλος ἡμῶν, οῦπω παρέβη πρὸς τὸ θέατρον λέξων ὡς δέξιός ἐστιν, anzunehmen, dass der chor selbst durch den mund seines sprechers den als seinen διδάσκαλος bezeichne, der für ihn gerade nicht sein διδάσκαλος ist, und dass mit dem τρυγικοῖς χοροῖσιν ἐφεστηκέναι die thätigkeit des mannes gemeint sei, der bis jetzt für die chöre seiner stücke alles andere, nur nicht diese aufsicht <sup>16</sup>) '(und einübung) geleistet hat. Es kommt hinzu, dass die verse offenbar eine berufung auf eine allgemein bekannte längere vergangenheit enthalten, die im munde des Aristophanes, der bisher bekanntlich nur zwei <sup>17</sup>) stücke hatte aufführen lassen — und zwar unter fremdem namen — höchst befremdlich sein würde.

Der διαβαλλόμενος ύπὸ τῶν ἐχθοῶν ώς κωμφδεῖ τὴν πόλιν,

15) Equ. 507. 509 stehen χωμφδοδιδάσχαλος und ποιητής, Pac. 734. 736 χωμφδοποιητής und χωμφδοδιδάσχαλος in demselben sinne.

16) ἐφεστηχέναι ebenso Vesp. 955: οἰός τε πολλοῖς προβατίοις ἐφεστάναι und Pac. 329: σὰ δ' ἡμῖν ἄττα χρὴ ποιεῖν ἐφεστώς φράζε δημιουργικῶς.

17) Nach v. Wilamowitz-Möllendorff, Observ. crit. in com. Gr., Berol. 1870, p. 11 ff., ausser diesen, und zwar an den Lenäen des jahres 426, noch ein drittes, Δράματα ἢ Κένταυρος. Zugegeben, dass die daselbst behandelten verse Vesp. 58 ff. sich in der that ausschließlich auf stücke des Aristophanes beziehen müssen, würde jedoch das unter dieser voraussetzung nach schol. Vesp. 60 (Δράμασιν anstatt δράμασιν) vor den Lenäen 422 aufgeführte stück auch auf die Dionysien 425 gelegt werden können. Denn dass der von Wilamowitz gegen diese annahme benutzte vers Ach. 300 keineswegs eine schon zur zeit der aufführung der Acharner anzunehmende beschäftigung des dichters mit seinen "rittern" vorauszusetzen nöthigt, wird w. u. (p. 399) gezeigt werden. Wenn ferner auch der Ach. 1150 ff. als tà Ajvaia yoρηγών erwähnte Antimachos der chorege des vergangenen Lenäenfestes (426) ist, was man im widerspruch gegen die ältere ansicht (Bergk bei Mein. II, p. 939. 1021) für das wahrscheinlichste halten muss, so darf man doch nicht vergessen, dass in diesen versen nur der schlechten behandlung gedacht wird, die der chor der betreffenden phyle, gleichviel in dem stücke welches dichters von dem choregen erfahren hat, nicht aber einer dem dichter damals widerfahrenen sache.

wie es weiter in der parahase heisst, kann also unmöglich Aristophanes, vielmehr nur Kallistratos sein.

Dass mit den zuletzt angeführten worten derselbe vorgang gemeint ist, wie im stücke selbst mit denen des Dikaiopolis, v. 377 ff.:

αὐτός τ' ἐμαυτὸν ὑπὸ Κλέωνος ἄπαθον ἐπίσταμαι διὰ τὴν πέρυσι κωμφδίαν εἰσελκύσας γάρ μ' εἰς τὸ βουλευτήριον διέβαλλε καὶ ψευδῆ κατεγλώττιζέ μου,

und v. 502. 3:

οῦ γάρ με νῦν γε διαβαλεῖ Κλέων ὅτι ξένων παρόντων τὴν πόλιν κακῶς λέγω,

ist augenfällig. Auch die in der parabase gewiss nicht absichtslos erfolgte entgegenstellung der 'Αθηναῖοι ταχύβουλοι (v. 630) und μετάβουλοι (v. 632) entspricht sachlich der von Dikaiopolis v. 381. 82 geschilderten situation:

κάκυκλοβό ρει κάπλυνεν ωσι' δλίγου πάνυ άπωλό μην μολυνοπραγμονού μενος:

offenbar bezeichnet der ausdruck ταχύβουλοι eine phase des processes, wo die sache für den beklagten recht schlimm stand.

Auch diese verse des stückes selbst sind also nothwendig auf eine gegen Kallistratos gerichtete klage zu beziehen. Auch rein sachliche gründe führen auf dieselbe, sich übrigens auch im schol. Ven. Vesp. 1284 findende auffassung; denn mit recht sagt E. Petersen: "das stück zu schreiben konnte niemandem verwehrt werden, aber dass es an den grossen Dionysien aufgeführt worden war, das war der klagegrund." Auch ein eintreten des Aristophanes für den vor gericht geforderten Kallistratos (vgl. p. 385) wird mit recht von demselben zurückgewiesen (a. o. p. 654. 55).

Man muss jedoch noch einen schritt weiter gehen und behaupten, dass die auf den Kallistratos gehenden worte des Dikaeopolis auch von Kallistratos selbst gesprochen worden, dass also der didaskalos der Acharner zugleich auch der protagonist derselben war, wie dies auch schon Ranke, Vit. Arist. p. XVIII (Mein.), Kock, p. 24 (freilich im übrigen mit anderer auffassung der thätigkeit des Kallistratos), Droysen, p. 7, und Müller-Strübing, p. 607, annehmen.

Nur unter dieser voraussetzung konnten die erwähnungen und

andeutungen der in folge der Babylonier eingetretenen ereignisse wirkung und bedeutung haben; im munde eines der sache selbst fernstehenden wäre das αὐτός τ' ἐμαυτὸν ὑπὸ Κλέωνος ἄπαθον und das οὖ γάρ με νῦν γε διαβαλεῖ Κλέων sinnlos. Denn die von Fr. Leo, Quaest. Arist. (diss.), Bonn. 1873, p. 27, geäusserte meinung, dass derjenige, der etwas ausserhalb seiner rolle liegendes in der komödie vorbrachte, dadurch die rolle des dichters 18) annahm, ist eine in dieser allgemein gehaltenen fassung nicht zu beweisende behauptung (vgl. im übrigen w. u.). Von den, wie Fr. Leo ausdrücklich hervorhebt, von verschiedenen vorgetragenen und auf den dichter sich beziehenden versen 301 und 377 unseres stückes ist der erstere ein vers des chors und also nicht unmittelbar mit dem von einem schauspieler gesprochenen v. 377 zusam-Sodann aber ist auch die beziehung desselben verses menzustellen. (301) auf die absichten des dichters eine willkürliche voraussetzung (vgl. p. 399).

Dass Aristophanes seinen didnskalos und protagonisten Kallistratos in dessen eigener person sagen lässt, v. 498. 99:

εὶ πτωχὸς ῶν ἔπειτ' ἐν ᾿Αθηναίοις λέγειν μέλλω περὶ τῆς πόλεως τρυγφδίαν ποι ῶν,

kann gegen das im obigen gefundene resultat nicht ins gewicht fallen; denn der dichter lässt sie den mann sagen, als dessen eigenthum officiell das stück galt. Ausserdem steht der ausdruck an einer stelle, wo auf das ποιεῖν durchaus kein nachdruck zu legen ist und an und für sich ebenso gut διδάσχων stehen könnte, da der gegensatz zwischen der τρυγφδία und dem im principe ernsten vortrage, der folgt, das einzige ist, auf das es ankommt.

Dass neben der gegen Kallistratos gerichteten klage, deren form u. s. w. im nächsten abschnitte zu erörtern sein wird, auch Aristophanes unter der rache Kleons zu leiden hatte, indem dieser ihm durch einen angriff auf sein attisches bürgerrecht beizukommen und ihm dadurch das fernere dichten ähnlicher stücke zu verleiden, wenn nicht unmöglich zu machen suchte, ist völlig begreiflich. Freilich nur unter der voraussetzung, dass man annehmen darf,

<sup>18)</sup> In unserm falle also des efficiell als solcher geltenden Kallistratos, was gegen Leo, der den Aristophanes darunter versteht, zu bemerken ist.

dass der dichter schon bei der aufführung der Babylonier oder mindestens bald nach derselben dem Kleon als solcher bekannt war.

Dass officiell nicht Aristophanes, sondern Kallistratos als dichter der Babylonier galt, ist im widerspruch gegen Helbig's ansicht, Quaest. scaen. (diss.) Bonn. 1861, nach welcher Kallistratos nur als didaskalos in die acten aufgenommen worden wäre, von E. Petersen, jahrb. LXXXV, p. 649 ff., mit triftigen gründen nachgewiesen worden. Dass trotzdem der wahre dichter bekannt werden konnte, auch wenn er sich die grösstmögliche mühe gab, verborgen zu bleiben, wird niemand bestreiten. Es scheint jedoch fraglich, ob dem Aristophanes überhaupt viel daran liegen konnte, nicht als dichter bekannt zu werden 19). Sein ganzes, oft genug besprochenes verfahren ist im grunde nichts anderes als ein anonymes oder pseudonymes auftreten in der nach den verhältnissen der athenischen bühne einzig möglichen form. Ebenso wie ein moderner autor, der nicht mit seinem wahren namen hervortritt, es, vorausgesetzt dass sein stück nur einigen erfolg erlangt hat, mitunter nicht ungern sieht, wenn die maske, hinter welcher er sich verborgen hält, gelüftet wird, ebenso, sollte man meinen, hatte Aristophanes, nachdem seine pseudonym aufgeführten Daitaleis und Babylonier die doch immerbin beträchtliche ehre des zweiten preises erlangt hatten, durchaus keine ursache, mit angst jeden schritt oder jede äusserung zu vermeiden, wodurch das wahre verhältniss dieser stücke entdeckt werden konnte. Frei und offen mit eigenem namen ist derselbe allerdings erst, nachdem seine Acharner dem Kallistratos den ersten preis gewonnen hatten, aufgetreten. Denn jetzt glaubte er, durch die wachsende gunst des publicums ermuthigt, sich der hoffnung hingeben zu können, nicht so leicht ein umschlagen dessen sonst so wankelmüthiger gesinnung befürchten zu müssen, und zugleich - worüber noch unten zu handeln sein wird — auch persönlich so weit an bühnen- und orche-

<sup>19)</sup> Noch leichter beantwortet sich diese frage im sinne der folgenden zeilen, wenn in der that das zożz ἐξῆν πώ μοι τεχεῖν (Nub. 530) so aufzufassen ist (wie u. a. Müller-Strübing, p. 608), dass Aristophanes zur zeit der aufführung der Daetales noch nicht majorenn gewesen wäre. Da jedoch die möglichkeit vorliegt, das ούχ ἐξεῖναι von einem verbote aufzufassen, das der dichter sich selbst gegeben, folgt die obige darstellung (wie auch w. u.) der ausführung der Ritterparabase.

stra-routine vorgeschritten zu sein, um auch in diesen stücken sich nicht wegen mangels an erfahrung davor zu scheuen zu haben, den eigenen namen der gefahr einer niederlage auszusetzen.

Dies verhältniss ist hier so ausführlich auseinandergesetzt worden, weil in der Petersen'schen abhandlung dem wunsche des dichters, unerkannt zu bleiben, zu viel spielraum und zu viel einfluss auf die beurtheilung der einschlägigen fragen gegönnt ist.

Erscheint es aber im gegensatz zu der dort entwickelten ansicht sehr wohl mit der officiell allerdings durch Kallistratos — und zwar als ob es sein eigenes stück wäre — erfolgten aufführung der Babylonier vereinbar, dass trotzdem auch der wahre dichter bekannt geworden und von Kleon angegriffen worden war, so wird man es völlig begreiflich finden, dass Aristophanes sich in den officiell ebenso wenig wie jenes stück von ihm gedichteten Acharnern anspielungen persönlicher natur erlauben konnte, die, wenn die anonymität noch strenge bewahrt werden sollte oder konnte, unpassend oder mindestens unverständlich gewesen wären, die aber, da nach der von Kleon erhobenen klage ξενίας das verhältniss auch in weiteren kreisen ja erst recht nicht mehr unbekannt sein konnte, sehr wohl am platze waren.

Als eine solche anspielung die an den Dikaiopolis gerichteten verse des chors (300. 1) ὡς μεμισηκά σε Κλέωνος ἔτι μᾶλλον ὅν ἐγὼ κατατεμῶ τοῖσιν ἱππεῦσίν ποτ' ἐς καττύματα 20) aufzufassen, wie dies von Bergk (p. 931), Dindorf (Poet. scen. prol. p. 27), Ribbeck (p. 212), A. Müller (p. XII), Droysen (p. 8) geschieht, sind wir nicht berechtigt. Denn da die ritter auch im anfang des stückes (v. 6) deutlich genug als gegner Kleons erwähnt werden, so lassen sich die angeführten worte sehr wohl so verstehen, dass der chor durch den mund seines sprechers sagt: "Ich werde noch einmal den Kleon für seine feinde, die ritter, zu sohlenleder zerschueiden." Die pointe liegt nur in dem gewerbe Kleons, wie auch Equ. 315 — 321 und besonders Equ. 868—70:

εν δ' είπε μοι τοσουτονί σχύτη τοσαύτα πωλών ε΄ δωχας ήδη τουτφὶ χάττυμα παρὰ σεαυτοῦ ταῖς εμβάσιν φάσχων φιλείν;

Gegen die ansicht Ribbeck's, der hass gegen Kleon, der sich in

20) Wie diese worte am besten mit der antistrophe in übereinstimmung zu bringen, möge hier auf sich beruhen bleiben.

•'

The little of the service of the ser

The second of the second secon

and while a see he produce in believe, the arm while point at the product of the point of the product of the point of the product of the point of th

less ar mang mention erwiture distributes des chies hen annere un Salistenne son konn. ist einen p. 396, bervargenauer wanter. Ween as imme waiter v. 633's beinet grait O stree mercen incomer actor quir à raintife en int maintich 10 des wurtes denne menne mulichet durchaus bein grund verbenden, der die athemienen hiner zwingen konnte, unter dem meget? Irgend einen autern als des Kallistentes zu verstehen. Wenn jefindi den börere bekannt war, dass der didaskales der Acherner Mirht, wie er officiell allerdings dafür galt, angleich der dichter dereellen war, no konnten sie natürlich auf die möglichkeit kommen, the mit dem v. 688 ff. verberrlichten mengris ein a . . . . . hus turber erwähnte didaskales gemeint ware. Durch die . ' '' k''' o' '' wwwin gehaltenen lobsprüche dürfte allerdings ein 11 1 a main, oh allos dieses wirklich such noch von Kalli-, '... , 'II' und kannte, kaum bervorgerufen worden sein. , '.. ... auf boulimmten persönlichen verbältnissen

fussenden versen am schluss der eigentlichen parabase (v. 652-658). Waren von Kallistratos nicht wie von Aristophanes beziehungen zu der in so auffallender weise erwähnten insel Aegina bekannt, so musste es natürlich schon sehr nahe liegen, unter dem gerade bei dieser gelegenheit (v. 654) wieder erwähnten ποιητής den wirklichen dichter der Babylonier wie der Acharner zu verstehen, und also auch das in den vorhergehenden versen enthaltene lob auf diesen zu beziehen. Jedem aber, der überhaupt des verhältnisses beider persönlichkeiten für die beiden stücke kundig war, musste sich diese auffassung bei der bitte ergeben, die sich an die dem ποιητής wegen seines verhältnisses zu Aegina drohende gefahr anschliesst; denn für den einen, der jetzt wirklich in gefahr schwebt, seinen mitbürgern entrissen zu werden, ist dieselbe sachgemäss und knüpft an ein tagesereigniss an, für den andern, dem wegen Aeginas durchaus kein ungemach droht, schwebt sie gegenstandslos in der luft und ist weiter nichts als eine rhetorische, ungeschickt und unzeitgemäss begründete captatio benevolentiae.

Denn dass diese schlussverse der parabase auf den Kallistratos bezogen nur in diesem sinne aufgefasst werden könnten, bedarf kaum eines weiteren nachweises. Allerdings liesse sich ja an und für sich recht wohl denken, dass die γραφή ξενίας ebenso gut wie die andere gerichtliche maassregel Kleons gegen diesen mann gerichtet gewesen war, und zwar ebenfalls auf grund irgend welcher beziehungen zu Aegina, wie diese ja auch — ob mit recht oder mit unrecht — von schol. Ach. 654 erwähnt werden. Aber für Kallistratos, der im ganzen übrigen stücke die ihn persönlich betreffenden schritte Kleons mit grösster unumwundenheit erwähnt, würde eine solche verschleierung des wahren, in diesem falle das offene licht des tages doch sehr wohl vertragenden vorgangs ebenso unbegreiflich sein, wie sie es für den Aristophanes unter der voraussetzung sein würde, dass auch die im übrigen stücke offen und deutlich erwähnte andere maassregel Kleons auf ihn gehen könnte.

Allen diesen schwierigkeiten begegnet die im vorhergehenden entwickelte annahme, nach welcher die auf Aegina gehenden verse die bitte, den dichter nicht preiszugeben, anstatt durch die wirkliche durch eine vorgebliche gefahr motiviren, weil eben dieser  $\pi o \iota \eta \tau \dot{\eta} \dot{\varsigma}$  nach der absicht des dichters, der dabei auf die richtige auffassung wenigstens eines grossen theils des publicums und dessen

dem κατατεμώ ποτ' ές καττύματα ausspricht, komme hier nur auf rechnung des dichters, da die Acharner ja ebenso sehr von kriegslust entbrannt wären, wie Kleon selbst, lässt sich einwenden, dass die übereinstimmung in dieser richtung, die übrigens aus ganz verschiedenen wurzeln entspringt — bei den acharnischen landleuten nur aus dem wunsche, für die verwüsteten felder rache zu nehmen (v. 229. 232) — durchaus nicht in anderen beziehungen feindschaft ausschliesst, und dass man gewiss berechtigt ist, die πρεσβύται Αχαρνικοί, στιπτοὶ γέροντες, πρίνινοι, ἀτεράμονες, Μαρα-θωνομάχαι, σφενδάμνινοι (v. 180) als im innerlichsten gegensatz gegen Kleon stehend anzusehen, den als vorkämpfer der neuen zeit zu betrachtenden demagogen.

Dass daneben aus diesen worten der bitterste hass des dichters gegen Kleon spricht, ist selbstverständlich. Aber irgend eine anspielung auf die erst ein jahr später aufgeführten Ritter darin zu erblicken, sind wir durch nichts veranlasst. Wäre doch eine solche anspielung, wie auch Petersen, p. 656, bemerkt, für die zuschauer, die durchaus nicht veranlasst sein konnten, diese worte vom süjet des stückes zu trennen, unverständlich gewesen.

Anders verhält es sich mit der parabase der Acharner, über deren zwischen ποιητής und διδάσχαλος getheilten inhalt jetzt zu handeln ist.

Dass der im anfang derselben erwähnte didaskalos des chors kein anderer als Kallistratus sein kann, ist oben (p. 395) hervorgehoben worden. Wenn es dann weiter (v. 633) heisst φησίν δ' είναι πολλών άγαθών άξιος ύμιν ὁ ποιητής, so ist natürlich in den worten dieses verses zunächst durchaus kein grund vorhanden, der die athenischen hörer zwingen konnte, unter dem ποιητής irgend einen andern als den Kallistratos zu verstehen. Wenn jedoch den hörern bekannt war, dass der didaskalos der Acharner nicht, wie er officiell allerdings dafür galt, zugleich der dichter derselben war, so konnten sie natürlich auf die möglichkeit kommen, dass mit dem v. 633 ff. verherrlichten ποιητής ein anderer als der kurz vorber erwähnte didaskalos gemeint wäre. Durch die zunächst ganz allgemein gehaltenen lobsprüche dürfte allerdings ein nachdenken darüber, ob alles dieses wirklich auch noch von Kallistratos gelten sollte und könnte, kaum hervorgerufen worden sein. Anders jedoch bei den auf bestimmten persönlichen verhältnissen

fussenden versen am schluss der eigentlichen parabase (v. 652 -658). Waren von Kallistratos nicht wie von Aristophanes beziehungen zu der in so auffallender weise erwähnten insel Aegina bekannt, so musste es natürlich schon sehr nahe liegen, unter dem gerade bei dieser gelegenheit (v. 654) wieder erwähnten ποιητής den wirklichen dichter der Babylonier wie der Acharner zu verstehen, und also auch das in den vorhergehenden versen enthaltene lob auf diesen zu beziehen. Jedem aber, der überhaupt des verhältnisses beider persönlichkeiten für die beiden stücke kundig war, musste sich diese auffassung bei der bitte ergeben, die sich an die dem ποιητής wegen seines verhältnisses zu Aegina drohende gefahr anschliesst; denn für den einen, der jetzt wirklich in gefahr schwebt, seinen mitbürgern entrissen zu werden, ist dieselbe sachgemäss und knüpft an ein tagesereigniss an, für den andern, dem wegen Aeginas durchaus kein ungemach droht, schwebt sie gegenstandslos in der luft und ist weiter nichts als eine rhetorische, ungeschickt und unzeitgemäss begründete captatio benevolentiae.

Denn dass diese schlussverse der parabase auf den Kallistratos bezogen nur in diesem sinne aufgefasst werden könnten, bedarf kaum eines weiteren nachweises. Allerdings liesse sich ja an und für sich recht wohl denken, dass die γραφή ξενίας ebenso gut wie die andere gerichtliche maassregel Kleons gegen diesen mann gerichtet gewesen war, und zwar ebenfalls auf grund irgend welcher beziehungen zu Aegina, wie diese ja auch — ob mit recht oder mit unrecht — von schol. Ach. 654 erwähnt werden. Aber für Kallistratos, der im ganzen übrigen stücke die ihn persönlich betreffenden schritte Kleons mit grösster unumwundenheit erwähnt, würde eine solche verschleierung des wahren, in diesem falle das offene licht des tages doch sehr wohl vertragenden vorgangs ebenso unbegreiflich sein, wie sie es für den Aristophanes unter der voraussetzung sein würde, dass auch die im übrigen stücke offen und deutlich erwähnte andere maassregel Kleons auf ihn gehen könnte.

Allen diesen schwierigkeiten begegnet die im vorhergehenden entwickelte annahme, nach welcher die auf Aegina gehenden verse die bitte, den dichter nicht preiszugeben, anstatt durch die wirkliche durch eine vorgebliche gefahr motiviren, weil eben dieser mointig nach der absicht des dichters, der dabei auf die richtige auffassung wenigstens eines grossen theils des publicums und dessen

bekanntschaft mit den factischen verhältnissen rechnet, von dem in der parabase zunächst erwähnten didaskalos unterschieden werden soll. Wollte Aristophanes einmal etwas nur ihn persönlich als dichter betreffendes in dem officiell dem Kallistratos eigenthümlichen stücke berühren, so musste er bei seinem verhältniss zu diesem manne sich mit andeutungen begnügen und konnte schwerlich ein verfahren vermeiden, das man allerdings ein gekünsteltes zu nennen völlig berechtigt ist. Da er in dem der parabase vorangehenden theile des stücks den Kallistratos geradezu hatte erklären lassen, dass er, Kallistratos, die aufführung der Babylonier, die officiell ebenso gut wie das jetzt aufgeführte stück, als dessen eigenthum galten, zu vertreten gehabt habe, konnte er am allerwenigsten jetzt dessen eigenen chor denselben geradezu lügen strafen lassen durch die offene erwähnung der thatsache, dass Aristophanes vielmehr der wahre dichter jenes stückes gewesen und wegen dieser thatsache noch in gefahr schwebe, seinen mitbürgern entrissen zu werden.

Desshalb also wird eine gefahr fingirt, die gerade in ihrem diametralen gegensatze zu den verhältnissen der zeit und der stimmungen darauf berechnet ist, dass die der sachlage kundigen zuschauer, über die in sich unmögliche situation frappirt, das derselben zu grunde liegende, ihnen aus der tagesgeschichte bekannte wesentliche, die dem dichter von ganz anderer seite her drohende gefahr, erkennen und seine bitte beherzigen.

Noch verdient das auf die eigentliche parabase folgende pnigos (v. 659 ff.)

πρός ταύτα Κλέων καὶ παλαμάσθω καὶ πᾶν ἐπ' ἐμοὶ τεκταινέσθω ·
τὸ γὰρ εὖ μετ' ἐμοῦ καὶ τὸ δίκαιον ξύμμαχον ἔσται κτλ.

eine besprechung. Unter den nicht gerade zahlreichen stellen der alten komödie 22), an denen der chorführer aus seiner rolle her-

<sup>22)</sup> Ausser unserer stelle bei Aristophanes Nub. 518 ff., Pac. 754 ff., Vesp. 1284 ff., ferner Cratin. Chiron. fr. 22: ταῦτα δυοῖν ἐν ἐτοῖν ἡμῖν μόλις ἐξεπονήθη, Eupol. Bapt. fr. 16: κἀκείνους τοὺς Ἱππέας ξυνεποίησα τῷ φαλακοῷ τούτῳ κἀδωρησάμην. Wahrscheinlich auch Arist. Anagyr. f. 18 (149 D): ἐκ δὲ τῆς ἐμῆς χλανίδος τρεῖς ἁπληγίδας ποιῶν, Eupol. Pol. rr. 6: ὡς ὑμῖν πάντως ἐγὼ ἀποκρινοῦμαι πρὸς τὰ < κακῶς μου add. Hermann., opusc. V, p. 297 > κατηγορούμενα, Metag. Philoth. fr. 1:

austritt und scheinbar in eigenem namen redend dinge vorträgt, die nicht auf ihn selbst oder den chor, sondern nur direct auf die persönlichkeit des dichters bezogen bedeutung haben, steht es dadurch fast vereinzelt da, dass der vortragende hier plötzlich in dieser weise auftritt, nachdem er unmittelbar vorher über den ποιητής und im anfang der parabase über den didaskalos geredet hat. So natürlich es nämlich nach dem entwicklungsgange der alten komoedie ist, dass, wenigstens in der parabase, der chorführer als repräsentant des dichters 28) galt, und dass man in seinem ich ohne weiteres das des dichters zu hören glaubte, so auffallend muss es erscheinen, wenn, wie es ausser in der Acharner- nur noch in der Friedens-parabase der fall ist, der chorführer innerhalb derselben parabase zunächst von dem dichter oder dem didaskalos als von ihm verschiedenen persönlichkeiten (in der dritten person) und dann sich mit dem einen oder dem andern identificirend (in der ersten person) redet.

Für das Acharner-pnigos muss es als das nächstliegende erscheinen, dass der chorführer sich mit der persönlichkeit des mannes identificirt, der officiell als dichter des stückes galt, also des Kallistratos. In diesem falle ist das πρὸς ταῦτα ("demgemäss", wie Pac. 765) als im rückblick auf die ganze vorhergehende eigentliche parabase gesagt aufzufassen, was um so geringere schwierigkeit hat, als diese anfangsworte wie überhaupt das ganze pnigos

κατ' ἐπεισόδιον μεταβάλλω τὸν λόγον, ὡς ᾶν καιναῖσι παροψίσι καὶ πολλαῖς εἰωχήσω τὸ θέατρον. Fraglich ist diese auffassung bei den von Bergk in diesem sinne erklärten fragmenten aus Arist. Amphiar. (18. 19., 96. 97 D), ebenso Eupol. Colac. fr. 2, Eupol. fr. inc. 1, Platon. Paedar. fr. 1, Pherecrat. Myrmecanthr. fr. 5 (sehr unsicher überliefert), in welchen der Koryphaios ebenso gut nur als repräsentant des chors für dessen ausserhalb der eigentlichen rolle desselben liegenden wünsche, hoffnungen, neigungen und abneigungen sprechen kann, wie dies z. b. bei Arist. Equ. 1277, Av. 445, Eccl. 1154 ff., Ach. 300 (vgl. p. 399), 1155 (vgl. p. 395 ff.) entschieden der fall ist. — Anderes mit geringer wahrscheinlichkeit auf eine parabase zurückgeführte, wie z. b. Plat. fr. Perialg. 2 (vgl. Mein. hist. crit. p. 181): ες πρώτα μὲν Κλέωνι πόλεμον ἡράμην, ist hier übergangen worden.

23) Ebenso ist es zu erklären, dass παραβαίνειν nicht allein von dem auftreten des chors gebraucht wird (wie Equ. 508. Thesm. 785), sondern auch von dem dichter, der den chorführer statt seiner reden lässt (Ach. 628. Pac. 735). Ganz ebenso Platen, verh. Gabel: "Sein abschiedswort thut euch durch mich der komoedienschreiber zu wissen, der oftmals schon im verlaufe des stücks vortrat aus seinen culissen".

eine parodie Euripideïscher anapäste sind (fr. inc. 910: πρὸς ταῦθ' ότι χρή καὶ παλαμάσθω κτλ.) und dadurch an selbständiger bedeutung verlieren. Wenn man jedoch bedenkt, dass bei einem anschluss dieser worte an das unmittelbar vorhergehende das zuversichtliche Κλέων και παλαμάσθω και παν επ' έμοι τεκταινέσθω ungleich mehr motivirt erscheint (dem von Euch zu erwartenden schutze gegenüber mag Kleon himmel und erde in bewegung setzen), so muss der gedanke nahe liegen, ob nicht diese worte so gedichtet sind, dass sie daneben zugleich auf den Aristophanes selbst bezogen werden sollten. Nun würde sich nicht allein diese nachdrucksvollere beziehung so zu sagen von selbst ergeben, sondern zugleich auch ein völlig begreiflicher grund für den übergang aus der dritten in die erste person, dem wir mit dem anfang des pnigos begegnen, und zu dessen motivirung das Euripideïsche original allein schwerlich ausreicht, durch die annahme gefunden sein, dass Aristophanes selbst der chorführer seines Acharner-chors gewesen wäre und, wie durch die erregte stimmung des pnigos fortgerissen, worte angewandt hätte, welche in der von ihm gewünschten weise aufzufassen für die der verhältnisse kundigen zuschauer dann bei weitem näher liegen musste als die an und für sich ja vorauszusetzende beziehung auf Kallistratos 24).

Dieser an und für sich vielleicht willkürlich und gewagt er-

<sup>24)</sup> Ueber den in der Friedens-parabase mit v.740 plötzlich eintretenden übergang aus der dritten in die erste person eingehender zu handeln liegt ausserhalb der grenzen dieser abhandlung. Obwohl dort das μάχομαι ohne weiteres auf den Aristophanes zu beziehen ist, der den Frieden bekanntlich unter eigenem namen und zugleich als didaskalos aufgeführt hat, bleibt doch der wechsel auffallend, um so mehr als der betreffende wie die vorhergehenden verse bekanntlich aus der Wespen-parabase herübergenommen sind, wo überall die dritte person steht. Vielleicht trifft die annahme das richtige, dass mit den worten καὶ πρῶτον μὲν μάχομαι πάντων κτλ. ein anderer als in den vorhergehenden versen zum publicum redet, und zwar Aristophanes selbst (oder ein ganz speciell als sein repräsentant geltender), um sein verdienst, den Kleon zuerst angegriffen zu haben (vgl. die auseinandersetzung von v. Wilamowitz, obs. crit. in com. Gr. p. 54, im anschluss an welche übrigens  $\pi \rho \tilde{\omega} to \varsigma$  zu schreiben scheint), durch das persönliche auftreten in einer allgemein beliebt gewordenen und deshalb jetzt wiederholten stelle recht nachdrücklich hervorzuheben und sich um den sieg zu bemühen. Bei diesem, übrigens bis jetzt für keinen andern fall nachgewiesenen wechsel des vortragenden würde sich auch das sonst auffällende präsens μάχομαι (wesshalb δη μαχύμην conjicirt worden ist) als ein für die anfangsworte des neu auftretenden wohl begreiflicher lebhafter einsatz erklären lassen.

scheinenden vermuthung tritt als stütze hinzu, dass die verse 541 ff. der Ritter-parabase es wahrscheinlich machen, dass Aristophanes in einem seiner der aufführung der Ritter vorhergegangenen stücke chortührer gewesen ist.

Von den dort sich findenden oft besprochenen worten
ταῦτ' δρρωδῶν διέτριβεν ἀεὶ καὶ πρὸς τούτοισιν ἔφασκεν,
ἔρέτην χρῆναι πρῶτα γενέσθαι πρὶν πηδαλίοις ἐπιχειρεῖν,
κἄτ' ἐντεῦθεν πρφρατεῦσαι καὶ τοὺς ἀνέμους διαθρῆσαι
κἄτα κυβερνᾶν αὐτὸν ἕαυτῷ,

wird das κάτα κυβερναν αὐτὸν έαυτῷ mit recht von E. Petersen a. o., p. 651, von dem einüben des chors im eigenen stücke verstanden. Auch mit der behauptung, dass diese verbundene zweiheit als vorstufe eines von beiden voraussetzt, entweder als chorlehrer einem andern dienen oder als dichter, und mit der entscheidung für letzteres, was die erstlings-stücke des Aristophanes betrifft, hat derselbe sachlich entschieden das richtige getroffen. In den worten der Ritter-parabase ist aber mehr enthalten. Wenn nämlich wirklich die dem πυβερναν αὐτὸν ξαυτῷ vorausliegenden stufen nur das als dichter einem andern dienen bezeichnen würden, und zwar, wie in der von Petersen, p. 650, gebilligten Bergk'schen erklärung (p. 917) des τους ανέμους διαθοήσαι liegt, zum zweck des erforschens der aura popularis 25) durch die unter fremdem namen gegebenen stücke, so würde in dem ganzen gleichnisse nichts von der vorhergehenden ausführung wesentlich verschiedenes enthalten sein, vielmehr der sache nach dasselbe, wie in dem ταῦτ' ὀρρωδών διέτριβεν ἀεί: Er hat (nicht etwa mit dem dichten, sondern mit dem aufführen seiner stücke unter eigenem namen) immer gezögert, weil er sich erst eurer gunst und deren beständigkeit vergewissern wollte. doch erwartet man jetzt etwas neues, besonders wegen des  $\pi \varrho \dot{o} \varsigma$ Dieses neue aber liegt in dem gedanken, dass die schwierigkeiten der einübung des chors überhaupt, also auch des eigenen (des χυβερνᾶν αὐτὸν έαυτῷ), erst gelernt sein wollen, indem man seine stücke anderen als chorlehrern gibt, und unter dieser erfahrenen leitung sich praktisch die nöthige erfahrung erwirbt, indem man also, bevor man sein eigenes schiff steuert, d. h. seines eigenen chors didaskalos ist, in seinen chören έρέτης und πρφρά-

<sup>25)</sup> Aehnlich auch Droysen, p. 4.

της gewesen ist. Da dies zwei verschiedene stufen sind, wie das κατ' ἐντεῦθεν deutlich zeigt, so ist kaum eine andere möglichkeit als die, diese ausdrücke als bilder für den choreuten und den chorführer aufzufassen, so dass also auch aus diesem grunde das auftreten des Aristophanes als chorführer für die den Rittern vorangehenden Acharner wahrscheinlich wird 26). Bei dieser erklärung der Ritter-parabase ist die in dem τοὺς ἀνέμους διαθεήσαι gefundene beziehung auf die erforschung der aura popularis natürlich aufzugehen, was um so leichter, als das in diesem sinne an und für sich ja völlig begreifliche bild dem griechischen keineswegs geläufig ist. Entweder liegt in diesen worten nur eine weitere ausführung des πρωρατεύσαι ohne specielle nebenbedeutung, oder es ist darin der gedanke enthalten: "Auf alle kleinigkeiten, die das schiff des chors (oder stückes) zum ersehnten ziele bringen können, genau acht zu geben".

### III.

Es bleibt noch zu erörtern übrig, in welcher weise eingeleitet und wodurch begründet wir uns den von Kleon gegen Kallistratos geführten process zu denken haben. Manches für diese frage wichtige ist bereits von Fr. Leo, Quaest. Arist., diss. Bonn. 1873, beigebracht worden, doch hat eine genaue prüfung der von demselben für seine untersuchung benutzten stellen zu anderen als den dort gefundenen resultaten geführt <sup>27</sup>).

Die form, in welcher Kleon den Kallistratos zur verantwortung zog, ist durch v. 379: εἰσελχύσας γάρ μ' εἰς τὸ βουλευτήριον zur genüge bezeichnet: es war eine vor dem rathe angebrachte eisangelie. Von einer solchen spricht auch, freilich in ungenauen ausdrücken das Ven. schol. Vesp. 1284: ἄδηλον πότερον τῆς Καλλιστράτου εἰς τὴν βουλὴν εἰσαγωγῆς καὶ νῦν μιμνήσκεται, ὅτε < cod. ὅτι > αὐτὸν Κλέων εἰσήγαγεν. Vor dieser eisangelie mit Leo (p. 31. 33) noch eine probole in der volksversammlung an-

<sup>26)</sup> Auch für die zweite Wespen-parabase nimmt Droysen, p. 8, in den versen εἰσὶ τινες οἱ μ' ἔλεγον κτλ. (1284) ein persönliches auftreten des Aristophanes an.

<sup>27)</sup> Dass Leo die betreffende klage gegen Aristophanes selbst gerichtet sein lässt, ist für die bier in betracht kommenden äusserlichkeiten ohne bedeutung.

zunehmen, welche, wie behauptet wird, auf die grossen Dionysien zu folgen pflegte, sind wir durch nichts berechtigt.

Ein solcher, an und für sich ja wohl möglicher aber wenig wahrscheinlicher <sup>28</sup>) gang gerichtlichen einschreitens würde nur auf ganz bestimmte zeugnisse oder in der sache selbst liegende zwingende gründe hin anzunehmen sein. Weder das eine noch das andere ist aber vorhanden.

In den worten des Rav. scholiums zu Ach. 378: — καὶ διὰ τοῦτο δργισθεὶς ὁ Κλέων ἐγράψατο αὐτὸν ἀδικίας εἰς τοὺς πολίτας, ὡς εἰς ὕβριν τοῦ δήμου καὶ τῆς βουλῆς ταῦτα πεποιηκότα, sind wir durch nichts gezwungen, das εἰς τοὺς πολίτας mit Leo (p. 33) an ἐγράψατο anzuschliessen; vielmehr ist schon die wortstellung für die verbindung mit ἀδικίας, so dass ἀδικία εἰς τοὺς πολίτας, worüber w. u. (p. 412) zu vergl., einem ἀδικεῖν τὸν δῆμον entspricht. Der ausdruck ἐγράψατο ist ebenso gut von der eisangelie wie von der probole gebraucht ungenau.

Trotzdem würde man an der zunächst nach der aufführung erfolgten probole festzuhalten haben, wenn eine gerade zu dem zwecke abgehaltene regelmässige volksversammlung, alles in der dionysischen feier in ungehöriger oder frevelhafter weise geschehene dieser art gerichtlichen einschreitens zu unterwerfen, schon für die zeit der Babylonier anzunehmen wäre.

Dass zur zeit des Demosthenes spätestens eine solche versammlung zu diesem zwecke bestand, zeigt u. a. das Mid. & 9 erwähnte gesetz unbekannter zeit, καθ' ον αί προβολαὶ γίγνονται, λέγων ποιεῖν τὴν ἐκκλησίαν ἐν Διονύσου μετὰ τὰ Πάνδια, ἐν δὲ ταύτη, ἐπειδὰν χρηματίσωσιν οἱ πρόεδροι περὶ ὧν διώκηκεν ὁ ἄρχων, χρηματίζειν καὶ περὶ ὧν ἄν τις ἡδικηκώς ἤ περὶ τὴν ἑορτὴν ἢ παρανενομηκώς. Aus derselben rede, & 147, geht aber deutlich hervor, dass dies gesetz zu der für uns in frage kommenden zeit noch nicht bestand. Denn wenn es daselbst über Alkibiades heisst: Ταυρέαν ἐπάταξε χορηγοῦντα ἐπὶ κόρρης· ἔσιω ταῦτα, ἀλλὰ χορηγῶν γε χορηγοῦντα τοῦτ' ἐποίησεν, οῦπω τόνδε τὸν νόμον παρα-

28) Anstatt durch die probole ein präjudiz seitens des volks zu erlangen, dann die sache durch eisangelie vor den rath zu bringen, der dieselbe, wenn sie ernsterer natur war, an einen gerichtshof oder an die volksversammlung zu bringen pflegte, musste es näher liegend erscheinen, durch eine direct vor das volk gebrachte eisangelie dasselbe ziel auf kürzerem wege zu erreichen (vgl. Meier u. Schömann, att. Pr., p. 265 – 72).

βαίνων οὐ γὰρ ἔχειτό πω, so ist mit diesem gesetze, welches Alkibiades nicht übertreten konnte, weil es noch nicht gegeben worden war, offenbar das im anfang der rede erwähnte, über die im verlaufe des festes vorgekommenen ungehörigkeiten, gemeint. Dass sich bei Plut. Sol. 21 schon unter den Solonischen bestimmungen findet: ζωντα δε κακώς λέγειν εκώλυσε πρός ιεροίς και δικαστηρίοις και άρχείοις και θεωρίας ούσης άγώνων, η τρείς δραχμάς τῷ ἰδιώτη, δύο δ' ἄλλας ἀποτίνειν εὶς τὸ δημόσιον ἔταξε, steht damit nicht, wie Leo, p. 31, behauptet, im widerspruch. Denn hier haben wir nur ein ganz allgemein gehaltenes von jeder privatperson, die sich gekränkt glaubte, in ihrem interesse zur nachdrücklicheren verfolgung der ihr angethanen injurien anzuwendendes verbot, dagegen in dem bei Demosthenes erwähnten gesetze eine ganz specielle anordnung, welche für alles, was im verlauf der grossen Dionysien in ordnungs- oder rechtswidriger weise geschehen war, von staatswegen gelegenheit, unter umständen auch pflicht, zur beschwerde und einleitung des processes durch die form der probole darbot.

Ebenso wenig wie die stelle des Plutarch mit der behauptung des Demosthenes über das alter des fraglichen gesetzes in widerspruch steht, ist in der bei Thuc. IV, 118, 12 (καὶ ωμολόγησαν ἐν τῷ δήμῳ τὴν ἐκεχειρίαν εἶναι ἐνιαυτόν, ἄρχειν δὲ τήνδε τὴν ἡμέραν, τετράδα ἐπὶ δέκα τοῦ Ἐλαφηβολιῶνος μηνός) erwähnten volksversammlung des 14. Elaphebolion 423, deren local nicht angegeben ist, ein grund für die von Usener, symb. phil. Bonn. p. 584, 6, aufgestellte ansicht zu finden, dass schon während des peloponnesischen krieges eine regelmässige versammlung im anschluss an die grossen Dionysien zu dem erwähnten zwecke eines einschreitens des volkes im theater stattgefunden hätte.

Es liegt also durchaus keine veranlassung vor, von den uns in den Acharnern selbst gegebenen anhaltspunkten abzuweichen und anzunehmen, dass Kleon vor seiner beim rathe eingebrachten eisangelie noch auf dem wege der probole gegen Kallistratos eingeschritten wäre.

Eine klage wurde in der form einer eisangelie eingebracht entweder wegen vergehungen, über welche es keine ausdrücklichen gesetze gab, oder wegen solcher, die zwar durch bestimmte gesetze verboten und einem bestimmten processualischen verfahren unterworfen, aber unter besonders erschwerenden umständen begangen waren und also auch ein ausserordentliches gerichtliches verfahren wünschenswerth erscheinen liessen (Meier u. Schömann, p. 262, Herm. Bohm, de eloayy. ad comit. Athen. delatis, Diss., Halle 1874, p. 16, 2).

Fragen wir, wie das dem Kallistratos schuld gegebene verbrechen zu classificiren sei, so finden wir, wenn wir die antwort zunächst im Aristophanes suchen, ohne zweifel den hauptinhalt der klageschrift wiedergegeben in den worten (Ach. v. 502. 3) ὅτι ξίνων παρόττων τὴν πόλιν κακῶς λέγω. Dass nicht die gegenwart der fremden allein, wie es nach v. 504. 5 scheinen könnte, wo hervorgehoben wird, dass jetzt, an den Lenäen, dieselben nicht zugegen wären, den grund zu der klage abgegeben hat, zeigen die v. 515, 16 nachdrücklich zweimal gesetzten worte

ουχὶ τὴν πόλιν λέγω,

μέμνησθε τοῦθ' ὅτι οὖχὶ τὴν πόλιν λέγω, und der anfang der parabase (v. 630. 31): διαβαλλό

und der anfang der parabase (v. 630. 31): διαβαλλόμενος, ώς κωμφδεῖ τὴν πόλιν ἡμῶν καὶ τὸν δῆμον καθυβοίζει, woraus sich ergibt, dass schon das τὴν πόλιν κακῶς λέγειν an sich für Kallistratos gravirend genug gewesen sein mochte.

Ob andrerseits dieses κακῶς λέγειν τὴν πόλιν durch ein bestimmtes gesetz verboten war, so dass die form der eisangelie also nur wegen der anwesenheit der fremden gewählt worden wäre, oder ob Kleon gerade wegen des mangels an einem ausdrücklichen verbot veranlasst wurde, in der angegebenen weise einzuschreiten, lässt sich aus dem Aristophanes selbst nicht erkennen. Die entscheidung hängt, da es uns auch sonst an zeugnissen für das eine wie für das andere fehlt, hauptsächlich von der auffassung der auch von Leo, p. 36, verglichenen worte der Αθηναίων πολιτεία II, 18 ab, tum so mehr, als die abfassung dieser schrift ungefähr der zeit der Babylonier und Acharner angehört, mag sie nun mit Kirchhoff, über die schrift vom staate der Athener (abhdl. der k. akad. d. wiss., Berlin 1874), p. 1, in das jahr 424, oder mit M. Schmidt, Memoire eines Oligarchen in Athen, p. IX, in das j. 430/29 zu versetzen sein.

Die in frage kommenden worte lauten: χωμφδεῖν δ΄ αὖ χαὶ καχῶς λέγειν τὸν μὲν δημον οὖχ ἐῶσιν, ἵνα μὴ αὖτοὶ ἀχούωσι καχῶς, ἰδία δὲ κελεύουσιν, εἴ τίς τινα βούλεται, εὖ εἰδότες ὅτι οὐχὶ

τοῦ δήμου ἐστὶν οὐδὲ τοῦ πλήθους ὁ κωμφδούμενος ὡς ἐπὶ τὸ πολύ, ἀλλ' ἢ πλούσιός [τις add. K., bei Schmidt lücke] ἢ γενναῖος ἢ δυσάμενος, ὀλίγοι δέ τινες τῶν πενήτων καὶ τῶν δημοτικῶν κωμφδοῦνται, καὶ οὐδ' οὖτοι, ἐὰν μὴ διὰ πολυπραγμοσύνην καὶ διὰ τὸ ζητεῖν πλέον τι ἔχειν τοῦ δήμου ' ὥστε οὐδὲ τοὺς τοιούτους ἄχθονται κωμφδουμένους:

Sie <sup>29</sup>) lassen es nicht zu, das (souveraine) volk <sup>80</sup>) auf der bühne zu verspotten oder schlecht zu machen, damit nicht von ihnen selbst schlecht gesprochen werde; im einzelnen (bei einzelnen) aber sehen sie es gern, da sie wohl wissen, dass der verspottete gemeiniglich nicht zum volke oder zur grossen menge gehört, sondern ein reicher oder adliger oder einflussreicher ist. Nur wenige aber von den armen und den zum volke gehörigen werden verspottet, und auch diese nur wegen ihrer lust, an allen möglichen dingen theil zu nehmen, und ihrer neigung, sich vor dem volke hervorzuthun. Daher sehen sie es auch bei solchen nicht ungern, wenn sie verspottet werden.

Diese auffassung der fraglichen stelle unterscheidet sich bedeutend von der von Leo (p. 37) gegebenen erklärung des lõla δε κελεύουσιν: ut idem significet quod lõιωτας ανθοώπους, eis igitur opponi non possint, nisi qui populi auctoritatem teneant, ut si eis male dicatur, populo male dicatur. Ueber das sprachlich bedenkliche, um nicht zu sagen unmögliche, dieser auffassung würde man höchstens dann hinwegsehen können, wenn das verbot, athenische beamte auf der bühne zu verspotten, sonst irgend wie begründet werden könnte. Dies ist aber nicht der fall. Denn in dem w. u. noch zu besprechenden schol. Ar. Ach. 378 ist keineswegs gesagt, dass das verspotten der χειροτονηταί und κληρωταί

<sup>29)</sup> Gemeint ist ὁ δημος, von welchem auch schon in den schlussworten des 17. capitels im plural geredet wurde. Freilich erscheint es Kirchhoff, p. 15 (vgl. jedoch das. p. 43, und Schmidt, p. 6. 11), zweifelhaft, ob diese folge ursprünglich.

<sup>30)</sup> Diese bedeutung von δημος und die oft darin übergehende des classen- oder bildungsbegriffes tritt in unserer schrift ganz besonders deutlich hervor. Von der gesammtheit der bürger überhaupt wird πόλις gebraucht (I, 8. 17). In diesem sinne steht δημος nur I, 3 mit ἄπας verbunden und II, 10, wo das dabei stehende δημοσία (wie Kirchhoff statt des ἰδία der handschriften verbessert) zu beachten ist. I, 17: πρὸς δὲ τούτοις ὁ δημος ὁ ᾿Αθηναίων τάδε περδαίνει scheint zunächst ebenso aufzufassen zu sein, doch ist hier auch die bedeutung "souveraines volk" zulässig.

άρχαι an und für sich verboten gewesen wäre, sondern nur, dass Kleon in seiner anklage den nachweis versucht habe, dass dies in den Babyloniern zur verhöhnung von δήμος und βουλή geschehen wäre, so dass diese böswillige absicht als das eigentlich strafbare erscheinen muss. Dass ein gesetz, vorausgesetzt, dass wirklich ein solches und nicht etwa nur ein bestimmter gebrauch anzunehmen ist, verbot μή πωμφδεῖν τὸν ἄρχοντα (schol. Ven. Ar. Nub. 31, vgl. schol. Ven. Ran. 501), würde für die grossen dionysien, deren verwaltung bekanntlich dem eponymos oblag, völlig begreißlich sein, und etwas ähnliches keineswegs, wie Leo annimmt, für andere beamte, sondern höchstens noch für die lenäen für den basileus wahrscheinlich machen  $^{31}$ ).

Wenn Leo in den worten χωμφδεῖν ατλ. τὸν δημον οὐα ἐῶσεν die erwähnung eines bestimmten gesetzes findet, so lässt sich die möglichkeit dieser auffassung freilich nicht in abrede stellen. Die gegenüberstellung des jedenfalls nur in dem allgemeinen sinne des wünschens und verlangens (nicht etwa des gebietens) aufzufassenden κελεύειν in dem ἐδία δὲ κελεύουσεν legt es jedoch nahe, auch unter dem οὖα ἐῶσεν weiter nichts zu verstehen als "sie lassen es sich nicht gefallen, sie dulden nicht", wie auch an den drei andern stellen dieser schrift, wo es sich findet (I, 6. 9. II, 12), οὖα ἐᾶν nur diese bedeutung hat.

Es kommt hinzu, dass die personification des demos in Aristophanes' Rittern die existenz eines ausdrücklichen gesetzes gegen das  $\varkappa\omega\mu\varphi\delta\bar{\epsilon}\bar{\imath}\nu$   $\tau\dot{o}\nu$   $\delta\bar{\eta}\mu\rho\nu$  wenig wahrscheinlich macht. Denn wenn es auch, wie Leo, p. 37, hervorhebt, albern gewesen wäre, das personificirte volk von der bühne zu verbannen, so hatten die Athener doch in den Rittern nicht eine einfache personification, vielmehr eine recht handgreifliche verspottung ihrer volkssouverainetät vor augen, die kaum anders als ein  $\varkappa\omega\mu\varphi\delta\bar{\epsilon}\bar{\imath}\nu$   $\tau\dot{o}\nu$   $\delta\bar{\eta}\mu\rho\nu$  aufgefasst werden konnte und also, wenn wirklich das fragliche gesetz bestanden und erst vor wenigen jahren dem Kallistratos unannehmlichkeiten genug bereitet hatte, denn doch manches bedenkliche haben mochte.

<sup>31)</sup> Ob für den eponymos dieses privilegium auch in wirklichkeit oder nur in der darstellung des scholiasten von den grossen dionysien auf die dionysischen teste überhaupt übertragen worden, bleibt am besten auf sich beruhen.

Anders und wahrscheinlicher gestaltet sich die ganze sache bei der annahme, dass kein ausdrückliches gesetz das χωμφδεῖν καὶ κακῶς λέγειν τὸν δῆμον untersagte, dass vielmehr nur die stimmung des volkes sich dergleichen — ausnahmen, wo, wie z. b. gerade in den rittern das χωμφδεῖν τὴν πόλιν nur die grundlage zu noch grösserer und wirksamerer verspottung einzelner war, natürlich abgerechnet — im allgemeinen nicht gefallen liess. Diese stimmung des volkes konnte aber denjenigen, welche interessen des staats verletzt zu sehen glaubten, die beste handhabe geben, eine im speciellen je nach dem inhalte eines stückes formulirte anklage einzubringen und zu begründen, und zwar, da es sich eben nicht um übertretung eines bestimmten gesetzes handelte, gerade auf dem wege der eisangelie.

Wir sind in der glücklichen lage, für die eisangelie Kleons nicht allein die allgemeine begründung, dass Kallistratos sich gegen das "volk" vergangen habe ( $\partial \delta \iota \varkappa \epsilon \tilde{\iota} \nu \ \delta \tilde{\eta} \mu o \nu$ )<sup>32</sup>), sondern auch die von demselben ins feld geführten speciellen anklagepunkte zu kennen, und zwar aus schol. Rav. Ach. 378: διὰ τὴν πέρυσι κωμφδίαν: τοὺς Βαβυλωνίους λέγει. τούτους γάρ πρὸ τῶν Αχαρνέων Αριστοφάνης εδίδαξεν, εν οίς πολλούς κακώς είπεν. εκωμώδησε γαρ τάς τε κληρωτάς και χειροτονητάς άρχας 88) και Κλέωνα παρόντων των ξένων. και διά τουτο δργισθείς δ Κλέων έγράψατο αὐτὸν ἀδικίας εἰς τοὺς πολίτας, ὡς εἰς ὕβριν τοῦ δήμου καὶ τῆς βουλής ταῦτα πεποιηχότα. καὶ ξενίας κτλ. Kleon ging also von der thatsache aus, dass in den Babyloniern die κληρωταί und χειgoτονηταὶ ἀρχαί verspottet waren, und suchte diese so darzustellen, dass es nicht in verzeihlicher oder entschuldbarer weise, etwa aus übermüthiger laune, geschehen wäre, sondern in strafbarster absicht, zur verhöhnung der volkssouverainetät, und zwar, was um so schlimmer, in gegenwart der fremden.

Bei dieser annahme ist die höchst beachtenswerthe ausdrück-

<sup>32)</sup> Vgl. Bohm a. o. p. 21. 24, der mit recht den ausdruck ἀδικία εἰς τοὺς πολίτας für identisch hält mit der ἀδικία πρὸς τὸν δημον (Meier und Schömann, p. 246), welche als officielle bezeichnung allerdings aus dem alterthum nicht nachweislich zu sein scheint. Sprachlich hat der ausdruck ἀδικία πρός oder εἴς τινα ebenso wenig bedenken, wie ein ὕβρις πρός oder εἴς τινα neben ὕβρις τινός.

<sup>33)</sup> Vgl. Vit. Arist. p. XXVII, 29 Dübn.: ἐν δράματι αὐτοῦ Βαβυλωνίοις διέβαλε τῶν 'Αθηναίων τὰς κληρωτὰς ἀρχὰς παρόντων ξένων.

liche hervorhebung des verspottens der κληρωταί und χειροτονηταί άρχαι, auf welche auch Leo, p. 35, mit recht grosses gewicht legt, völlig begreislich. Wenn Kleon dem Kallistratos vorwarf, er hätte die vom volke gewählten beamten in böswilliger absicht verhöhnt, so warf er ihm damit eine verhöhnung der volkssouverainetät vor, während er ihm in der verhöhnung der durch das loos gewählten beamten eine verhöhnung des ganzen staates, seiner einrichtungen und seiner verwaltung vorwarf. Derselbe unterschied, bei welchem man es auf sich beruhen lassen kann, worin das gravirendere liegt, wird in der ersten rede gegen Aristogeiton in der erwähnung der übergriffe gemacht, die sich dieser gegen die athenischen beamten erlaubt hat (§ 49. 50): ος είς τουθ' ήχει πονηρίας ωσι' ἐνδεδειγμένος ἤδη βοῶν συχοφαντῶν ἀπειλῶν οὐχ επαύετο οίς μεν ύμεις τα μέγιστα ενεχειρίζετε στρατηγοίς — ούx ξχείνους ὑβρίζων — αλλά την ὑμετέραν χειροτονίαν προπηλαχίζων και της έμυτου πονηρίας επίδειξιν ποιούμενος, τὰς δὲ κληρωτάς άρχας σπαράττων, αλιών, ελσπράττων άργύριον, τι κακύν οὐ παρέχων;

Dasselbe scholium lässt die auffassung zu, als ob der innere grund der klage Kleons die thatsache gewesen wäre, dass neben

<sup>34)</sup> Vgl. Dem. Boeot. περὶ όν. § 10: ἄν δ' ἀρχὴν ἡντινοῦν ἡ π όλις κληροῖ, οἰον βουλῆς ἢ θεσμοθέτου ἢ τῶν ἄλλων.

<sup>35)</sup> Vgl. auch das wegen der personification des demos etwas anders zu beurtheilende περὶ τὸν δημον ἄνδρ' ἄριστον εὐνούστατόν τε τῆ πόλει (Equ. 873) und πρὸς Αθηναίους καὶ τὸν δημον (Equ. 811).

den beamten Kleon selbst in den Babyloniern verhöhnt worden wäre. Schwerlich sind wir jedoch berechtigt, schlechthin nur rache wegen gekränkten selbstgefühls als motiv seiner maassregel anzunehmen. Von dem standpunkte seiner partei aus mögen die Babylonier veranlassung genug zu einer eisangelie gegeben haben; denn den versicherungen der Acharner, dass die angriffe Kleons nur auf verläumdungen beruhten, dürfte keine allzu grosse beweiskraft beizumessen sein.

Hamburg.

Hermann Schrader.

## Zu Euripides Hippolytos.

Eur. Hipp. 840 — 1:

τίτα κλύω; πόθεν θανάσιμος τύχα, γύναι, σὰν ἐπέβα, τάλαινα, καρδίαν.

Im zweiten vers, wo  $\xi \pi \xi \beta \alpha$  in AEc und als var. von 2. h. in B, ἔβα in B (1. h.) CBC, schreibe ich mit Hartung σὰν ἐπέβα, τάλαινα, χραδίαν, γίναι. Bei Elmsley (Dindorf): γύναι, σὰν, τάλαιν', ξβα χάρδιαν und Nauck (Weil): γύναι, σὰν, τάλαινα, χραδίαν ξβα ist die stellung von  $\sigma \acute{a} \nu$  zu hart, auch ist doch  $\ell \pi \ell \beta a$  besser beglaubigt. Den metrischen fehler im ersten vers corrigirt Kirchhoff (Nauck, Weil), indem er τίνα κλύω; schreibt. Dies kann nur bedeuten entweder: "was höre ich?" (indicativ) — aber dabei ist das präsens anstössig, es müsste futurum stehen: "was werde ich zu hören bekommen" — oder: "wen soll ich hören?" (conjunctiv). Aber Hartung bemerkt ganz richtig, Theseus frage hier zuerst, wer schuld an dem unglück sei und erst mit v. 842 (είποι τις αν τὸ πραχθέν; etc.), wer ihm wohl den hergang berichten könne. Darum müsse κλύω entfernt werden, wie schon Elmsley gerathen habe. Er schreibt  $\tau (ros \delta \dot{\eta})$ ,  $\pi \dot{\delta} \vartheta s r$  etc., wohl weil C  $\varkappa \lambda \dot{\nu} \omega \delta \dot{\eta}$  hat. scholiast sugt: λείπει ή παρά, παρὰ τίνος ἀχούσω. Ich glaube, dass παρὰ τίνος πόθεν zu schreiben und dass die falsche ergänzung κλύω das "leicht zu ergänzende" παρά verdrängt hat. τίνος; sc. δαίμονος, leicht zu verstehen nach 832: ἀνακομίζομαι | τύχαν δαιμόνων. Ebenso 816 τίς (sc. δαίμων) ἄρα σὰν, τάλαιν', αμαυροί ζόαν;

Altona.

Th. Barthold.

### XVI.

## Zum text des Sextus Empiricus.

I.

Seit Im. Bekker's ausgabe des Sextus Empiricus (1842) sind meines wissens die von ihm oder auch nur die schon von J. A. Fabricius (1718) benutzten handschriften einer neuen vergleichung nicht unterzogen worden. Ebensowenig sind seitdem veröffentlichungen aus anderen handschriften erfolgt. So ist, da die leipziger neue ausgabe des Fabricius (1840) und J. G. Mund's ausgabe der Pyrrhon. Hypotyposeis (1796) für verbesserung des textes zugeständlich nichts gethan haben, die sogenannte Genfer ausgabe (1621) aber selten ist, das studium des Sextus, was den überlieferten text anlangt, vorläufig fast durchaus auf Fabricius und Bekker angewiesen.

Dieser überlieferte text nun darf, abgesehen von einigen, besonders den metrischen citaten aus den ältesten philosophen, im grossen und ganzen als ein wohl lesbarer bezeichnet werden. Während wir allerdings einige ganze schriften des Sextus vermissen, wenn auch nicht soviele, wie Fabricius, aber auch nicht blos eine, wie C. L. Kayser, Philolog. 1849. p. 48. 49 anzunehmen scheint 1), stossen wir in den erhaltenen nur selten auf grössere und unaus-

<sup>1)</sup> S. meine schrift De S. E. librorum numero et ordine. Berlin, Weber, 1874, besonders § 3. — Auch einigen andern allgemeinen bemerkungen Kayser's a. a. o. über Sextus stimme ich nicht bei; vgl. darüber die erwähnte schrift und die »lebensverhältnisse des S. E.«, Berlin, Weber, 1875. Darin aber hat Kayser p. 50 recht, dass Sextus eine nur geringe kenntniss des Aristoteles hat, ein punkt, auf den ich ein andermal zurückzukommen hoffe.

füllbare lücken<sup>2</sup>); und sowenig gegen die ächtheit einer dieser schriften, trotz ihres unterschiedes in bezug auf tiefe der auffassung, fleiss der durchführung und ton der darstellung, begründete zweifel sich werden geltend machen lassen, ebensowenig finden sich in ihnen verdächtige zusätze von grösserem umfange. Ob wir diese günstige lage etwa auch dem umstande zu danken haben, dass Sextus in früherer zeit vermuthlich zu den weniger gelesenen<sup>5</sup>) und abgeschriebenen schriftstellern gehört hat, wird wohl erst klar werden, wenn das philologische studium des Sextus lebendiger geworden sein wird, als es bisher war.

Indess, so schätzbar auch der bisher benutzte handschriftliche apparat ist, so haben doch schon Fabricius und mehr noch Bekker von dem rechte der conjectur gebrauch machen müssen. Später haben A. Nauck, Philolog. 1849 p. 199 und in ausgedehnterem masse Kayser a. a. o. und Rhein. mus. 1850, von Bekker's text ausgehend, eine anzahl verbesserungen vorgeschlagen. Ich erlaube mir im nachfolgenden noch einige andere vorzulegen, welche sich mir nach einer längeren beschäftigung mit Sextus und besonders mit den Pyrrh. hypotypasen als nothwendig oder doch wabrscheinlich erwiesen Zum grösseren theile betreffen sie kleine auslassungen. Dass die benutzten handschriften gerade an diesem fehler häufig leiden, hat besonders schon Bekker erkannt. Bei dem scharf ausgeprägten charakter, welchen Sextus in verknüpfung der gedanken, methode der beweisführung und im satzbau zeigt, entdeckt und heilt man derartige versehen im Sextus vielleicht leichter als in manchem andern schriftsteller.

Hypot. I, 38. Bekker 11, 4: τῷ μὲν γὰς ἀπὸ τοῦ κρίνοντος

2) Kayser, Rhein. mus. 1850, p. 190 glaubt zwar gegen das ende der schrift adv. Log. einen »bedeutenden defect« wahrzunehmen, neigt jedoch mit recht zu der ansicht, dass Sextus einen theil des im 2. buche der Hypot. behandelten stoffes hier »mit absicht übergangen« habe.

<sup>3)</sup> Dass z. b. Suidas den Sextus nicht gelesen hat, glaube ich de S. E. libr. num. et ord. § 7 nachgewiesen zu haben. Zu den dort erwähnten bei Sextus vorkommenden phrasen, welche Suidas entweder unberücksichtigt gelassen oder aus anderen schriftstellern, besonders aus Diogenes Laërt., erklärt hat, füge ich hier noch diese: ἀπλοπαθής (Sext. hypot. III, 47. 108), ἐπίχρισις (ibid. 51), δόχωσις, δοχοῦν (ibid. 99. adv. Phys. I, 343.), ἀφύσιχος (adv. Phys. II, 46) kennt Suidas nicht; ἐνστασις χώνου (hyp. III, 51.) berührt Suid. ed. Bernh. I, 2, 275 nicht; ἀπόχρισις (hyp. ib.), στασιώτης (adv. Phys. II, 46) und παλίνδρομον (hyp. II, 203) werden in der bedeutung, welche sie an diesen stellen haben, bei Suid. I, 1, 609. II, 2, 885. 26 nicht berücksichtigt.

υποτάσσονται οἱ πρώτοι τέσσαρες . . . εἰς δὲ τὸν ἀπὸ τοῦ κρινομένου ὁ ἔβδομος καὶ ὁ δέκατος, εἰς δὲ τὸν ἔξ ἀμφοῖν σύνθετον ὁ πέμπτος καὶ ὁ ἔκτος καὶ ὁ ὄγδοος καὶ ὁ ἔννατος. πάλιν δὲ οἱ τρεῖς οὐτοι ἀνάγονται εἰς τὸν πρός τι . . . Dem zweiten und dritten satze fehlt das prädicat; sie mit dem nachfolgenden ἀνάγονται ται zu verbinden ist unmöglich; daher ist schon im zweiten zu schreiben: εἰς δὲ τὸν ἀπὸ τοῦ κρινομένου ἀνάγονται ὁ . . . (§ 39 will Kayser, Philol. p. 61 aus logischen gründen ἐννέα für δέκα schreiben. Doch hat Sextus vielleicht bei dieser unterordnung der zehn tropen unter die drei und der drei unter den einen des πρός τι den logischen fehler, den auch schon andere vor ihm gemacht haben mögen, übersehen und wirklich δέκα geschrieben).

I, 104. 25, 9: ωςτε είναι αὐτοῖς ἢ μὴ είναι γίνεται οὐχ ἀπλως ἀλλὰ πρός τι πρὸς γὰρ τὸ παθ' ὕπνους ἢ πρὸς ἐγρήγορσιν. Im letzten satz fehlt γίνεται, vielleicht γίνεται αὐτοῖς, oder ein ähnliches prädicat, gegen die gewohnheit des Sextus.

I, 115. 27, 11: καὶ εἰ μὲν ἄνευ ἀποδείξεως, ἄπιστος ἔσται·
εἰ δὲ μετὰ ἀποδείξεως, πάντως δεήσει καὶ τὴν ἀπόδειξιν ἀληθῆ
εἴναι, ἐπεὶ ἄπιστος ἔσται. Kayser p. 51 vergleicht die
letzten worte richtig mit Phys. I, 209. 434, 8: ἐπεὶ οὐκ ἔσται
αἴνον und hält beide stellen für correct, zumal da der wortlaut
der letzteren sich auch genau so bei Diog. IX, 98 findet. Indess
Bekker's anstoss an Phys. l. l. scheint mir trotzdem nicht unbegründet; vielleicht ist an beiden stellen, nach dem alioqui der lat.
übersetzung, ἐπεὶ ἄλλως zu schreiben.

I, 136. 32, 10: δτι δὲ πάντα ἐστὶ πρός τι, ἐπελογισάμεθα μὲν καὶ ἔμπροσθεν, οἶον κατὰ τὸ κρῖνον . . . κατὰ δὲ τὰ συνθεωρούμενα δτι πρὸς τήνδε τὴν ἐπιμιζίαν καὶ τόν δε τὸν τρόπον καὶ τὴν σύνθεσιν τήνδε καὶ τὴν ποσότητα καὶ τὴν θέσιν ἔκαστον φαίνεται. Dass τόνδε τὸν τρόπον falsch ist, hat schon Kayser p. 63 erkannt, doch möchte ich es nicht, wie er will, als aus
137 hierher verirrt ansehen, sondern τόνδε τὸν τόπον schreiben;
dann giebt es einen wichtigen gesichtspunkt des fünften tropen aus
§ 118 wieder, wie auch nachher die worte τὴν θέσιν; während
τήνδε τὴν ἐπιμιζίαν auf den sechsten, und τὴν σύνθεσιν τήνδε καὶ
τὴν ποσότητα auf den siebenten zurückgehen. Die verwechselung von
τρόπος und τόπος in den handschriften ist bekannt; z. b. bei
Arist. Phys. 195s. 15. Bkk. Metaph. 1013b. 17. Bon. Bei Sextus

liegt sie, wegen des häufigen gebrauches von τρόπος, besonders nahe. Vgl. auch Diog. Laërt. IX, 79. ed. Huebn. und dazu Menage.

Ι, 139. 32, 27: και ὁ λέγων δὲ μὴ πάντα είναι πρός το βεβαιοί τὸ πάντα είναι πρός τι και αὐτὸ γὰρ τὸ είναι πάντα πρός τι πρός ήμας είναι δείχνυσι, και οὐ καθόλου, δι ών ήμιν έναντιουzat. Der zweite satz giebt einen klaren, dann aber auch prägnanten sinn, nur wenn man schreibt: καὶ αὐτὸ γὰρ τὸ μὴ εἶναι.... Sextus sagt: der gegner macht eben (avió) seine behauptung, dass nicht alles relativ sei, zu einer relativen, nämlich nur in bezug auf uns geltenden (πρὸς ἡμᾶς εἶναι δείχνυσι, καὶ οὖ καθόλου), durch die beweise, auf welche er sie uns  $(\eta \mu \tilde{\imath} \nu)$  gegenüber stützt. Fehlt das μή, so wäre für αὐτό passender αὐτός (Fabr. in der anm.: ille vel invitus confirmat nostram sententiam); πρὸς ἡμᾶς elvas müsste bedeuten: "sei unsere ansicht" (Fabr. ibid.: nobis Scepticis hanc esse ... peculiarem opinionem); di' wv verlöre seine genaue bedeutung (Fabr. in der übers.: siquidem ille nobis adversatur); überhaupt aber wird der ganze gedanke dann matt und überflüssig: denn dass der satz, alles ist relativ, selbst nur relativ sei, weil er nur den skeptikern angehöre, braucht nicht erst der gegner den skeptikern zu zeigen.

Ι, 190. 42, 14: ... πάθος ἡμέτερον, καθ' δ διὰ τὴν ἰσοσθένειαν τῶν ἀντικειμένων πραγμάτων εἰς ἀρρεψίαν καταλήγομεν, ἰσότητα μὲν λεγόντων ἡμῶν τὴν κατὰ τὸ φαινόμενον ἡμῖν πιθανόν, ἀντικείμενα δὲ κοινῶς τὰ μαχόμενα, ἀρρεψίαν δὲ τὴν πρὸς μηδέτερον συγκατάθεσεν. Wie kurz vorher & 189 (s. Bekker in den noten), so liegt auch hier eine allerdings leicht zu hebende corruption durch auslassung vor. Sextus will die einzelnen ausdrücke des satzes καθ' δ — καταλήγομεν erklären; der text jedoch bietet nur eine erklärung des ἀντικείμενα und ἀρρεψίαν, die erklärung des beinahe wichtigsten und schwierigsten ἰσοσθένειαν dagegen ist in dem ἰσότητα – πιθανόν nicht deutlich gegeben. Es ist also hier zu lesen: ἰσοσθένειαν μὲν λεγόντων ἡμῶν τὴν ἰσότητα (τὴν?) κατὰ τὸ φαινόμενον ἡμῖν πιθανόν. Vgl. die definition der ἰσοσθένεια & 10, auch 196. 203, g. d. logik, II, 159.

I, 200. 44, 32: καὶ γὰρ τὸ πάντα ὁμοίως ἔξηγούμεθα καὶ τὸ ἐμοὶ συνεκδεχόμεθα. Kayser p. 64 will καὶ τὸ ,, ἐμοὶ φαίνεται συνεκδεχόμεθα, mit berufung auf 202. Aber es müsste dann wenigstens ,, ὡς ἔμοὶ φαίνεται heissen. Doch halte ich die

vulg. für richtig: in dem eµol ist die subjective einschränkung des eoulv schon hinreichend ausgedrückt.

I, 222. 50, 25: περὶ δὲ τοῦ εἰ ἔστιν εἰλικρινῶς (ὁ Πλάτων) σκεπτικὸς πλατύτερον μὲν ἐν τοῖς ὑπομνήμασι διαλαμβάνομεν, νῦν δὲ ὡς ἐν ὑποτυπώσει διαλαμβάνομεν κατὰ Μηνόδοτον καὶ Ανησίδημον. . Dass für das erste διαλαμβάνομεν ein futurum, vermuthlich διαλεξόμεθα zu schreiben sei, habe ich schon De Sexti Empir. librorum numero et ordine & 9 bemerkt. Für Μηνόδοτον, das nur conjectur des Fabricius für das überlieferte unverständliche Περμήδοτον ist, habe ich "lebensverhältnisse des Sext. Empiricus", anm. 36, Ἡρόδοτον empfohlen.

Ι, 223. 51, 7: δ γὰς πεςὶ ένὸς δυγματίζων, ἢ προχρίνων φαντασίαν φαντασίας όλως χατά πίστιν η άπιστίαν περί τινος τών αδήλων, του δογματικού γίνεται χαρακτήρος . . . Ich wundere mich, dass Bekker, der hier zuerst richtig hinter δογματίζων ein komma gesetzt hat, nicht auch die lücke vor περί τινος τῶν ἀδήλων erkannt hat. Denn diese worte gehören nicht zu den vorhergehenden, sondern προχρίνειν φαντασίαν φαντασίας ist ein schon für sich vollständiger ausdruck für das verfahren des dogmatikers, einem erscheinungsbilde vor einem andern den vorzug zu geben (15, 16 προχρίνειν τὰς ἡμετέρας φαντασίας τῶν παρὰ τοῖς ἀλόγοις ξώοις γινομένων. ibid. 28. 18, 33. 27, 3. 28, 25. 29, 2. 53, 7); eine verbindung des ausdrucks mit  $\pi \epsilon \varrho t$  hat Sextus, soviel ich sehe, nirgends gebildet und konnte es auch wohl grammatisch nicht, Die hauptsache aber ist, dass die begriffe δογματίζειν und προχρίves g. g., nicht coordinirte sind, sondern der letztere bezeichnet nur eine art des ersteren, während eine andere darin besteht, dass man über etwas nichtoffenbares (ἄδηλον) eine aussage macht, eine behauptung aufstellt; dies heisst ἀποφαίνεσθαι περί . . 47, 8: ό μεν γας Ηράκλειτος περί πολλών αδήλων αποφαίνεται δογματικώς, ήμεῖς δ' οὐχί. 57, 26: ὁ γὰρ περί τινος ἀδήλου πράγματος αποφαινόμενός τε και δογματίζων. 6, 27: αποφαίνεσθαι περί τινος των . . δογματιζομένων. Demnach ist an u. st. vermuthlich so zu lesen: ὁ γὰρ περὶ ένὸς δογματίζων, ἢ προκρίνων φαντασίαν φαντασίας όλως κατά πίστιν η απιστίαν η αποφαινόμενος περί τινος τῶν ἀδήλων, oder besser noch: ἢ προχρ. φαντ. φαντ. η άποφαινόμενος όλως κατά πίστιν η άπιστίαν περί... Mit derselben zweitheilung des δογματίζειν schliesst auch dieser

abschnitt über Platon 52, 7: ἀλλ' ἐπεὶ ἔν τισι φαίνεται ἢ περὶ ὑπάρξεως ἀποφαινόμενος πραγμάτων ἀδήλων ἢ προκρίνων ἄδηλα κατὰ πίστιν (wo übrigens vielleicht ἄδηλα ἀδ ἡ λων zu lesen ist). Vgl. 53, 32 — 54, 1.

I, 223. 51, 10:  $\dot{\omega}_{\zeta}$  δηλοῖ καὶ ὁ Τίμων διὰ τῶν περὶ Ξενοφύνους αὐτῷ λεγομένων. ἐν πολλοῖς γὰρ αὐτὸν ἐπαινέσας τὸ ν
Ξενο φάνην,  $\dot{\omega}_{\zeta}$ ... Die worte τὸν Ξενοφάνην halte ich mit
Kayser p. 65 für eine glosse; für ἐν πολλοῖς aber, das allerdings
schwierig ist, ἐν δλίγοις zu schreiben, wie Kayser will, scheint
mir doch zu kübn; da das blosse πολλοῖς nicht angeht, so möchte
ich ἐπὶ πολλοῖς "wegen vieler dinge" vermuthen, woran sich der
folgesatz ( $\dot{\omega}_{\zeta}$ ) gut anschliessen würde.

I, 238. 55, 23: ὅτι δὲ καὶ τὰ φύσει ἀλλότρια ἐπὶ τὴν φύσει αὐτῶν ἐέναι καταναγκάζει, πρόδηλον, ὅπου γε καὶ ὁ κύων σκόλοπος αὐτῷ καταπαγέντος ἐπὶ τὴν ἄρσιν αὐτοῦ παραγίνεται. Der erste satz giebt keinen sinn. Da die übersetzung hat: ea autem quas a natura sint aliena, ad ea quae secundum naturam sunt cogere sum venire..., so muss sie in ihrem texte etwa ἐπὶ τὰ κατὰ φύσιν αὐτὸν (sc. τὸν μεθοδικὸν ἰατρόν) ἰέναι καταναγκάζει gelesen haben. Sonst könnte man auch ἐπὶ τὴν ἄρσιν (häufig bei Sextus π. b. Phys. I, 315. 316. 404. adv. Arithm. 25. hypot. III, 86. sim.) oder ἀναίρεσιν αὐτῶν vermuthen.

II, 10, 58, 25: οὐκ ἔστιν ἀδύνατον ἐν τοῖς ἐπέχουσι περὶ τῆς ὑπάρξεως τῶν ἀδήλων ζητεῖν. Bekker hat ἐν in klammern geschlossen; indess ist es wohl nur verschrieben für καί. Die übersetzung hat: poterit et i am inter eos qui.

II, 10. 58, 27: νοήσεως γὰρ οὐα ἀπείργεται ὁ σαεπτικός, οἶμαι, ἀπό τε τῶν παθηματικῶς ὑποπιπτόντων και' ἐνάργειαν φαινομένων αὐτῷ λόγφ (cod. V. αὐτῶν λόγων) γινομένης καὶ μὴ πάντως εἰσαγούσης τὴν ὑπαρξιν τῶν νοουμένων. Wie die leipziger ausgabe und Kayser p. 67, vermuthete auch ich früher καὶ κατ' ἐνάργειαν φαινομένων, halte es jedoch jetzt für unnöthig, weil man mit der übersetzung construiren kann: ex iis quae passibiliter . . . observantur, actu . . . apparentia. Auch λόγφ τε, wie Kayser will, ist nicht nöthig. Vielmehr entspricht dem ἀπό τε des textes das καὶ μὴ. Dagegen nehme ich an dem λόγφ anstoss, mag man nun verbinden: νοήσεως λόγφ γινομένης, wie Fabr. (intelligendifacultas, . . . quae per rationem nascitur), oder φαινομένων λόγφ;

und noch mehr, wenn man αὐτῷ λόγῳ verbindet. Am liebsten möchte ich das αὐτῷ hinter ὑποπιπτόντων sehen, (ὑποπίπτουσιν αὐτῷ 59, 1; vgl. 57, 31. 58, 1) und statt αὐτῷ λόγῳ schreiben: αὐτόθεν (57, 30). Endlich ist, wenn hier das ἀπό richtig ist, wie ich allerdings glaube, wohl auch I, 106 so zu schreiben statt der vulg. ὑπὸ τῶν αὐτῶν ὑποχειμένων.

- II, 27. 62, 23: δ μη επιστήμην ήδη τελείαν απειληφώς. Doch heisst es gleich nachher δ νοῦν καὶ επιστήμην αν ειληφώς und so auch III, 196 επιστήμας αν αλαμβάνομεν πονοῦντες.
- II, 27. 62, 27: Schliesst mit xaì  $\tau \alpha \dot{\nu} \tau \eta$   $\dot{\alpha} \rho \alpha$   $\dot{\alpha} \dot{\nu} \dot{\sigma} \tau \alpha \tau \sigma c$   $\sigma \dot{\nu} \dot{\sigma} \rho \dot{\omega} \pi \sigma \nu$  die widerlegung der peripatetischen definition des menschen ab? Oder gehört der satz, wie die leipziger ausgabe will, zum folgenden? Für die erstere auffassung spricht  $\tau \alpha \dot{\nu} \tau \eta$  und besonders  $\ddot{\alpha} \rho \alpha$ . Dann aber versteht man das  $\dot{\sigma} \dot{\nu} \dot{\alpha} \rho \Pi \lambda \dot{\alpha} \tau \omega \nu$  nicht. Man erwartet keine begründende, sondern eine verbindende conjunction. Doch könnte  $\dot{\nu} \dot{\alpha} \rho$  richtig sein, wenn vorher ein ganzer satz, der den übergang zu Platon bildete, ausgefallen wäre.
- II, 30. 63, 12: τό γέ τοι σῶμα. Da hier ein neues argument gegen die erkennbarkeit des körpers beginnt (Fabr. ca et erum corpus tres habere dimensiones aiunt), so wäre τό τε σῶμα ausreichend und passender. Auch τὸ μέντοι wäre nicht passend.
- II, 77. Sextus frägt: πως ἐπικρινουμεν ότι ταισθε μέν ταις φαντασίαις πιστεύειν προσήκει ταῖσδε δὲ ἀπιστεῖν; hierauf lautet die (zweite) antwort 74, 12: εὶ δὲ μετὰ φαντασίας, πῶς λήψονται την φαντασίαν ην παραλαμβάνουσι προς την των άλλων φαντασιών κρίσιν; η πάλιν αὐτοῖς ἄλλης φαντασίας δεήσει πρὸς την κρίσιν των άλλων φαντασιών, και είς την ἐκείνης κρίσιν άλλης, καὶ εἰς ἄπειρον. Hier ist das zweite τῶν ἄλλων φαντασιῶν offenbar nur aus dem ersten entstanden. Denn der satz η πάλιν enthält keine antwort auf die frage πῶς λήψονται, wenn er von derselben φαντασία spricht, welche πρός την πρίσιν των άλλων φαντασιών nöthig ist, sondern nur wenn er lautet: η πάλιν αὐτοῖς άλλης φαντασίας δεήσει πρός την πρίσιν τα ύτης. Auch erhält die darstellung des unmöglichen progressus in infinitum durch diese änderung fünf glieder, und gerade diese zahl giebt Sextus ihr gern. Nämlich an unserer stelle: 1) das problem: πως ξπικρινοῦμεν ότι πτλ., 2) φαντασία πρός την πρίσιν των άλλων φαντασιών,

3) ἄλλη φαντασία πρὸς τὴν κρίσιν ταύτης, 4) ἄλλη εἰς τὴν ἐκείνης κρίσιν, 5) εἰς ἄπειρον. Ebenso II, 85. 76, 2: 1) Problem: εἶναί τι ἀληθές, 2) ἀπόδειξις, 3) ἀπόδειξις τοῦ ἀληθῆ αὐτὴν εἶναι, 4) ἐκείνης ἄλλη, 5) μέχρις ἀπείρου. II, 89. 77, 10: 1) problem: τίνα μὲν φαινόμενά ἐστιν ἀληθῆ, 2) τὸ λαμβανόμενον φαινόμενον πρὸς τὴν κρίσιν τῶν φαινομένων, 3) ἔτερον κριτήριον φαινόμενον, 4) ἄλλο φαινόμενον, 5) μέχρις ἀπείρου. Hyp. I, 122. 166. II, 36. 90· 182. g. d. Log. I, 340. g. d. redner 111. 112. Doch finden sich auch kürzere darstellungen z. b. g. d. Log. I, 339 (viergliedrig) und dagegen auch eine sechsgliederige ibid. II, 347.

II, 133. 87, 7. So augenscheinlich es ist, dass αί κατὰ τοῦ σημείου φωναί φερόμεναι (II, 130) bedeute voces quae contra signum afferuntur (Fabr.), so sicher scheint es auch, dass, noch dazu kurz nachher, nämlich II, 133, αί φωναὶ αί ὑπὲρ τοῦ σημείου nach dem gewöhnlichen sprachgebrauch den gegensatz dazu bildet, also heisst: voces quae pro signo proferuntur. So wird auch g. d. Phys. II, 69 ύπες του κίνησιν είναι dem κατά της χινήσεως ibid. 68 entgegengesetzt. Allein Fabr. übersetzt an u. st. schüchtern nur voces quae de signo proferuntur und Bekker sagt im Index p. 811 sogar: ,,φωναί αί ὑπὲρ τοῦ σημείου 87, 3 i. q. αξ κατά του σημείου φερόμεναι 86, 16" (II, 130), ohne diese auffallende behauptung aus dem sprachgebrauch des Sextus oder sonstwie zu rechtfertigen. Irgendwo in unserm & muss also eine schwierigkeit stecken, und vielleicht handelt es sich auch hier, wie I, 139, um nichts geringeres als um eine ausgelassene negation. - Suchen wir zunächst den gedankengang auf. Bis 2 129 hat Sextus bewiesen, dass das σημεῖον nicht existire. Nun aber berichtet er gewissenhaft, dass die dogmatiker zwei argumente für das σημείον vorzubringen wissen. Erstens sagen sie (2 130): die worte der skeptiker gegen das σημείον zeigen entweder nichts an, bedeuten nichts (οὐδὲν σημαίνουσιν), dann erschüttern sie die existenz des σημεῖον nicht; oder sie zeigen etwas an, dann sind sie selbst ein σημεῖον. Zweitens (ἔτι, § 131) sagen die dogmatiker zu den skeptikern: Haben eure reden gegen das zeichen keine beweiskraft, so existirt das zeichen; haben sie beweiskraft, so existirt das zeichen auch, denn der beweis ist eine art des zeichens. Oder denselben schluss durch die schlussform διά δύο τροπικών ausgedrückt: Giebt es ein zeichen — wie wir

dogmatiker behaupten —, so giebt es ein zeichen; giebt es kein zeichen — wie ihr skeptiker beweisen wollt —, so giebt es ein zeichen; folglich giebt es ein zeichen. Jetzt aber (§ 132) nimmt Sextus wieder sofort das wort gegen die dogmatiker, und zwar stellt er zunächst ihrem zweiten schluss einen der form nach ähnlichen, im resultate aber entgegengesetzten gegenüber (παράκειται τοιοῦτος λόγος): Giebt es kein zeichen — wie wir skeptiker behaupten —, so giebt es kein zeichen; giebt es ein zeichen — und zwar ein solches, wie ihr dogmatiker es annehmt -, so giebt es kein zeichen; denn dass es ein solches zeichen nicht gebe, habe ich erwiesen (ώς παρεστήσαμεν, oben — 129); folglich giebt es kein zeichen. Und nun also fährt er fort § 133. 87, 2: zat περί των φωνών δε των ύπερ του σημείου αυτοί άποχρινάσθωσαν οί δογματικοί, πότερον σημαίνουσι τι η ουδέν σημαίνουσιν. ελ μεν γάο ουθεν σημαίνουσιν, ου πιστούται το είναι σημείον ελ δε σημαίνουσιν, ακολουθήσει αθταίς το σημειωτόν. τουτο δε ήν το εΐναι τι σημεῖον· ῷ ἔπεται τὸ εἶναι σημεῖον, ὡς ὑπεμνήσαμεν, κατὰ τὴν τοῦ λόγου περιτροπήν. Um es gleich hier zu sagen: das für Fabr. und Bekker bedenkliche δπέρ ist weder gleich de noch  $x\alpha\tau\alpha'$ , sondern es hat auch hier seine dem κατά entgegengesetzte bedeutung, pro, "zu gunsten"; der fehler steckt vielmehr erst in dem ο ξπεται τὸ εἶναι σημεῖον; es muss beissen:  $\tilde{\phi}$   $\xi \pi \epsilon \tau \omega \epsilon \tau \delta \mu \dot{\eta} \epsilon \tilde{\imath} \nu \omega \epsilon \sigma \eta \mu \epsilon \tilde{\imath} \circ \nu^4$ ).

Schon die worte κατὰ τὴν τοῦ λόγου περιτροπήν mussten darauf führen. Denn aus II, 64. 76. 88. 91. 179. g. d. Logik. I, 389 und den vielen andern stellen, wo Sextus diesen oder einen verwandten ausdruck braucht, erhellt mit sicherheit, dass eine περιτροπή τοῦ λόγου da stattfindet, wo aus einer zugestandenen annahme ihr contradictorisches gegentheil gefolgert wird. Sciendum est dici περιτρέπεσθαι τὸν λόγου quando adversarii dictum in ipsum retorquemus et suo veluti gladio eum jugulamus, sagt Henr. Steph. zu II, 76. Nicht A wird aus A durch eine περιτροπή gefolgert, sondern nur non - A; und wenn also der skeptiker aus irgend einem zugeständniss des dogmatikers, hier aus dem (τοῦτο δὲ ἦν) τὸ εἶναί τι σημεῖον, durch περιτροπή eine consequenz

<sup>4)</sup> Nachträglich sehe ich, dass auch Kayser p. 70 so schreiben will.

zieht (ορ ἔπεται), so kann diese nicht das identische τὸ εἶναι σημεῖον sein, sondern nur das contradictorische τὸ μη εἶναι σημεῖον.

Aber, was läge dem skeptiker auch daran, die consequenz 70 είναι σημείον zu ziehen? Doch nicht etwa um die behauptung des dogmatikers, dass es ein σημεῖον gebe, gegen die eigene, dass es keines gebe, zu bestärken? So allerdings müsste § 133 bei dem überlieferten wortlaute des textes gefasst werden, also als ein neues, drittes dogmatisches argument (zu den beiden von 130-131) für die existenz des σημεῖον; und so scheinen Fabr. und Bekker auch die stelle verstanden zu haben, vermuthlich auch, weil die gleich folgenden worte: πλην άλλ' ουτω πιθανών και πρός τὸ είναι σημείον . . φερομένων zu bestätigen scheinen, dass Sextus auch gültige beweise für das σημεῖον anerkenne. Indess, dem beweise von 131 hat er 132 schon einen anderen gleichwerthigen entgegengestellt; es bliebe also nur noch der erste (130) und der vermeintliche dritte (133) für das οῦτω πιθανών καὶ πρὸς τὸ είναι σημεῖον übrig. Wie aber, wenn Sextus diese worte nur aus einer art von courtoisie sagte und wenn er, seinem sonstigen verfahren getreu, auch hier nicht, negativ-dogmatisch, nur die negation, sondern als skeptiker auch die affirmation gelten lassen wollte? Wie, wenn in diesem vermeintlich dritten beweis für das zeichen nichts anderes stecken sollte, als wiederum ein beweis gegen das zeichen, und zwar sogar derjenige, durch welchen er den ersten dogmatischen (130), welchen er bis jetzt noch unangefochten gelassen hat, paralysirt? Dies verfahren wäre erklärlicher, als dass er, nachdem er 132 gegen das σημείον polemisirt hat, plötzlich 133 wieder ein dogmatisches argument einfach berichten sollte; und es entspräche auch seinem dialektischen scharfsinn und seinem chrgeiz, mit diesem zu glänzen, gewiss mehr, als dem ersten unwiderlegten argument der dogmatiker noch ein neues aus freien stücken (καὶ . . αὐτοὶ ἀποκρινάσθωσαν) und wenn ὑπέρ gleich zazá wäre, so zu sagen auf eigene kosten hinzuzufügen.

Ich meine also: wie & 132 einen in der form parallelen gegenbeweis zu 131 enthält, so 133 zu 130. Dass Sextus diesen erst jetzt vorbringt, hat seinen guten grund: weil er nämlich in 133 auf das resultat von 132 bezug nehmen wollte. Nachdem er also 132 die skeptiker hat sprechen lassen, fordert er 133 die dogmatiker selbst zu reden auf (zal . . . de autol anoxonaso en

σαν οί δογματικοί), und zwar, wie 130 die skeptiker sich über ihre worte gegen das σημεῖον verantworten sollten, so sollen jetzt die dogmatiker dies thun über ihre worte für das σημείον. Die fragen sind dieselben wie dort: "bedeuten die worte etwas oder bedeuten sie nichts?" Antworten die dogmatiker: "sie bedeuten nichts", so bleibt, wie dort die dogmatische bejahung, hier die skeptische verneinung bestehen (οὐ πιστοῦται τὸ εἶναι σημεῖον); antworten sie aber: "die worte bedeuten etwas", so besteht das σημείον, wie dort. Aber jetzt folgt unerwartet und geschickt die περιτροπή τοῦ λόγου: "Ist das zeichen, so ist das zeichen nicht, das haben wir nämlich kurz vorher gezeigt, ώς ὑπεμνήσαμεν", nämlich 132: εί έστι σημείον ο φασιν . . . οὐκ έστι σημεῖον. - Nur bei dieser auffassung weiss man, worauf das ώς υπεμνήσαμεν geht; nur so erklärt sich die anordnung der gedanken aufs beste, und die ganze ausführung von 130 an lässt an schärfe des gedankens und abrundung der darstellung nichts zu wünschen übrig. --

II, 155. 92, 17: δι' ής κρίνειν δυνήσεται την ἀκολουθίαν τοῦ ὑπ' αὐτοῦ λεγομένου λόγου. Fabr. nimmt hier keinen anstoss und übersetzt: ex qua consecutionem argumenti quod affert, dijudicet. Aber dies quod affert ist doch durch ὑπ' αὐτοῦ λεγομένου ein wenig zu reichhaltig ausgedrückt; und wo spricht Sextus sonst von einem λεγόμενος λόγος? Es ist zu schreiben: τοῦ ὑπ' αὐτοῦ ἐλλιποῦς λεγομένου λόγου, wie aus dem vorhergehenden καὶ ἔτι ὁ διὰ λόγου δεικνύναι τινὰ ἐλλιπῆ βουλόμενος λέγειν κτλ. deutlich hervorgeht. So heisst es auch kurz vorher τοῦ διηρτήσθαι λεγομένου λόγου und τὸν κατὰ διάρτησιν μοχθηρὸν εἶναι λεγόμενον (λόγον).

11, 227. Dass es 110, 27 nicht heissen könne εὶ τὸ αὐτό ἐστι τῷ ἀνθρώπφ εἶναι Θέωνι καὶ Δίωνι hat schon Bekker gesehen; er conjicirt: εἰ τὸ αὐτό ἐστι τῷ ἄνθρωπον εἶναι τὸ Θέωνα εἶναι ἢ Δίωνα, was offenbar heissen soll: wenn das Theonsein oder Dionsein dasselbe ist mit menschsein. Auch die übersetzung hat so: εἰ idem est "hominem esse et Theonem esse vel Dionem." Allein dem schlusssatz: οὐκ ἄρα κοινή ἐστι ἀμφοτέρων ἡ ἄνθρωπος προσηγορία, καὶ ἡ αὐτὴ ἀμφοῖν, ἀλλ' εἰ ἄρα, ἰδία ἔκατέρου (vgl. ¿ 228: εἰ γὰρ ἕν καὶ τὸ αὐτὸ συμβέβηκε Δίωνί τε καὶ Θέωνι τὸ ὁρᾶν) würde am besten diese fassung entsprechen;

et tò autó êcti tò av $\theta \rho \omega \pi o \nu$  etvai  $\Theta \epsilon \omega \nu \iota$  xat Alwi d. h. wenn das menschsein für Theon und Dion dasselbe ist; denn, wie der beweis zeigt, ist das  $\tilde{a}\nu \theta \rho \omega \pi o \nu$  etvai für Theon ein anderes als für Dion.

II, 235. 113, 4: τοὺς δὲ τελευταίους φασὶν ἔνθα τοὺς σολοικίζοντας λόγους ἀτόπως ἐπάγειν παρὰ τὴν συνήθειαν. Dass hier die λεγόμετοι σολοικίζοντες λόγοι von 231 kurz und ohne besondere widerlegung abgefertigt werden sollen, sieht man leicht; aber den wortlaut des satzes halte ich für verderbt. Das von Fabr. und Bekker gegen die andere lesart ἔνιοι geschützte ἔνθα weiss Fabr. selbst nicht zu übersetzen: ultimas autem e cavillationibus soloecissantes orationes aiunt absurde inferre praeter loquendi consuetudinem. Und was heisst ἐπάγειν? Ist es adducere aliquem ad aliquam opinionem, wie bei Aristot. Met. 989 a 33 (s. Bonitz), oder blos afferre? Im letzteren falle vermisst man ein subject, etwa αὐτούς (sc. die sophisten).

II, 240. 114, 20: ὁ δὲ λαιρὸς εἰδώς . . . ἐρεῖ . . . τὴν μὲν στέγνωσιν είναι προσεχή ... τὸ δὲ τῆς ἐπακολουθούσης θευμασίας οὐ προηγουμένως προσεχές, όθεν μηδὲ τὸ κατάλληλον είναι δοχοῦν αὐτῆ. Zu den letzten worten müsste man ergänzen: (προηγουμένως) προσεχές είναι. Der arzt wird sagen, die verdichtung (zusammenziehung) sei anhaltend, der zustand der nachfolgenden hitze aber sei nicht in erster reihe anhaltend, weshalb auch das heilmittel, welches ihr (der hitze) entsprechend zu sein scheiut (nämlich das kalte; χατάλληλον ἄρα τῆ ὑποχειμένη πυρώσει τὸ ψυχοόν & 239), nicht anhaltend sei. Allein das προσεχές ist verständlich nur als attribut des leidens (πάθος; προσεχή πάθη zweimal in unserm 2), nicht auch des entsprechenden heilmittels (κατάλληλον). Die lat. übersetzung: Unde nec frigidam (curationem?) videri esse illi accommodam führt auf den rechten weg. Es wird geheissen haben: ὅθεν μηδὲ τὸ ψυχοὸν τὸ κατάλληλον είναι δοχείν αὐτῆ.

II, 256. 118, 6: εὶ γὰρ ἡ ἀμφιβολία λέξις ἐστὶ δύο καὶ πλείω σημαίνουσα. Fabr.: si enim ambiguitas est vocabulum duo aut plura significans. Es wird also wohl δύο ἢ καὶ πλείω geheissen haben, wie auch bei Diog. Laërt. 7, 62: ἀμφιβολία δέ ἐστι λέξις δύο ἢ καὶ πλείονα πράγματα σημαίνουσα. Doch citirt schon Menag. z. Diog. l. l. unsere stelle ohne ἢ.

II, 259. 119, 1: αὐτοῦ που (Fabr. nur "hic") ist mir unverständlich. Auch braucht Sextus den ausdruck in den schlussworten seiner schriften sonst nirgends.

ΙΙΙ, 7. 120, 24: εὶ γὰρ ἢν πρόδηλον τὸ ἀποδεικνύον ὅτι ἔστι θεός . . . πρόδηλον έσται και τὸ είναι θεόν . . . οὐκ έστι δὲ πρόδηλον, ώς ὑπεμνήσαμεν. Die letzten worte sind auch so deutlich; vielleicht jedoch lauteten sie vollständiger: oux kou de πρόδηλον τὸ εξναι θεόν. Wenige zeilen später nämlich finden wir die worte τὸ εἶναι θεόν an einer stelle, wo sie nicht hingehören. & 8: τὸ γὰς ἄδηλον τὸ ἀποδειχτιχὸν τοῦ εἶναι θεόν, ἀποδείξεως χρήζον, εὶ μεν διὰ προδήλου λέγοιτο ἀποδείχνυσθαι, οὖκέτι ἄδηλον ἔσται άλλα πρόδηλον τὸ είναι θεόν. οὐχ ἄρα τὸ αποδεικτικόν αὐτοῦ ἄδηλον διὰ προδήλου ἀποδείκνυται. ἀλλ' οὐδὲ  $\delta i' \dot{a} \dot{\delta} \dot{\eta} \lambda o v$  .... Hier ist nicht mehr von dem satze, dass gott ist, die rede, sondern von dem argument, wodurch der satz bewiesen werden soll; von diesem wird also gesagt, wenn es selbst nicht offenbar wäre, so müsste es bewiesen werden; würde es nun durch ein offenbares bewiesen, so wäre es nicht mehr nichtoffenbar sondern offenbar; also könne es nicht durch ein offenhares bewiesen werden usw. Das tò εξναι θεόν ist hier also falsch, vielleicht aber kein willkührlicher zusatz, sondern steht nur an der unrechten stelle.

Berlin.

Eugen Pappenheim.

## Zu Ovidius.

Zu Ovid's Metam. II, 296:

Atlas en ipse laborat

vixque suis humeris candentem sustinet axem bemerkt Haupt in seiner schulausgabe: "Bei der erzählung IV, 657 von der verwandlung des königs Atlas in einen berg kümmert sich Ovid nicht darum, dass er schon hier des berges Atlas erwähnt hat." Ich halte diese note für unrichtig; denn der dichter denkt sicherlich, wie namentlich aus humeris hervorgeht, an den riesen Atlas, nicht an den berg. Dagegen hätte Haupt zu II, 261

et infernum terret cum coniuge regem darauf hinweisen können, dass der dichter hiermit ein factum vorwegnehme, das er erst V, 385 f. eintreten lässt; denn erst dort wird vom staube der Proserpina berichtet.

Sprottau.

C. Hartung.

erwiesen worden, dass Ovids Fasten, in denen wir überhaupt nur einen unvollendeten versuch der poetischen behandlung des römischen kalenders erblicken dürfen, mannichfache innere widersprüche enthalten (vgl. Merkel, prol. CCLVI f.), ganz abgesehen von der schwierigen, selbst durch die letzten eingehenden erörterungen Peter's (Neue jahrb. f. philol. XXI, 1875, p. 499-505) und Riese's (ibid. XX, 1874 p. 561 — 570) immer noch nicht endgültig entschiedenen frage, wie man die dedication an Germanicus gegenüber dem sonst so häufigen hervortreten des Augustus, sowie der eigenen erklärung des dichters Trist. II, 551 ff, dass er dem letzteren sein werk geweiht habe, verstehen soll. Doch sind jene unebenheiten und widersprüche theils und besonders, soweit sie das astronomische gebiet berühren, durch eine gewisse unkenntniss des dichters mit seinem stoff zu erklären, theils bestehen sie zwischen stellen, von denen die eine nur im ersten entwurfe, die andere in der ausarbeitung erhalten ist, theils endlich betreffen sie solche stellen, die überhaupt nur im ersten entwurfe erhalten sind und an denen der dichter dinge verspricht, deren erledigung er sich für eine weitere, später nicht erfolgte vollendung vorbehalten hatte. Sehr fraglich aber bleibt es, ob wir eine derartige, aus der unvollkommenheit des gedichts geschöpfte erklärung auch bei solchen einander widersprechenden stellen anwenden dürfen, die uns beide in der vollkommneren ausarbeitung vorliegen. Ein fall der letzteren art ist nun der hier zu besprechende. Bekanntlich knüpft Ovid im ersten buche der Fasten an die darstellung der feier der Agonalien (Fast. I, 317-334) einen excurs über die verschiedenen arten der opfer, insbesondere der opferthiere, und theilt dabei u. a. zur erklärung der sitte, dass dem Priapus esel geopfert wurden, jene fabel mit, wonach die esel dies zur strafe dafür erdulden müssen, dass einst der esel des Silen den Priapus in seinem liebesabenteuer mit der nymphe Lotis durch unzeitiges erheben seiner stimme gestört habe (I, 391 - 440). Fast die gleiche fabel nun finden wir im sechsten buche wieder, nur mit dem unterschiede, dass dort erklärt werden soll, warum die esel am feste der Vesta (9. juni) bekränzt zu werden pflegten, und dass daher in dieser, übrigens bedeutend kürzer als die erstere gefassten erzählung Vesta die rolle der Lotis übernehmen muss (VI, 319 - 348). in beiden erzählungen ältere traditionen als quelle benutzt hat oder

beide mythen seine eigene dichterische schöpfung sind, lässt sich nicht sicher entscheiden. Denn die beiden einzigen schriftsteller, die eine bekanntschaft mit diesen fabeln zeigen, Lactantius, der den mythus von Priapus und Vesta (Inst. div. I, 21, 26) erwähnt, und Arnobius, dessen worte (Adversus nationes III, 10) auf eine kenntniss beider erzählungen schliessen lassen, haben wohl, der erstere wenigstens erweislich, aus Ovid selbst geschöpft. Mag nun auch jene fabel von Priapus und Lotis entweder alexandrinischen ursprungs sein, wie Merkel (prol. p. CLXV) vermuthen will, oder von Ovid selbst im anschluss an die bekannte fabel von der verwandlung der den bewerbungen des Priapus zu entrinnen strebenden Lotis in den lotosstrauch (vgl. Ovid. Metam. IX, 340 - 348, Servius ad Verg. Georg. II, 84) erfunden worden sein, mag auch die zweite erzählung von Priapus und Vesta, wie schon Lactantius a. o. behauptet, nur eine poetische schöpfung des dichters selbst sein: jedenfalls ist es sehr auffällig und bedarf der erklärung, wie Ovid dazu kam, fast die gleiche fabel in einem und demselben gedicht wiederholt vorzubringen. Merkel will die ursache davon in dem umstande finden, dass der dichter nicht mehr die letzte feile an seine Fasten anlegen konnte, und glaubt demzufolge behaupten zu dürfen (prol. p. CLXV), Ovid würde höchst wahrscheinlich bei einer nochmaligen letzten überarbeitung seines gedichts die zweite erzählung im sechsten buche gestrichen haben. Der letzteren ansicht ist auch Peter (vgl. seine ausgabe p. 12 u. 254), der jedoch entgegen der meinung Merkels die wiederholung jener fabel auf den grellen unterschied zurückführen will, der zwischen dem von Ovid in Tomi umgearbeiteten ersten buche und den übrigen, von ihm mit ganz geringen ausnahmen in ihrer ursprünglichen fassung belassenen büchern besteht; der mythus von Priapus und Lotis müsste demnach erst in Tomi, jener von Priapus und Vesta bereits in Rom abgefasst worden sein (vgl. unten die anm. 3). Nach der ansicht beider kritiker wäre also die wiederholung jener fabel von dem dichter durchaus nicht beabsichtigt gewesen, sondern völlig unbewusst geschehen. Dies erscheint mir sehr wenig wahrscheinlich. Man darf und muss ja wohl annehmen, dass dem dichter, wie dies bereits oben erwähnt wurde, kleinere verstösse gegen den logischen zusammenhang und geringfügige widersprüche entgangen sind, ohne dass man desshalb berechtigt ist zu behaupten, der dichter habe

Erkennen wir nun diese worte als echt und incorrupt an, so gestehen wir gleichzeitig zu, dass sie sich auf die uns verloren gegangenen, aber seiner zeit noch von Servius benutzten bücher VII und VIII der Fasten beziehen müssen, dass also wirklich von Ovid mehr als sechs bücher ausgearbeitet und solche späterhin veröffentlicht worden waren. Denn auf den gegenbeweis, den u. a. Lenz (erklärende anmerkungen zu der Encyclopädie der latein. classiker. Braunschweig 1794. VI. p. 10, vgl. dazu auch Metzger in der einleitung zu seiner übersetzung von Ovids Fasten, Stuttgart 1838, I. p. 652 f.) zu führen versucht hat 1), dass jene worte im Serviuscommentar auf stellen in den vorhandenen sechs büchern der Fasten, nämlich auf Fast. V, 147 f. und VI, 797, wo der mensis Augustus resp. die Kalendae Iuliae ganz vorübergehend erwähnt werden, zu beziehen seien, ist gar nicht weiter einzugehen. Diese ansicht spricht sich selbst ihr urtheil, zumal da uns ausserdem noch zugemuthet wird, zu glauben, Servius habe mit jenen worten auch auf die stelle Fast. III, 149 f. abgezielt, wo es heisst:

denique quintus ab hoc fuerat Quintilis, et inde incipit, a numero nomina quisquis habet.

Eine derartige beweisführung ist wirklich mehr als naiv. Vielmehr lässt sich aus dem zusammenhange jener Serviusstelle weiter gar nichts entnehmen, als die thatsache, dass Servius in seinem exemplar der Ovidischen Fasten eine ausführlichere darstellung davon gefunden hat, warum und wem zu ehren jenen beiden monaten die namen Iulius und Augustus beigelegt worden sind. Eine solche darstellung aber findet sich nicht in den uns überlieferten sechs büchern der Fasten und könnte sich überhaupt nur in den einleitungen zu buch VII und VIII befunden haben. Folglich, so lautet der nothwendige schluss, muss Servius, wenn jene worte wirklich in der angegebenen fassung von ihm selbst herrühren, die fasten in grösserer vollständigkeit, als sie uns überkommen sind, vor augen gehabt haben.

Bevor wir nun unsere sache einfach verloren geben, ist es geboten, jene Serviusstelle selbst etwas näher anzusehen. Bei genauerer betrachtung derselben wird man aber leicht finden, wie

<sup>1)</sup> Leider war es mir nicht vergönnt, das werk von Lenz selbst, dessen ansicht ich aus der erwähnung bei Metzger kennen lernte, zu vergleichen.

wenig glaublich es erscheinen kann, dass Servius zu der den Römern seiner tage gewiss noch mehr als genügend bekannten thatsache von der benennung der früher als Quintilis und Sextilis bezeichneten monate nach C. Julius Caesar und Augustus Ovid in seinen Fasten als gewährsmann citiert haben soll. Als ob es überhaupt bedurft hätte, den zeitgenossen des Servius, insonderheit dem doch immerhin mehr oder weniger gebildeten publikum, für das er seinen commentar schrieb, eine solche thatsache noch durch besondere zeugnisse zu belegen. Dazu kommt, dass die stellung der worte: Sic Ovidius in Fastis gerade unmittelbar vor dem orte, wo sich Servius zu dem ausgangspunkt seiner erklärung, dem ver novum, zurückwendet, nicht ganz unverdächtig erscheint. Obendrein aber finden sich diese worte in dem cod. Leidensis nicht, wie in allen anderen codices, nach den satz: unde sunt Iulius et Augustus, sondern vor denselben gestellt, aus welchem umstande sich wenigstens ersehen lässt, dass die stellung jener in den handschriften keineswegs eine ganz feste war. Aus diesen gründen halte ich mich zu der annahme berechtigt, dass diese worte durch irgend einen zufall von ihrem ursprünglichen platze entfernt und später bald ganz an das ende bald kurz vor das ende der erörterung über die römischen monatsnamen verwiesen worden sind. Diesen ursprünglichen, richtigen platz finde ich unmittelbar nach den sätzen: quamquam alii a maioribus et iunioribus hos duos menses [sc. Maium et Iunium] velint esse nominatos. Nam antea populus Romanus in centurias iuniorum et seniorum divisus fuerat. Wir erinnern uns hierbei daran, dass Ovid über diese monate sich Fast. I, 41 geäussert:

tertius [sc. mensis] a senibus, iuvenum de nomine quartus, quae sequitur, numero turba notata fuit.

und in ähnlicher weise Fast. V, 427 gesagt hat:

mensis erat Maius, maiorum nomine dictus.

Dieselbe ansicht wird neben anderen von dem dichter Fast. V, 57 — 78 und VI, 67 — 88 eingehend besprochen und erläutert, vgl. besonders die worte an der letzteren stelle (v. 83 — 88):

populum digessit ab annis
Romulus, in partes distribuitque duas.
Haec dare consilium, pugnare paratior illa est;
haec aetas bellum suadet, at illa gerit.

### XVII.

# Kritisches und exegetisches zu Ovids Fasten.

I.

Die bedeutung der stelle Serv. ad Vergil. Georg. I, 43 für Ovids Fasten.

Ueber die richtige auffassung und erklärung jener bekannten, von Ovid selbst Trist. II, 549 — 552 über die Fasten gemachten äusserung:

Sex ego Fastorum scripsi totidemque libellos, cumque suo finem mense volumen habet; idque tuo nuper scriptum sub nomine, Caesar, et tibi sacratum sors mea rupit opus.

herrscht heutzutage, was die angabe der anzahl der bücher v. 549 betrifft, keinerlei zweisel mehr. Denn die zuerst von Masson (P. Ovidii vita, ad ann. 759 und besonders 762) ausgebrachte, später noch besonders von Lörs in seiner ausgabe der Tristien (Treviris 1839 p. 225) vertheidigte ansicht, dass Sex-Fastorum zu verbinden und dies von totidemque libellos zu trennen sei, wonach also der dichter selbst ausgesagt haben würde, dass er nur sechs bücher der Fasten geschrieben habe, ist mit recht schon von Merkel (vgl. dessen ausgabe der Tristien, Berolini 1837 p. 140, und die der Fasten, ibid. 1841, prol. p. CCLVI) und nach ihm von allen neueren herausgebern der Fasten aus dem grunde verworsen worden, weil die verbindung von Sex-Fastorum ebensowenig möglich und gut lateinisch ist, als man im hinblick auf Fast. VI, 725 Sex-totidemque von einander trennen dars. Es erklären sich ausserdem

jene der thatsache, dass uns von Ovids Fasten nur sechs bücher erhalten sind, anscheinend widersprechenden worte ohne irgend welchen zwang, wenn man einfach scripsi nicht als logisch-absolutes, sondern als aoristisch-unbestimmtes perfect auffasst, wie es denn Peter (vgl. dessen ausgabe der Fasten, Leipzig 1874, p. 10) richtig mit "ich habe unter der feder gehabt" wiedergibt. Uebereinstimmend mit dieser ansicht der neueren herausgeber wird man also annehmen dürfen, dass der dichter vor seiner verbannung nur die sechs ersten bücher — und auch sie nicht ganz vollständig — ausgearbeitet, die sechs letzten dagegen nur so skizzenhaft hingeworfen hatte, dass bei der vermuthlich erst nach Ovids tode erfolgten herausgabe der Fasten von einer veröffentlichung dieses entwurfes zu den sechs letzten büchern abstand genommen wurde.

Nun bietet sich uns aber doch innerhalb der römischen literatur wenigstens eine stelle dar, welche ganz geeignet ist, diese letztere ansicht vollständig über den haufen zu werfen. Selbst der umstand, dass Lactantius bei seinen häufigen citaten aus den Fasten niemals auf die sechs letzten bücher recurriert, würde dagegen nichts beweisen. Diese merkwürdige, bislang nur wenig beachtete stelle findet sich bei Servius in seinem commentar zu Vergil. Georg. I, 43, wo jener den von diesem dichter gebrauchten ausdruck: ver novum erklärt und sich dabei über das altrömische jahr und die römischen monatsnamen, wie folgt, auslässt:

Novum ver ideo ait quia anni initium mensis est Martius. Et sciendum, decem tantum menses fuisse apud maiores. Martium autem anni principium habere voluerunt propter Martem suae gentis auctorem. Aprilis dictus est quasi terras tepore aperiens, Maius a Maia, Iunius a Iunone, quamquam alii a maioribus et iunioribus hos duos menses velint esse nominatos. Nam antea populus Romanus in centurias iuniorum et seniorum divisus fuerat. Reliqui iam a numero nominabantur Quintilis Sextilis September October November December. Et hi erant tantum decem menses. Duo vero propter rationem signorum anni intercalabantur, qui postea a Iano et a Februo nominati sunt; Februus autem est Ditis pater, cui co mense sacrificabatur. Quintilis et Sextilis mutati sunt postea in honorem Iulii Caesaris et Augusti, unde sunt Iulius et Augustus. Sic Ovidius in fastis. Ergo vere novo et anni initio accipimus et prima parte veris.—

Erkennen wir nun diese worte als echt und incorrupt an, so gestehen wir gleichzeitig zu, dass sie sich auf die uns verloren gegangenen, aber seiner zeit noch von Servius benutzten bücher VII und VIII der Fasten beziehen müssen, dass also wirklich von Ovid mehr als sechs bücher ausgearbeitet und solche späterhin veröffentlicht worden waren. Denn auf den gegenbeweis, den u. a. Lenz (erklärende anmerkungen zu der Encyclopädie der latein. classiker. Braunschweig 1794. VI. p. 10, vgl. dazu auch Metzger in der einleitung zu seiner übersetzung von Ovids Fasten, Stuttgart 1838, I. p. 652 f.) zu führen versucht hat 1), dass jene worte im Serviuscommentar auf stellen in den vorhandenen sechs büchern der Fasten, nämlich auf Fast. V, 147 f. und VI, 797, wo der mensis Augustus resp. die Kalendas Iuliae ganz vorübergehend erwähnt werden, zu beziehen seien, ist gar nicht weiter einzugehen. Diese ansicht spricht sich selbst ihr urtheil, zumal da uns ausserdem noch zugemuthet wird, zu glauben, Servius habe mit jenen worten auch auf die stelle Fast. III, 149 f. abgezielt, wo es heisst:

denique quintus ab hoc fuerat Quintilis, et inde incipit, a numero nomina quisquis habet.

Eine derartige beweisführung ist wirklich mehr als naiv. Vielmehr lässt sich aus dem zusammenhange jener Serviusstelle weiter gar nichts entnehmen, als die thatsache, dass Servius in seinem exemplar der Ovidischen Fasten eine ausführlichere darstellung davon gefunden hat, warum und wem zu ehren jenen beiden monaten die namen Iulius und Augustus beigelegt worden sind. Eine solche darstellung aber findet sich nicht in den uns überlieferten sechs büchern der Fasten und könnte sich überhaupt nur in den einleitungen zu buch VII und VIII befunden haben. Folglich, so lautet der nothwendige schluss, muss Servius, wenn jene worte wirklich in der angegebenen fassung von ihm selbst herrühren, die fasten in grösserer vollständigkeit, als sie uns überkommen sind, vor augen gehabt haben.

Bevor wir nun unsere sache einfach verloren geben, ist es geboten, jene Serviusstelle selbst etwas näher anzusehen. Bei genauerer betrachtung derselben wird man aber leicht finden, wie

<sup>1)</sup> Leider war es mir nicht vergönnt, das werk von Lenz selbst, dessen ansicht ich aus der erwähnung bei Metzger kennen lernte, zu vergleichen.

wenig glaublich es erscheinen kann, dass Servius zu der den Römern seiner tage gewiss noch mehr als genügend bekannten thatsache von der benennung der früher als Quintilis und Sextilis bezeichneten monate nach C. Julius Caesar und Augustus Ovid in seinen Fasten als gewährsmann citiert haben soll. Als ob es überhaupt bedurft hätte, den zeitgenossen des Servius, insonderheit dem doch immerhin mehr oder weniger gebildeten publikum, für das er seinen commentar schrieb, eine solche thatsache noch durch besondere zeugnisse zu belegen. Dazu kommt, dass die stellung der worte: Sic Ovidius in Fastis gerade unmittelbar vor dem orte, wo sich Servius zu dem ausgangspunkt seiner erklärung, dem ver novum, zurückwendet, nicht ganz unverdächtig erscheint. Obendrein aber finden sich diese worte in dem cod. Leidensis nicht, wie in allen anderen codices, nach den satz: unde sunt Iulius et Augustus, sondern vor denselben gestellt, aus welchem umstande sich wenigstens ersehen lässt, dass die stellung jener in den handschriften keineswegs eine ganz feste war. Aus diesen gründen halte ich mich zu der annahme berechtigt, dass diese worte durch irgend einen zufall von ihrem ursprünglichen platze entfernt und später bald ganz an das ende bald kurz vor das ende der erörterung über die römischen monatsnamen verwiesen worden sind. ursprünglichen, richtigen platz finde ich unmittelbar nach den sätzen: quamquam alii a maioribus et iunioribus hos duos menses [sc. Maium et Iunium] velint esse nominatos. Nam antea populus Romanus in centurias iuniorum et seniorum divisus fuerat. Wir erinnern uns hierbei daran, dass Ovid über diese monate sich Fast. I, 41 geäussert:

tertius [sc. mensis] a senibus, iuvenum de nomine quartus, quae sequitur, numero turba notata fuit.

und in ähnlicher weise Fast. V, 427 gesagt hat:

mensis erat Maius, maiorum nomine dictus.

Dieselbe ansicht wird neben anderen von dem dichter Fast. V, 57 — 78 und VI, 67 — 88 eingehend besprochen und erläutert, vgl. besonders die worte an der letzteren stelle (v. 83 — 88):

populum digessit ab annis
Romulus, in partes distribuitque duas.
Haec dare consilium, pugnare paratior illa est;
haec aetas bellum suadet, at illa gerit.

Sic statuit, mensesque nota secrevit eadem: Iunius est iuvenum. Qui fuit ante, senum.

Wenn also Servius zur bekräftigung. dieser zu seiner zeit gewiss nur spärlich bekannten ansicht, welche einst von Fulvius Nobilior und Iunius Gracchanus (vgl. Censorin., de die natali XXII, 9. Macrob. Sat. I, 12, 16. Fast. Silv. C. I. L. I. p. 343 u. 345, Merkel, prol. p. LXXX f.) aufgestellt und zeitweilig auch von Varro (vgl. de ling. Lat. VI, 33 und dazu Censorin., a. o. XXII, 12) gebilligt worden war, die Fasten Ovids, in denen dieser dieselbe ansicht ausführlich bespricht und sich ihr Fast. I, 41 und V, 427 geradezu anzuschliessen scheint, citiert hat, so hat er gewiss ebenso verständig gehandelt, als es durchaus unverständig gewesen wäre, ein solches citat zu der in der folge mitgetheilten allgemein bekannten thatsache zu machen. Der jetzt in unseren handschriften vorliegende fehler mag dadurch entstanden sein, dass der abschreiber einer der urhandschriften, auf denen die uns erhaltenen codices basieren, die worte: Sic Ovidius in Fastis ausliess und sie später, nachdem er bei einer nochmaligen collation auf seinen fehler aufmerksam geworden war, an den rand schrieb. Die folgenden abschreiber aber setzten jene ausgelassenen worte nicht an den ihnen unbekannten richtigen platz, sondern an oder gegen das ende der ganzen erläuterung der römischen monatsnamen.

Ich glaube, dass durch die verweisung jener worte von ihrem jetzigen platze an die von mir als allein richtig bezeichnete stelle ebensowohl der sinn jener ganzen partie bei Servius ad Vergil. Georg. I, 43 gewinnt, als dadurch das einzige hinderniss, das bizlang der allgemeinen anerkennung jener oben mitgetheilten, auch von mir acceptierten ansicht von der abfassung der Fasten Ovids entgegenstand, aus dem wege geräumt wird.

Π.

# Die erklärung der stelle Fast. IV, 389 ff.

In meiner recension der Peter'schen ausgabe der Fasten (Leipzig, 1874) habe ich bereits in aller kürze darauf hingewiesen (vgl. philolog. Anzeiger VI, p. 488), dass Peter die oben bezeichnete stelle vollständig falsch ausgelegt und erklärt hat. Obwohl nun Merkel und Riese in ihren textesausgaben die einzig richtige auf-

fassung dieser stelle durch die art der vertheilung der verse auf die verschiedenen tage des april deutlich genug anzeigen, auch Merkel bereits in seiner grösseren ausgabe der Fasten, prol. p. XLV, die richtige erklärung der stelle gegeben hat, so halte ich es trotzdem für nicht ganz überflüssig, diese stelle hier eingehender zu behandeln, da jene durchaus falsche auslegung, nachdem sie bereits von den meisten früheren herausgebern der Fasten und anderen erklärern unserer stelle ausgesprochen worden ist, neuerdings wieder in der ersten besseren, mit deutschen anmerkungen versehenen ausgabe der Fasten wiederkehrt. Zufolge dieser anschauung, welcher Peter nach dem vorgange von Neapolis, Bersmann, Nic. Heinsius, Crispinus, Burmann, Gierig, Conrad, Preller (vgl. Röm. mythol. p. 436 anm. 2) u. a. m. gefolgt ist, sollen nämlich die worte des dichters in v. 389 — 392:

Proxima victricem cum Romam inspexerit Eos, et dederit Phoebo stella fugata locum, circus erit pompa celeber numeroque deorum, primaque ventosis palma petetur equis.

nicht auf die in der ganzen vorhergehenden stelle gegebene schilderung der ludi Megalenses, sondern auf die folgende, v. 393 mit den worten: Hinc (oder, wie man nach einer von Nic. Heinsius gemachten, durchaus falschen emendation geradezu las: Hi) Cereris ludi eingeleitete erzählung von den ludi Ceriales zu beziehen sein, so dass man darin also die schilderung einor am 11. april im circus abgehaltenen eröffnungsfeier der Cerialia zu erblicken hätte. Dabei verwickelt sich nun Peter in die sonderbarsten widersprüche. Den 9. april macht er gegen die angabe der kalendarien zum letzten tage der Megalesien und setzt zugleich den in v. 387 f. angedeuteten spätuntergang des Orion auf dasselbe datum, während doch aus den worten Ovids v. 387 f.:

Ante tamen, quam summa dies spectacula sistat, ensiger Orion aequore mersus erit.

ganz unzweideutig hervorgeht, dass er den spätuntergang jenes gestirns auf den abend vor dem letzten tage der Megalesien ansetzte. Auch hatte Peter selbst in anm. z. IV, 179 ganz richtig erklärt, dass die *ludi Megalenses* vom 4. bis zum 10. april dauerten. Sodann spricht Peter im anhang p. 34 zu v. 357 den Megalesien die scenischen spiele geradezu ab, obschon er gleich dar-

auf die stelle v. 383 f., wo Ovid von seinem ehrensitz in der orchestra redet, eingehend erklärt und schon in anm. z. v. 179 ganz richtig gesagt hat, dass die Megalesien seit 194 auch mit scenischen spielen gefeiert wurden. Nicht minder richtig werden von ihm die worte v. 187: scaena sonat, ludique vocant, als auf die ludi scaenici et circenses bezüglich, erklärt. — Völlig ungerechtfertigt aber muss es erscheinen, dass Peter die in v. 391 f. erwähnten ludi circenses nebst pompa am 11. april, dem zwischentage zwischen den Megalesien und Cerialien, stattfinden lässt und sich mit dem wahren sachverhalte sophistisch genug dahin abfindet, dass er auf den 12. april den "beginn der ludi Ceriales selbst" ansetzt. Von einem derartigen zwiefachen, qualitativ verschiedenen anfang der römischen festspiele ist mir wenigstens bis jetzt nichts bekannt geworden.

Die richtige, von derlei widersprüchen freie erklärung unserer stelle lässt sich jedenfalls nur dann gewinnen, wenn man dieselbe an der hand der in den uns überlieferten kalendarien enthaltenen angaben zu machen versucht. Dieses letztere verlangen hat bereits Merkel (prol. p. XLV), dessen ausführung an dieser stelle über das verhältniss der ludi Megalenses zu den Ceriales ich durchaus unterschreibe, gestellt. Nach dem relativ am vollständigsten erhaltenen kalendarium, den fasti Maffeani (vgl. Merkel, prol. p. XIII. C. I. L. I. p. 305, dazu auch die fasti Praenestini C. I. L. I. p. 316), dauerten nun die ludi Megalenses vom 4. — 10., die Ceriales vom 12.—19. april und wurden je am letzten tage der feste, also am 10. resp. 19. april, mit circensischen spielen gefeiert 1). Mit der summa dies in v. 387 kann also nur der 10. april gemeint sein; der ganze v. 387 aber enthält demnach eine poetische umschreibung des datums des 9. april, wie Peter selbst, freilich ohne absicht, richtig angibt. Daraus folgt nun wiederum ganz nothwendig, dass unter der Proxima-Eos v. 389 nur der 10. april selbst verstanden werden kann, an welchem tage ja auch nach den

<sup>1)</sup> Vgl. darüber ausser der oben angegebenen stelle bei Merkel prol. p. XLV auch dessen angaben ibid. p. CLIX ff. und ganz besonders Friedländer bei Becker-Marquardt röm. alterthümer, IV. p. 492 f., wozu bemerkt werden muss, dass Friedländers angaben mit den von Marquardt selbst, ibid. p. 449, gemachten direct im widerspruch stehen. Nach der irrthümlichen ansicht des letzteren, zu der jedenfalls die falsche auffassung unserer Ovidstelle anlass gegeben haben mag, sollen die ludi Ceriales nur im circus gefeiert worden sein.

kalendarischen angaben die ludi circenses der Megalesien stattfanden, welche, wie üblich, durch eine pompa eingeleitet wurden. Unmittelbar an dieses fest schliessen sich dann vom 12. april ab (v. 393: Hinc Cereris ludi) die Cerialien, die gleichfalls nach den kalendarischen angaben zunächst mit scenischen spielen und am schlusstage, 19. april, wie Ovid Fast. IV, 679 ff. richtig erwähnt, mit ludi circenses, denen ebenfalls eine pompa voraufging, und einer fuchshetze im circus gefeiert wurden. Den zwischen beiden festen liegenden 11. april, an dem vielleicht nicht selten eine instauration der ludi circenses der Megalesien, vielleicht auch ein epulum stattgefunden haben mag (vgl. darüber Merkel, prol. p. XLV; Friedlaender, a. o. p. 493 anm. 3220) lässt Ovid unerwähnt, da er für seinen zweck bedeutungslos war.

Jene oben erwähnte falsche, auch von Peter adoptierte ansicht der älteren herausgeber wird ihren hauptsächlichen grund in der von Ovid v. 391 gemachten mittheilung von einer pompa haben, die seit Neapolis ganz unmotivierter weise mit der von Varro, de re rustica I, 2, 11, erwähnten pompa Cerialis identificiert zu werden pflegte, daher denn die worte unserer stelle den Cerialien angepasst werden mussten. Von einer solchen eröffnungsfeier zu anfang der gesammtspiele, der scenischen und circensischen, ist uns jedoch gar nichts überliefert. Vielmehr ging die pompa stets nur den circensischen spielen voran, welche bei den meisten festen je am letzten tage und nur bei den ludi Romani an den 5, bei den ludi plebei an den 3 letzten festtagen statthatten (vgl. Friedlaender, a. o. p. 490 ff.). Bei den meisten festen, insonderheit bei den Megalesien und Cerialien, konnte daher die pompa nur am letzten spieltage vor sich gehen, der ohnedies gewöhnlich den ursprünglichen und bedeutungsvollsten festtag bildete. Aus diesem grunde sehen wir uns genöthigt, die worte Ovids in Fast. IV, 389-392 als eine schilderung der am letzten tage der Megalesien gefeierten, mit einer pompa eingeleiteten ludi circenses anzusehen, indem wir gleichzeitig die von Peter gebilligte ansicht der älteren herausgeber und erklärer Ovids als eine irrthümliche abweisen.

III.

Die wiederholung der Priapusfabel in Ovids Fasten, Fast. I, 391-440 = VI, 319-348.

•

Es ist längst anerkannt und besonders von Merkel hinlänglich

erwiesen worden, dass Ovids Fasten, in denen wir überhaupt nur einen unvollendeten versuch der poetischen behandlung des römischen kalenders erblicken dürfen, mannichfache innere widersprüche enthalten (vgl. Merkel, prol. CCLVI f.), ganz abgesehen von der schwierigen, selbst durch die letzten eingehenden erörterungen Peter's (Neue jahrb. f. philol. XXI, 1875, p. 499-505) und Riese's (ibid. XX, 1874 p. 561 — 570) immer noch nicht endgültig entschiedenen frage, wie man die dedication an Germanicus gegenüber dem sonst so häufigen hervortreten des Augustus, sowie der eigenen erklärung des dichters Trist. II, 551 ff, dass er dem letzteren sein werk geweiht habe, verstehen soll. Doch sind jene unebenheiten und widersprüche theils und besonders, soweit sie das astronomische gebiet berühren, durch eine gewisse unkenntniss des dichters mit seinem stoff zu erklären, theils bestehen sie zwischen stellen, von denen die eine nur im ersten entwurfe, die andere in der ausarbeitung erhalten ist, theils endlich betreffen sie solche stellen, die überhaupt nur im ersten entwurfe erhalten sind und an denen der dichter dinge verspricht, deren erledigung er sich für eine weitere, später nicht erfolgte vollendung vorbehalten hatte. Sehr fraglich aber bleibt es, ob wir eine derartige, aus der unvollkommenheit des gedichts geschöpfte erklärung auch bei solchen einander widersprechenden stellen anwenden dürfen, die uns beide in der vollkommneren ausarbeitung vorliegen. Ein fall der letzteren art ist nun der hier zu besprechende. Bekanntlich knüpft Ovid im ersten buche der Fasten an die darstellung der feier der Agonalien (Fast. I, 317-334) einen excurs über die verschiedenen arten der opfer, insbesondere der opferthiere, und theilt dabei u. a. zur erklärung der sitte, dass dem Priapus esel geopfert wurden, jene fabel mit, wonach die esel dies zur strafe dafür erdulden müssen, dass einst der esel des Silen den Priapus in seinem liebesabenteuer mit der nymphe Lotis durch unzeitiges erheben seiner stimme gestört habe (1, 391 — 440). Fast die gleiche fabel nun finden wir im sechsten buche wieder, nur mit dem unterschiede, dass dort erklärt werden soll, warum die esel am feste der Vesta (9. juni) bekränzt zu werden pflegten, und dass daher in dieser, übrigens bedeutend kürzer als die erstere gefassten erzählung Vesta die rolle der Lotis übernehmen muss (VI, 319 - 348). Ob Ovid in beiden erzählungen ältere traditionen als quelle benutzt hat oder

beide mythen seine eigene dichterische schöpfung sind, lässt sich nicht sicher entscheiden. Denn die beiden einzigen schriftsteller, die eine bekanntschaft mit diesen fabeln zeigen, Lactantius, der den mythus von Priapus und Vesta (Inst. div. I, 21, 26) erwähnt, und Arnobius, dessen worte (Adversus nationes III, 10) auf eine kenntniss beider erzählungen schliessen lassen, haben wohl, der erstere wenigstens erweislich, aus Ovid selbst geschöpft. Mag nun auch jene fabel von Priapus und Lotis entweder alexandrinischen ursprungs sein, wie Merkel (prol. p. CLXV) vermuthen will, oder von Ovid selbst im anschluss an die bekannte fabel von der verwandlung der den bewerbungen des Priapus zu entrinnen strebenden Lotis in den lotosstrauch (vgl. Ovid. Metam. IX, 340 - 348, Servius ad Verg. Georg. II, 84) erfunden worden sein, mag auch die zweite erzählung von Priapus und Vesta, wie schon Lactantius a. o. behauptet, nur eine poetische schöpfung des dichters selbst sein: jedenfalls ist es sehr auffällig und bedarf der erklärung, wie Ovid dazu kam, fast die gleiche fabel in einem und demselben gedicht wiederholt vorzubringen. Merkel will die ursache davon in dem umstande finden, dass der dichter nicht mehr die letzte feile an seine Fasten anlegen konnte, und glaubt demzufolge behaupten zu dürfen (prol. p. CLXV), Ovid würde höchst wahrscheinlich bei einer nochmaligen letzten überarbeitung seines gedichts die zweite erzählung im sechsten buche gestrichen haben. Der letzteren ansicht ist auch Peter (vgl. seine ausgabe p. 12 u. 254), der jedoch entgegen der meinung Merkels die wiederholung jener fabel auf den grellen unterschied zurückführen will, der zwischen dem von Ovid in Tomi umgearbeiteten ersten buche und den übrigen, von ihm mit ganz geringen ausnahmen in ihrer ursprünglichen fassung belassenen büchern besteht; der mythus von Priapus und Lotis müsste demnach erst in Tomi, jener von Priapus und Vesta bereits in Rom abgefasst worden sein (vgl. unten die anm. 3). Nach der ansicht beider kritiker wäre also die wiederholung jener fabel von dem dichter durchaus nicht beabsichtigt gewesen, sondern völlig unbewusst geschehen. Dies erscheint mir sehr wenig wahrscheinlich. Man darf und muss ja wohl annehmen, dass dem dichter, wie dies bereits oben erwähnt wurde, kleinere verstösse gegen den logischen zusammenhang und geringfügige widersprüche entgangen sind, obne dass man desshalb berechtigt ist zu behaupten, der dichter habe Sic statuit, mensesque nota secrevit eadem: Iunius est iuvenum. Qui fuit ante, senum.

Wenn also Servius zur bekräftigung dieser zu seiner zeit gewiss nur spärlich bekannten ansicht, welche einst von Fulvius Nobilior und Iunius Gracchanus (vgl. Censorin., de die natali XXII, 9. Macrob. Sat. I, 12, 16. Fast. Silv. C. I. L. I. p. 343 u. 345, Merkel, prol. p. LXXX f.) aufgestellt und zeitweilig auch von Varro (vgl. de ling. Lat. VI, 33 und dazu Censorin., a. o. XXII, 12) gebilligt worden war, die Fasten Ovids, in denen dieser dieselbe ansicht ausführlich bespricht und sich ihr Fast. I, 41 und V, 427 geradezu anzuschliessen scheint, citiert hat, so hat er gewiss ebenso verständig gehandelt, als es durchaus unverständig gewesen wäre, ein solches citat zu der in der folge mitgetheilten allgemein bekannten thatsache zu machen. Der jetzt in unseren handschriften vorliegende fehler mag dadurch entstanden sein, dass der abschreiber einer der urhandschriften, auf denen die uns erhaltenen codices basieren, die worte: Sic Ovidius in Fastis ausliess und sie später, nachdem er bei einer nochmaligen collation auf seinen fehler aufmerksam geworden war, an den rand schrieb. Die folgenden abschreiber aber setzten jene ausgelassenen worte nicht an den ihnen unbekannten richtigen platz, sondern an oder gegen das ende der ganzen erläuterung der römischen monatsnamen.

Ich glaube, dass durch die verweisung jener worte von ihrem jetzigen platze an die von mir als allein richtig hezeichnete stelle ebensowohl der sinn jener ganzen partie bei Servius ad Vergil. Georg. I, 43 gewinnt, als dadurch das einzige hinderniss, das bizlang der allgemeinen anerkennung jener oben mitgetheilten, auch von mir acceptierten ansicht von der abfassung der Fasten Ovids entgegenstand, aus dem wege geräumt wird.

#### П.

## Die erklärung der stelle Fast. IV, 389 ff.

In meiner recension der Peter'schen ausgabe der Fasten (Leipzig, 1874) habe ich bereits in aller kürze darauf hingewiesen (vgl. philolog. Anzeiger VI, p. 488), dass Peter die oben bezeichnete stelle vollständig falsch ausgelegt und erklärt hat. Obwohl nun Merkel und Riese in ihren textesausgaben die einzig richtige auf-

wenig glaublich es erscheinen kann, dass Servius zu der den Römern seiner tage gewiss noch mehr als genügend bekannten thatsache von der benennung der früher als Quintilis und Sextilis bezeichneten monate nach C. Julius Caesar und Augustus Ovid in seinen Fasten als gewährsmann citiert haben soll. Als ob es überhaupt bedurft hätte, den zeitgenossen des Servius, insonderheit dem doch immerhin mehr oder weniger gebildeten publikum, für das er seinen commentar schrieb, eine solche thatsache noch durch besondere zeugnisse zu belegen. Dazu kommt, dass die stellung der worte: Sic Ovidius in Fastis gerade unmittelbar vor dem orte, wo sich Servius zu dem ausgangspunkt seiner erklärung, dem ver novum, zurückwendet, nicht ganz unverdächtig erscheint. Obendrein aber finden sich diese worte in dem cod. Leidensis nicht, wie in allen anderen codices, nach den satz: unde sunt Iulius et Augustus, sondern vor denselben gestellt, aus welchem umstande sich wenigstens ersehen lässt, dass die stellung jener in den handschriften keineswegs eine ganz feste war. Aus diesen gründen halte ich mich zu der annahme berechtigt, dass diese worte durch irgend einen zufall von ihrem ursprünglichen platze entfernt und später bald ganz an das ende bald kurz vor das ende der erörterung über die römischen monatsnamen verwiesen worden sind. Diesen ursprünglichen, richtigen platz finde ich unmittelbar nach den sätzen: quamquam alii a maioribus et iunioribus hos duos menses [sc. Maium et Iunium] velint esse nominatos. Nam antea populus Romanus in centurias iuniorum et seniorum divisus fuerat. Wir erinnern uns hierbei daran, dass Ovid über diese monate sich Fast. I, 41 geäussert:

tertius [sc. mensis] a senibus, iuvenum de nomine quartus, quae sequitur, numero turba notata fuit.

und in ähnlicher weise Fast. V, 427 gesagt hat:

mensis erat Maius, maiorum nomine dictus.

Dieselbe ansicht wird neben anderen von dem dichter Fast. V, 57

— 78 und VI, 67 — 88 eingehend besprochen und erläutert, vgl.

besonders die worte an der letzteren stelle (v. 83 — 88):

populum digessit ab annis
Romulus, in partes distribuitque duas.
Haec dare consilium, pugnare paratior illa est;
haec aetas bellum suadet, at illa gerit.

Sic statuit, mensesque nota secrevit eadem: Iunius est invenum. Qui fuit ante, senum.

Wenn also Servius zur bekräftigung dieser zu seiner zeit gewiss nur spärlich bekannten ansicht, welche einst von Fulvius Nobilior und Iunius Gracchanus (vgl. Censorin., de die natali XXII, 9. Macrob. Sat. I, 12, 16. Fast. Silv. C. I. L. I. p. 343 u. 345, Merkel, prol. p. LXXX f.) aufgestellt und zeitweilig auch von Varro (vgl. de ling. Lat. VI, 33 und dazu Censorin., a. o. XXII, 12) gebilligt worden war, die Fasten Ovids, in denen dieser dieselbe ansicht ausführlich bespricht und sich ihr Fast. I, 41 und V, 427 geradezu anzuschliessen scheint, citiert hat, so hat er gewiss ebenso verständig gehandelt, als es durchaus unverständig gewesen wäre, ein solches citat zu der in der folge mitgetheilten allgemein bekannten thatsache zu machen. Der jetzt in unseren handschriften vorliegende fehler mag dadurch entstanden sein, dass der abschreiber einer der urhandschriften, auf denen die uns erhaltenen codices basieren, die worte: Sic Ovidius in Fastis ausliess und sie später, nachdem er bei einer nochmaligen collation auf seinen fehler aufmerksam geworden war, an den rand schrieb. Die folgenden abschreiber aber setzten jene ausgelassenen worte nicht an den ihnen unbekannten richtigen platz, sondern an oder gegen das ende der ganzen erläuterung der römischen monatsnamen.

Ich glaube, dass durch die verweisung jener worte von ihrem jetzigen platze an die von mir als allein richtig bezeichnete stelle ebensowohl der sinn jener ganzen partie bei Servius ad Vergil. Georg. I, 43 gewinnt, als dadurch das einzige hinderniss, das bislang der allgemeinen anerkennung jener oben mitgetheilten, auch von mir acceptierten ansicht von der abfassung der Fasten Ovids entgegenstand, aus dem wege geräumt wird.

#### II.

## Die erklärung der stelle Fast. IV, 389 ff.

In meiner recension der Peter'schen ausgabe der Fasten (Leipzig, 1874) habe ich bereits in aller kürze darauf hingewiesen (vgl. philolog. Anzeiger VI, p. 488), dass Peter die oben bezeichnete stelle vollständig falsch ausgelegt und erklärt hat. Obwohl nun Merkel und Riese in ihren textesausgaben die einzig richtige auf-

fassung dieser stelle durch die art der vertheilung der verse auf die verschiedenen tage des april deutlich genug anzeigen, auch Merkel bereits in seiner grösseren ausgabe der Fasten, prol. p. XLV, die richtige erklärung der stelle gegeben hat, so halte ich es trotzdem für nicht ganz überflüssig, diese stelle hier eingehender zu behandeln, da jene durchaus falsche auslegung, nachdem sie bereits von den meisten früheren herausgebern der Fasten und anderen erklärern unserer stelle ausgesprochen worden ist, neuerdings wieder in der ersten besseren, mit deutschen anmerkungen versehenen ausgabe der Fasten wiederkehrt. Zufolge dieser anschauung, welcher Peter nach dem vorgange von Neapolis, Bersmann, Nic. Heinsius, Crispinus, Burmann, Gierig, Conrad, Preller (vgl. Röm. mythol. p. 436 anm. 2) u. a. m. gefolgt ist, sollen nämlich die worte des dichters in v. 389 — 392:

Proxima victricem cum Romam inspexerit Eos, et dederit Phoebo stella fugata locum, circus erit pompa celeber numeroque deorum, primaque ventosis palma petetur equis.

nicht auf die in der ganzen vorhergehenden stelle gegebene schilderung der ludi Megalenses, sondern auf die folgende, v. 393 mit den worten: Hinc (oder, wie man nach einer von Nic. Heinsius gemachten, durchaus falschen emendation geradezu las: Hi) Cereris ludi eingeleitete erzählung von den ludi Ceriales zu beziehen sein, so dass man darin also die schilderung einor am 11. april im circus abgehaltenen eröffnungsfeier der Cerialia zu erblicken hätte. Dabei verwickelt sich nun Peter in die sonderbarsten widersprüche. Den 9. april macht er gegen die angabe der kalendarien zum letzten tage der Megalesien und setzt zugleich den in v. 387 f. angedeuteten spätuntergang des Orion auf dasselbe datum, während doch aus den worten Ovids v. 387 f.:

Ante tamen, quam summa dies spectacula sistat, ensiger Orion aequore mersus erit.

ganz unzweideutig hervorgeht, dass er den spätuntergang jenes gestirns auf den abend vor dem letzten tage der Megalesien ansetzte. Auch hatte Peter selbst in anm. z. IV, 179 ganz richtig erklärt, dass die *ludi Megalenses* vom 4. bis zum 10. april dauerten. Sodann spricht Peter im anhang p. 34 zu v. 357 den Megalesien die scenischen spiele geradezu ab, obschon er gleich dar-

auf die stelle v. 383 f., wo Ovid von seinem ehrensitz in der orchestra redet, eingehend erklärt und schon in anm. z. v. 179 ganz richtig gesagt hat, dass die Megalesien seit 194 auch mit scenischen spielen gefeiert wurden. Nicht minder richtig werden von ihm die worte v. 187: scaena sonat, ludique vocant, als auf die ludi scaenici et circenses bezüglich, erklärt. — Völlig ungerechtfertigt aber muss es erscheinen, dass Peter die in v. 391 f. erwähnten ludi circenses nebst pompa am 11. april, dem zwischentage zwischen den Megalesien und Cerialien, stattfinden lässt und sich mit dem wahren sachverhalte sophistisch genug dahin abfindet, dass er auf den 12. april den "beginn der ludi Ceriales selbst" ansetzt. Von einem derartigen zwiefachen, qualitativ verschiedenen anfang der römischen festspiele ist mir wenigstens bis jetzt nichts bekannt geworden.

Die richtige, von derlei widersprüchen freie erklärung unserer stelle lässt sich jedenfalls nur dann gewinnen, wenn man dieselbe an der hand der in den uns überlieferten kalendarien enthaltenen angaben zu machen versucht. Dieses letztere verlangen hat bereits Merkel (prol. p. XLV), dessen ausführung an dieser stelle über das verhältniss der ludi Megalenses zu den Ceriales ich durchaus unterschreibe, gestellt. Nach dem relativ am vollständigsten erhaltenen kalendarium, den fasti Maffeani (vgl. Merkel, prol. p. XIII. C. I. L. I. p. 305, dazu auch die fasti Praenestini C. I. L. I. p. 316), dauerten nun die ludi Megalenses vom 4. — 10., die Ceriales vom 12. — 19. april und wurden je am letzten tage der feste, also am 10. resp. 19. april, mit circensischen spielen gefeiert 1). Mit der summa dies in v. 387 kann also nur der 10. april gemeint sein; der ganze v. 387 aber enthält demnach eine poetische umschreibung des datums des 9. april, wie Peter selbst, freilich ohne absicht, richtig angibt. Daraus folgt nun wiederum ganz nothwendig, dass unter der Proxima-Eos v. 389 nur der 10. april selbst verstanden werden kann, an welchem tage ja auch nach den

<sup>1)</sup> Vgl. darüber ausser der oben angegebenen stelle bei Merkel prol. p. XLV auch dessen angaben ibid. p. CLIX ff. und ganz besonders Friedländer bei Becker-Marquardt röm. alterthümer, IV. p. 492 f., wozu bemerkt werden muss, dass Friedländers angaben mit den von Marquardt selbst, ibid. p. 449, gemachten direct im widerspruch stehen. Nach der irrthümlichen ansicht des letzteren, zu der jedenfalls die falsche auffassung unserer Ovidstelle anlass gegeben haben mag, sollen die ludi Ceriales nur im circus gefeiert worden sein.

kalendarischen angaben die ludi circenses der Megalesien stattfanden, welche, wie üblich, durch eine pompa eingeleitet wurden. Unmittelbar an dieses fest schliessen sich dann vom 12. april ab (v. 393: Hinc Cereris ludi) die Cerialien, die gleichfalls nach den kalendarischen angaben zunächst mit scenischen spielen und am schlusstage, 19. april, wie Ovid Fast. IV, 679 ff. richtig erwähnt, mit ludi circenses, denen ebenfalls eine pompa voraufging, und einer fuchshetze im circus gefeiert wurden. Den zwischen beiden festen liegenden 11. april, an dem vielleicht nicht selten eine instauration der ludi circenses der Megalesien, vielleicht auch ein epulum stattgefunden haben mag (vgl. darüber Merkel, prol. p. XLV; Friedlaender, a. o. p. 493 anm. 3220) lässt Ovid unerwähnt, da er für seinen zweck bedeutungslos war.

Jene oben erwähnte falsche, auch von Peter adoptierte ansicht der älteren herausgeber wird ihren hauptsächlichen grund in der von Ovid v. 391 gemachten mittheilung von einer pompa haben, die seit Neapolis ganz unmotivierter weise mit der von Varro, de re rustica I, 2, 11, erwähnten pompa Cerialis identificiert zu werden pflegte, daher denn die worte unserer stelle den Cerialien angepasst werden mussten. Von einer solchen eröffnungsfeier zu aufang der gesammtspiele, der scenischen und circensischen, ist uns jedoch gar nichts überliefert. Vielmehr ging die pompa stets nur den circensischen spielen voran, welche bei den meisten festen je am letzten tage und nur bei den ludi Romani an den 5, bei den ludi plebei an den 3 letzten festtagen statthatten (vgl. Friedlaender, a. o. p. 490 ff.). Bei den meisten festen, insonderheit bei den Megalesien und Cerialien, konnte daher die pompa nur am letzten spieltage vor sich gehen, der ohnedies gewöhnlich den ursprünglichen und bedeutungsvollsten festtag bildete. Aus diesem grunde sehen wir uns genöthigt, die worte Ovids in Fast. IV, 389-392 als eine schilderung der am letzten tage der Megalesien gefeierten, mit einer pompa eingeleiteten ludi circenses anzusehen, indem wir gleichzeitig die von Peter gebilligte ansicht der älteren herausgeber und erklärer Ovids als eine irrthümliche abweisen.

III.

Die wiederholung der Priapusfabel in Ovids Fasten, Fast. I, 391-440 = VI, 319-348.

Es ist längst anerkannt und besonders von Merkel hinlänglich

erwiesen worden, dass Ovids Fasten, in denen wir überhaupt nur einen unvollendeten versuch der poetischen behandlung des römischen kalenders erblicken dürfen, mannichfache innere widersprüche enthalten (vgl. Merkel, prol. CCLVI f.), gauz abgesehen von der schwierigen, selbst durch die letzten eingehenden erörterungen Peter's (Neue jahrb. f. philol. XXI, 1875, p. 499-505) und Riese's (ibid. XX, 1874 p. 561 — 570) immer noch nicht endgültig entschiedenen frage, wie man die dedication an Germanicus gegenüber dem sonst so häufigen hervortreten des Augustus, sowie der eigenen erklärung des dichters Trist. II, 551 ff, dass er dem letzteren sein werk geweiht habe, verstehen soll. Doch sind jene unebenheiten und widersprüche theils und besonders, soweit sie das astronomische gebiet berühren, durch eine gewisse unkenntniss des dichters mit seinem stoff zu erklären, theils bestehen sie zwischen stellen, von denen die eine nur im ersten entwurfe, die andere in der ausarbeitung erhalten ist, theils endlich betreffen sie solche stellen, die überhaupt nur im ersten entwurfe erhalten sind und an denen der dichter dinge verspricht, deren erledigung er sich für eine weitere, später nicht erfolgte vollendung vorbehalten hatte. Sehr fraglich aber bleibt es, ob wir eine derartige, aus der unvollkommenheit des gedichts geschöpfte erklärung auch bei solchen einander widersprechenden stellen anwenden dürfen, die uns beide in der vollkommneren ausarbeitung vorliegen. Ein fall der letzteren art ist nun der hier zu besprechende. Bekanntlich knüpft Ovid im ersten buche der Fasten an die darstellung der feier der Agonalien (Fast. I, 317-334) einen excurs über die verschiedenen arten der opfer, insbesondere der opferthiere, und theilt dabei u. a. zur erklärung der sitte, dass dem Priapus esel geopfert wurden, jene fabel mit, wonach die esel dies zur strafe dafür erdulden müssen, dass einst der esel des Silen den Priapus in seinem liebesabenteuer mit der nymphe Lotis durch unzeitiges erheben seiner stimme gestört habe (1, 391 — 440). Fast die gleiche fabel nun finden wir im sechsten buche wieder, nur mit dem unterschiede, dass dort erklärt werden soll, warum die esel am feste der Vesta (9. juni) bekränzt zu werden pflegten, und dass daher in dieser, übrigens bedeutend kürzer als die erstere gefassten erzählung Vesta die rolle der Lotis übernehmen muss (VI, 319 - 348). in beiden erzählungen ältere traditionen als quelle benutzt hat oder

beide mythen seine eigene dichterische schöpfung sind, lässt sich nicht sicher entscheiden. Denn die beiden einzigen schriftsteller, die eine bekanntschaft mit diesen fabeln zeigen, Lactantius, der den mythus von Priapus und Vesta (Inst. div. 1, 21, 26) erwähnt, und Arnobius, dessen worte (Adversus nationes III, 10) auf eine kenntniss beider erzählungen schliessen lassen, haben wohl, der erstere wenigstens erweislich, aus Ovid selbst geschöpft. Mag nun auch jene fabel von Priapus und Lotis entweder alexandrinischen ursprungs sein, wie Merkel (prol. p. CLXV) vermuthen will, oder von Ovid selbst im anschluss an die bekannte fabel von der verwandlung der den bewerbungen des Priapus zu entrinnen strebenden Lotis in den lotosstrauch (vgl. Ovid. Metam. IX, 340 - 348, Servius ad Verg. Georg. II, 84) erfunden worden sein, mag auch die zweite erzählung von Priapus und Vesta, wie schon Lactantius a. o. behauptet, nur eine poetische schöpfung des dichters selbst sein: jedenfalls ist es sehr auffällig und bedarf der erklärung, wie Ovid dazu kam, fast die gleiche fabel in einem und demselben gedicht wiederholt vorzubringen. Merkel will die ursache davon in dem umstande finden, dass der dichter nicht mehr die letzte feile an seine Fasten anlegen konnte, und glaubt demzufolge behaupten zu dürfen (prol. p. CLXV), Ovid würde höchst wahrscheinlich bei einer nochmaligen letzten überarbeitung seines gedichts die zweite erzählung im sechsten buche gestrichen haben. Der letzteren ansicht ist auch Peter (vgl. seine ausgabe p. 12 u. 254), der jedoch entgegen der meinung Merkels die wiederholung jener fabel auf den grellen unterschied zurückführen will, der zwischen dem von Ovid in Tomi umgearbeiteten ersten buche und den übrigen, von ihm mit ganz geringen ausnahmen in ihrer ursprünglichen fassung belassenen büchern besteht; der mythus von Priapus und Lotis müsste demnach erst in Tomi, jener von Priapus und Vesta bereits in Rom abgefasst worden sein (vgl. unten die anm. 3). Nach der ansicht beider kritiker wäre also die wiederholung jener fabel von dem dichter durchaus nicht beabsichtigt gewesen, sondern völlig unbewusst geschehen. Dies erscheint mir sehr wenig wahrscheinlich. Man darf und muss ja wohl annehmen, dass dem dichter, wie dies bereits oben erwähnt wurde, kleinere verstösse gegen den logischen zusammenhang und geringfügige widersprüche entgangen sind, ohne dass man desshalb berechtigt ist zu behaupten, der dichter habe

völlig ahnungslos in dem einen buche dieselbe fabel wiederholt, die er schon früher in einem anderen erzählt hatte. So völlig fremd wird doch dem dichter sein eigenes werk nicht gewesen sein. Auch die meinung Peter's, nach der die erzählung des ersten buches erst in Tomi geschrieben sein müsste, ist hinfällig. Denn, wenn man überhaupt bei der ausscheidung der in Tomi binzugekommenen stellen nicht völlig in der irre gehen will, ist es durchaus nothwendig, lediglich diejenigen stellen der ersten bearbeitung in Rom abzusprechen, welche ganz unzweideutige merkmale des späteren ursprungs an sich tragen. Von solchen zeigt sich nun aber in der ganzen stelle I, 391 — 440 auch nicht die leiseste spur. gentheil, die ganze schilderung daselbst scheint so völlig der erguss einer heiteren, rosigen und geradezu schalkhaften laune zu sein, dass es für schlechthin unmöglich gelten muss, der verbannte, in verbitterter stimmung unter den für ihn widerwärtigsten verhältnissen lebende dichter der Tristia und der Epp. ex Ponto könne ihr verfasser sein. Ganz aus dem gleichen grunde muss ich auch die von Peter a. o. indirect aufgestellte behauptung ablehnen, jene frische, mit prächtiger detailmalerei ausgestattete schilderung des frühlings Fast. I, 151 — 160 (vgl. besonders v. 158) könne erst in Tomi entstanden sein, nur weil im dritten buche v. 235 — 244 eine an jene achilderung etwas anklingende erzählung wiederkehrt 1). Wem nicht fremd geblieben ist, dass Ovid sich selbst in einzelnen

<sup>3)</sup> Freilich hat Peter nicht direct behauptet, dass jene beiden atellen Fast I, 151 — 160 und 391 — 440 erst in Tomi entstanden sein könnten. Ja, in seinem aufsatze über die doppelte redaction der Ovidischen Fasten (neue jahrb. f. philol. XXI, 1875 p. 499 ff.) hat er dieselben sogar unter den der zweiten bearbeitung zuzusprechenden stellen nicht aufgeführt. Aber er hat doch in der einleitung zu seiner ausgabe p. 11 ff., wo er die hypothese Merkels, nach der uns buch I in der zweiten, buch II - VI vorwiegend in der ersten bearbeitung erhalten sind, eingehend erläutert, bezüglich des letzteren umstandes u. a. gesagt: »dies [dass nämlich die bücher II-VI in der ersten, vor dem exil gemachten bearbeitung vorliegen] zeigen nicht allein die darin enthaltenen hinweisungen auf das leben des dichters in Rom . . . . . . . sondern auch . . . . . . . die auffallende wiederkehr von erzählungen, welche wir schon im ersten buche gelesen haben, nur mit geringen veränderungen in einem der übrigen bücher (vgl. I, 151 fl. und III, 236 ff.; I, 391 ff. und VI, 319 ff.), während une derertiges nirgendt ûnverhalt der bücker II - VI begegnete. Diese zuletzt ausgesprechene assicht Peter's hat doch wohl nur dann einen sinn, wenn man gleichzeitig annimmt, dass die entsprechenden partien des ersten buches eret in Tomi gedichtet worden sind.

ausdrucksweisen nicht selten wiederholt (vgl. Zingerle, Ovid und sein verhältniss zu den vorgängern etc. Innsbruck. 1869 I, p. 9—34), der wird es wohl nicht unverständlich finden, dass der dichter manchmal auch durch äussere anlässe zu wiederholungen ganzer schilderungen genöthigt wurde.

Man darf also wohl entgegen den ansichten Peter's und Merkel's als gewiss annehmen, dass beide versionen der Priapusfabel der ersten bearbeitung in Rom ihren ursprung verdanken, und dass der dichter nicht ohne jegliche ahnung, sondern vollkommen bewusst die fabel wiederholt hat, also auch voraussichtlich bei einer nochmaligen überarbeitung die eine erzählung im sechsten buche nicht gestrichen haben würde<sup>4</sup>). Diese meine ansicht wird nun durch die eigenthümliche stellung der Priapusfabel in diesem buche auf das wirksamste unterstützt. Dort gibt nämlich Ovid bei der schilderung der feier der Vestalien (VI, 249 - 460) nach der anrede der göttin Vesta (v. 249 - 256) zunächst eine erklärung von der lage und gestalt des Vestatempels (v. 257-282), spricht über die Vestalinnen (v. 283-294), über die thatsache, dass im Vestatempel keine bildsäule der göttin stand (v. 295-298), sowie über die etymologie des namens derselben (v. 299 - 304) und sagt schliesslich, nachdem er (v. 305 - 310) das an jenem festtage der göttin darzubringende speiseopfer erwähnt hat, v. 311 ff.:

Ecce coronatis panis dependet asellis,
et velant scabras florida serta molas.
Sola prius furnis torrebant farra coloni,
et Fornacali sunt sua sacra deae.
Suppositum cineri panem focus ipse parabat,
strataque erat tepido tegula quassa solo.
Inde focum servat pistor dominamque focorum,
et quae pumiceas versat asella molas.

<sup>4)</sup> Dieselbe ansicht hat bereits Riese (Neue jahrb. f. philol. XX, 1874. p. 565) geäussert, jedoch aus gründen, die von den meinigen erheblich abweichen. Auch kann ich nicht billigen, wenn Riese zur rechtfertigung der wiederholung der Priapusfabel anführt, dass Ovid auch II, 303 ff. eine nicht ganz unähnliche geschichte von Faunus und Omphale erzähle, also sich mehrmals selbst wiederholt habe. Tendenz und charakter der letzteren erzählung sowie die einzelnen züge derselben sind doch von der Priapusfabel zu sehr verschieden, als dass man darin eine gleiche wiederholung erblicken dürfte, wie sie in den beiden versionen der Priapusfabel notorisch vorliegt.

Durch den letzten satz ist nun die sitte des bekränzens der esel mit blumen (vgl. v. 469) und brod aus der pietät des bäckers und müllers für seinen treuen gehülfen sattsam gerechtfertigt. Unmittelbar hierauf folgt aber jetzt in gestalt eines heiteren intermezzos die fabel von Priapus und Vesta, deren ganze tendenz, die sich besonders in den schlussworten:

Quem [sc. asellum] tu, diva, memor de pane monilibus ornas: cessat opus, vacuae conticuere molae.

ausprägt, augenscheinlich im entschiedensten widerspruch mit dem vorhergehenden steht. Denn darnach ist es nun auf einmal nicht der pistor, der seinen gehülfen, sondern vielmehr Vesta, die ihren retter aus gefahr schmückt und von der arbeit befreit. Es reiht sich an diese erzählung von v. 349 ab wiederum ganz unmotivierter weise, was selbst von Gierig und Peter anerkannt wird, die sage von der errichtung eines altars des Juppiter Pistor auf dem capitol. Die gedankenfolge wäre nicht ganz so zerrissen, wie sie es jetzt ist, wenn die zuletzt erwähnte erzählung unmittelbar auf v. 317 f., worin der an der feier der Vestalien besonders betheiligte pistor auftritt, folgen würde. Aus diesen gründen erscheint die annahme vollkommen gerechtfertigt, dass diese Priapusfabel, welche überhaupt ganz den eindruck eines emboliums macht, ursprünglich nicht an jener stelle im sechsten buche gestanden hat, sondern von dem dichter erst später nach der vollendung der übrigen theile der erzählung von der Vestalienfeier in die letztere eingefügt worden ist. Diese ansicht wird durch die eigenthümliche fassung der schlussworte der Priapusfabel (v. 343 — 346) vollends bestätigt. Schon Nic. Heinsius hat erkannt, dass das distichon v. 345 f.

Lampsacos hoc animal [sc. asellum] solita est mactare Priapo, apta asini flammis indicis exta damus.

sehr schlecht zu der vorhergehenden schilderung stimmt, ja als vollkommen überslüssig betrachtet werden muss. Er sagt daher von ihm: "— emunctae naris quilibet facile odoretur hoc distichon ab aliquo homine male feriato hic praeter rem esse inculcatum etc." und schloss es als unecht in klammern ein. Gegen diese ansicht haben aber schon Burmann und nach ihm Gierig nicht minder richtig geltend gemacht, dass sich dann quem [sc. asellum] in v. 347 unmöglich mit dem vorhergehenden distichon v. 343 f.:

Territa voce gravi surgit dea, convolat omnis turba: per infestas effugit ille [sc. Priapus] manus.

in verbindung bringen lässt, da es auf Priapus bezogen werden müsste, was widersinnig ist. Während nun die beiden letztgenannten kritiker — Burmann mit gleichzeitiger unnöthiger änderung von boc (v. 345) und apta (v. 346) in hinc — das distichon v. 345 f. wieder als echt anerkennen wollen, hat Bentley einen anderen ausweg eingeschlagen, indem er neben diesem auch noch das vorhergehende als interpolation ansieht 5), so dass sich also quem in v. 347 unmittelbar und ganz ungezwungen an die worte v. 341 f.:

Ibat, ut inciperet, longi deus Hellesponti, intempestivo cum rudit ille [sc. asellus] sono.

anreihen würde. Dagegen spricht aber, dass durch die ausscheidung der verse 343/4 die ganze erzählung ihre pointe vollständig verlieren würde, und dass ausserdem dieselben durchaus nicht den eindruck einer interpolation machen, da sich ein interpolator gewiss enger an die parallelstelle I, 435 f.:

Territa consurgit nymphe, manibusque Priapum reicit, et fugiens concitat omne nemus.

ovid geschöpfte erzählung von Priapus und Vesta mit den worten beschliesst: sed illam [sc. Vestam] intempestivo clamore aselli, quo Silenus vehebatur, excitatam; libidinem vero insidiatoris esse deceptam. Hac de causa Lampsacenos asellum Priapo, quasi in ultionem, mactare consuevisse etc. [sc. sacrificii (aselli) ratio in Fastis haec redditur], bestätigt meiner meinung nach die echtheit der v. 343—346. Denn es erhellt aus jenen worten, dass die in rede stehende partie des sechsten buches schon Lactantius genau so vorlag, wie sie uns überliefert ist.

So spricht denn, glaube ich, mehr als ein grund dafür, dass die stelle v. 343 — 346 als echt anzuerkennen ist. Gewiss erscheint es gerade deswegen auf den ersten blick unerklärlich, dass Ovid in v. 345 f. so ganz von seinem eigentlichen gegenstande ab-

<sup>5)</sup> Ich benutze hier die gelegenheit, um den von mir im philol. anzeiger VI, p. 489 gemachten fehler, dass ich Bentley gleich Heinsius nur v. 345 f. dem dichter absprechen liess und die richtige angabe Peters für einen druckfehler erklärte, zu berichtigen.

442 Ovidius.

schweift, indem er die opferung der esel zu ehren des Priapus nachdrücklichst hervorhebt. Das hätte sich sehr gut für die betreffende situation im ersten buche geeignet, passt dagegen sehr schlecht oder vielmehr gar nicht zu der im sechsten buche. Hielten wir nun bereits oben aus anderen gründen die annahme für vollkommen gerechtfertigt, dass die Priapusfabel im sechsten buche ein von dem dichter selbst später eingefügtes embolium ist, so können wir also jetzt noch die weitere vermuthung hinzufügen: dieselbe hatte ursprünglich ihren platz im ersten buche an der stelle der jetzt dort befindlichen erzählung von Priapus und Lotis. Nur durch eine solche annahme werden alle oben aufgeführten widersprüche erklärlich. Erst nach der vollendung der übrigen theile des abschnittes über die Vestalien (VI, 249 — 460) mag der dichter bei einer gelegentlichen revision derselben auf die gute verwendbarkeit der im ersten buche stehenden Priapusfabel an unserer stelle aufmerksam geworden sein, dieselbe von dort hierher transferiert und durch das hinzugedichtete distichon v. 347/8, das auch ganz nach einer späteren entstehung aussieht, in zusammenhang mit der übrigen erzählung gebracht haben. Im ersten buche wurde dann der ausfall von dem dichter durch die neu geschaffene fabel von Priapus und Lotis gedeckt (I, 391-440). Dass er dabei jene bereits früher gedichtete, nunmehr in das sechste buch versetzte fabel nur erweitert wiedergab, wird ihm nicht vollständig entgangen, aber auch nicht unstatthaft erschienen sein. Kam es ihm doch darauf an, an der einen stelle die sitte der opferung der esel, an der anderen die des bekränzens derselben an den Vestalien zu rechtfertigen. Die begründung dieser sitten bildete eben für ihn die hauptsache, wogegen alle anderen bedenken in den hintergrund traten.

Ein solches versetzen und ersetzen, wie wir es annehmen, ist nun aber bei Ovid nichts ganz ungewöhnliches. Vielmehr bieten gerade die Fasten hierfür ein zweites, bemerkenswerthes beispiel, auf welches Peter zuerst aufmerksam gemacht hat (vgl. de P. Ovidii Nasonis Fastorum locis quibusdam epistula critica, Lipsiae 1874, p. 11 ff.; Neue jahrb. f. philol. XXI, 1875, p. 505). Denn ich glaube, es ist durch dessen ausführungen auch gegen die von Riese (Neue jahrbücher f. philol. XX, 1874, p. 569 f.) versuchte widerlegung vollkommen erwiesen, dass die jetzt zu anfang des zweiten

Ovidius. 443

buches stehenden verse 3—18, deren ganzer wortlaut schlechterdings nicht zu einer einleitung in das zweite buch passt, ursprünglich von Ovid zur gesammteinleitung bestimmt waren und erst später in das zweite buch versetzt wurden, als er es für geeigneter
fand, die jetzt im anfang des ersten buches stehende einleitung
(v. 1—26) seinem werke vorzusetzen. Nur möchte ich nicht mit
Peter behaupten, dass letzteres erst in Tomi zu der zeit geschehen sei, als Ovid seine Fasten für die dedication an Germanicus
umzuarbeiten begann. Dagegen sprechen ganz entschieden die
schlussworte (I, 25 f.):

Si licet et fas est, vates rege vatis habenas, auspicio felix totus ut annus eat,

die der dichter in Tomi nicht geschrieben haben kann, da er wissen musste, dass es ihm ganz unmöglich sei, sein werk, von dem er in Rom unter den denkbar günstigsten verhältnissen und bei der möglichkeit der benutzung eines umfangreichen materials während einer ganzen reihe von jahren (etwa von 752 a. u. c. ab) nur die hälfte und auch die nur halbfertig ausgearbeitet hatte, in der verbannung, abgeschlossen von jedwedem literarischen hülfsmittel, und ohne die nöthige dichterische stimmung und geistige spannkraft innerhalb weniger monate vollständig zu ende zu führen. die übrigen verse der einleitung enthalten durchaus nicht sämmtlich merkmale der späteren entstehung zu Tomi (vgl. besonders v. 1, 2; 5-8; 13-20), so dass es mir angemessener erscheint, in dieser jetzigen einleitung die behufs der dedication an Germanicus vorgenommene bearbeitung einer älteren, schon in Rom gedichteten zweiten einleitung zu sehen. Dann bleibt freilich immer noch zu erklären, was Ovid dazu veranlasst haben mag, jene ursprüngliche, jetzt im zweiten buche stehende einleitung mit einer anderen zu vertauschen. Eine nicht ganz unwahrscheinliche erklärung dieses umstandes, die wenigstens jener oben erwähnte, der ansicht Peters entgegenstehende widerspruch nicht trifft, glaube ich gefunden zu haben, muss aber von einer mittheilung derselben, die hier zu weit führen dürfte, vorläufig absehen, obwohl ich recht wohl erkenne, dass die soeben von mir mitgetheilte annahme weder den anhängern der Peter'schen, noch denen der Riese'schen ansicht genügen wird, ein vorwurf, den ich einstweilen hinnehmen muss.

Um schliesslich noch einmal auf jene von mir gegebene erklärung der wiederholung der Priapusfabel durch Ovid zurückzukommen, so bekenne ich ebenfalls freimüthig, dass ich dieselbe nur als hypothese betrachte, die ich aber als wahrscheinlich so lange aufrechthalten muss, bis vielleicht durch eine glaublichere die von mir hervorgehobenen widersprüche in den bei jener frage betheiligten stellen eine bessere deutung gefunden haben werden.

Darmstadt. Gustav Nick.

# Zu Sophocl. Antig. 124 folg.

An der bezeichneten stelle liest der La τοῖος ἀμφὶ νῶτ' ἐτάθη

πάταγος "Αρεος αντιπάλω δυσχείρωμα δράκοντι. Bonitz prüft in seinen Beiträgen zur erklärung des Sophokles th. II. p. 32 beide · lesarten, welche wohl paläographisch gleichen werth haben, und gelangt zu dem resultate, dass unter beibehaltung des dativs die deutung des drachens auf die Thebaner, welche jetzt ziemlich allgemein angenommen ist, eine unmöglichkeit sei. So richtig dieses urtheil ist, so muss doch seine deutung des genetivs, da er δυσχείφωμα δράχοντος als "schwer zu bewältigenden widerstand des drachen" auffasst, deswegen ungeeignet erscheinen, weil das bild sich verschiebt, der angriff und widerstand derselben person beigemessen wird. Wecklein scheint diese unzukömmlichkeit gefühlt zu haben und um beides auseinander zu halten übersetzt er δυσχείρωμα durch "anprall." Allein hierdurch wird das bild roh und derb ohne klar zu sein, abgesehen davon, dass δυσχείρωμα eine solche bedeutung nicht hat. Es scheint indess leicht zu helfen zu sein, sobald man beide lesarten verbindet und ἀντιπάλφ δυσχείρωμα δράχοντος schreibt, wobei leicht zu erkennen ist, wie die beiden lesarten haben entstehen können. Ist πάταγος Αρεος der kriegsfrohe angriff der Thebaner, so ist δυσχείρωμα, wie δυσ andeutet, der unglückskampf δυστυχές ἔργον der Argeier. — Auch ἀμφὶ νῶτα hat man bei verkennung des bildes nicht richtig aufgefasst. übersah, dass dieses hier vom adler hergenommen ist und dass ἀμφὶ νῶτα so viel ist als ἀμφὶ σῶμα, indem bei einem vogel der rücken eigentlich den ganzen leib ausmacht. Es bedeutet demnach jener ausdruck ebenso wenig im rücken oder hinter als in der Elektra v. 718 ἀμφὶ νῶτα ἴππων hinter den rossen, sondern beide male ringsum. Es soll demnach angedeutet werden, dass der von Ares begeisterte angriff der Thebaner von allen seiten erfolgte und darum ein unglückskampf für ihre gegner wurde.

Coburg. E. A. I. Ahrens,

# XVIII.

## Commentationes Cornificianae.

### Praefatio.

In bibliotheca Paulina Monasteriensi asservatur codex Cornificii rhetoricorum ad C. Herennium et Ciceronis de inventione librorum. Cuius scripturae discrepantiam cum exscriberem, Ciceronis quidem librorum eum testem non satis gravem esse statim intellexi, sed tot vitiis inquinatum, ut operae pretium non sit, variam scripturam diligentius enotare et in lucem edere. Sed aliter se res habet in Etenim quamquam non melioribus adnumerandus Cornificii opere. est liber Monasteriensis, sed eis, quos Kayserus in editione sua maiore rhetoricorum Cornificii, quae prodiit Lipsiae 1854, mixtae esse originis dicit i. e. medium quendam locum tenere inter meliores et deteriores, tamen scripturis huius codicis accuratius a me examinatis id apparuit, eum nonnullis locis solum veram scripturam servasse, aliis cum uno alterove in vera scriptura tradenda con-Quod ita esse cum vidissem, non inutilem me operam sumpturum esse putavi, si omnem eius libri scripturae discrepantiam Hac re absoluta in altera parte opusculi mei nonnullos locos tractavi ubi imprimis Kayserus rem minus recte confecisse mihi videtur; quorum magna pars ita comparata est, ut accurata dicendi consuetudinis Cornificianae inquisitione instituta vir ille doctus ceterum de Cornificio optime meritus erroris convincatur. Praeterea paucis locis earum sententiarum, quae nuperrime a nonnullis viris doctis prolatae sunt, rationem habendam esse duxi, ubi minus recte de Cornificii verbis statuisse mihi videntur.

Ī.

Codex Monasteriensis Cornificii rhetoricorum ad C. Herennium et Ciceronis de inventione librorum est membranaceus, formae oblongae, scriptus, ut putat Nordhoff bibliothecae Paulinae quondam praefectus, qui eum iam oblivione obrutum rursus in lucem protulit, saeculo decimo tertio. Continet folia CLI, quorum ultimum scriptura vacat; in unaquaque pagina sunt versus triginta unus aut In priore parte non paucae inveniuntur correcturae atriore atramento confectae, praeterea nonnulla in margine scripta; altera pars, qua Ciceronis de inventione libri continentur, correcturis omnino vacat. Utraque pars caret inscriptione, subscriptio prioris partis est Laus deo Amen, alterius Laus deo semper. operis Cornificiani maximam habent cognationem cum codice Trossiano apud Kayserum r litera significato, interdum etiam cum Monacensi, quem Kayserus  $\varphi$  litera notavit. Sed ante omnia necesse est, illos locos monstrare, quibus auctoritatem codicis Monasteriensis non prorsus contemnendam esse demonstretur. solus quidem veram scripturam literis diductis notatam servavit his locis II, 2, 2: relicuom videbatur esse, ut ostenderemus, quae ratio posset inventionis ad unamquamque constitutionem aut partem constitutionis accommodari; III, 21, 34 verba interpolata: in Agamemnonem et Menelaum, desunt in textu qui vocatur, post ad marginem adscripta sunt; IV, 2, 3: hoc igitur ipsum maximum artificium est, in arte sua posse et alienis exemplis uti; IV, 18, 26: hoc exornationis genus breviter et continuatis verbis perfectum debet esse; IV, 31, 42: set si commode quis eo utatur, non modo non offendet novitate, sed etiam exornabit orationem; IV, 32, 43: nõta, quod compendium scripturae quam proxime ad veram scripturam, quae est sine dubio nominata, accedit, quam nullus ceterorum codicum ne compendio quidem servavit in his verbis: nam hic pro Graecis et Italis, quae continent, nominata sunt; IV, 45, 58: Quare conveniet extra causam in exercendo rationes adhibere expolitionis, in dicendo uti, cum exornabimus argu-Accedet his locis etiam IV, 9, 13: quibuscum bellum mentationem. gerimus, iudices, videtis, ubi Monasteriensem geramus contra omnes ceteros codices recte servasse infra demonstrabitur et IV, 48, 61: ubi loquentes scribendum est de quo intra disputabitur. nescio an etiam 1, 13, 23 Monasteriensi obtemperandum sit, ex quis

ratiocinatio nascitur exhibenti pro eo, quod est in ceteris libris e quibus e. q. s.

Praeterea his locis cum uno vel admodum paucis codicibus, quorum sigla Kayseriana brevitatis causa servavi hic et tota commentatione, scripturam a Kaysero probatam habet Monasteriensis 1, 5, 8: divitias eloquentiam, r; 1, 9, 15: nam quo brevior, eo dilucidior et cognitu facilior narratio fiet, e r l<sup>8</sup>; I, 10, 18: nunc ad confirmationem et confutationem transeamus, b; I, 12,22: in indiciis tamen nonnihil utimur hoc modo, (ut particula ante hoc pronomen omissa), d; I, 16, 26: at non abs te occidi neque indemnatam poenas pendere oportuit,  $\varrho^{12}$  pal<sup>8,5</sup>; I, 17, 27: si plures erunt constitutiones aut partes constitutionum, indicationes quoque plures erunt in una causa, set omnes simili ratione reperientur; **eb** $\varrho^1$ ; II, 17, 25: fortuito hp $\pi$  (i. e. optimi omnium); II, 18, 27: consequi videtur, ut doceamus, que mad modum argumentationes ornate et absolute tractare possimus, to; II, 28, 45: aut proinde quasi non omnes — exules appellentur; h p1 c: 11, 30, 49: sextus lòcus est, cum ostendimus, — septimus locus est, quo ostendimus — octavus locus est, quo ostendimus, he \mu^1 (ceteri ostendemus); eodem loco: et dicimus voluntario facinori nullam excusationem e. q. s.: e  $\mu$  d (ceteri dicemus); II, 31, 50: tu scientior eris praeceptorum artifici, nos alacriores ad reliquum persolvendum,  $\varphi$ ; III, 1, 1: in quarto libro scribere maluimus, h t; III, 7, 13: principio tratato aliqua harum, quas ante commemoravimus, rationum, mar1; eadem paragrapho: quam honeste in bonis disciplinis tempore totius pueritiae fuerit ox Pith.; nisi quod Monasteriensis habet: in tempore; III, 11, 20: nihil nos attinet commonere, bl2; III, 12, 21: nam laeduntur arteriae — si acri clamore compleantur, oc2; III, 13, 23: iocatio est oratio, quae ex aliqua re-risum pudentem et liberalem potest comparare, he; III, 17, 30: ne quando perturbatione ordinis impediamur, quo setius ( $\mu^2 \circ b$ ) a quoto quoque loco (b) lubebit e. q. s.; et paullo post: ut in quamlibet partem, a quoto quoque loco lubebit, imaginibus commoti e. q. s., ec; III, 19, 32: intervalla locorum mediocria placet esse, r; III, 21, 34: nam utraque altera separata minus erit firma,  $h v \varrho^2$ ; IV, 4, 7: omnia videre poterit, quae ex arte dicuntur, eb; ibidem: qui eligit facile, non continuo ipse commode scribet, r; IV, 5, 8: quod igitur iuvat

eorum rationem, qui omnino improbant artem, to; IV, 8, 12: qui id agere ausi sunt aut cogitare potuerunt, eo; IV, 10, 14: tum vero iste clamare voce ista, quae vel rabulae cuivis ruborem inicere potest,  $\varrho^8$ ; IV, 16, 23: ut quoquo modo possit, veneficio petat; cur? a; IV, 22, 31: C. Graccho similiter occisio est oblata, r; IV, 29, 39: haec ipsa, quae mihi de multis sola relicta sunt vobis et vestrae condono potestati, µ a secunda manu; ibidem: imponite in me quidlibet, quidlibet statuite: dicto atque nutu parebo; hoc loco librorum scriptura admodum varia est; parebo praeter Monasteriensis secundam manum servaverunt he; IV, 32, 43: harum rerum magis in praecipiendo divisio, quam in quaerendo difficilis inventio est,  $n^1 a^2 \delta$ ; IV, 33, 44: cum comparatione aut a similitudine aut a praestantia superlatio sumitur,  $\rho^{23} \nu$ ; IV, 34, 46: ut si quis hominem prodigum — diligentem appellet,  $v \varrho^2$ ; IV, 42, 54: neque parum est apertum, quare non eget exempli, ec. Praeterea Monasteriensem cum veram scripturam servasse IV, 39, 51 in his verbis: insultans in uniuscuiusque fortunas, infra demonstrabitur. la uno alterove locorum supra indicatorum non potest pro certo affirmari, Kayserum veram restituisse scripturam, sed plerique certe ita sunt comparati, ut de veritate scripturae a Kaysero probatae dubitari non possit.

lam sequitur discrepantia scripturae codicis Monasteriensis collati cum maiore Cornificii editione a Kaysero parata, et prior quidem est scriptura Kayseri, altera codicis Monasteriensis; id unum addendum puto, res orthographicas me nec curasse nec curare pofuisse cum Kayserus ipse in corrigendis profiteatur, se in illis rebus non codices sed placita Madvigi, Ritschlii Fleckeiseni aliorum esse secutum.

#### Lib. 1.

- P. III: apud Kayserum v. 2 possumus] possimus; 3 tamen tua] tua tamen; 5 tua causa] tua nos causa; laborem nos] laborem; 6 eo studiosius hoc negotium suscepimus] eo susc. stud. hoc negotium; 7 rhetoricam intellegebamus] int. rhet.; 11 reliquimus] reliquimus; 12 ea], et ea; conquisiverunt] conquisierunt; 13 nos ea] nos autem ea.
  - P. IV, 3: de re] de ipsa re; incipiemus] incipiamus; si te

unum illud] sed si te illud unum; 11 iudiciale] et iud.; 12 aut] vel; 13 est quod in consultatione quod] est quod positum in consultatione; 14 positum est in controversia quod] positum in controversia; 16 docebimus] edocebimus; 17 has causas quomodo] quom. has causas; 19 pronuntiationem] et pron.

- P. V, 1: quo quidque loco] quid in quibus locis; 7 exercitatione] et exerc.; 10 similes] consimiles; velimus esse] esse valeamus; 12 quoniam] quoniam igitur; 13 quas] quasque; conveniret] conveniat; 15 in exordium] exord.; 17 conclusionem] et conclus.
- P. VI, 1: auditoris] aud. vel iudicis; constituitur] const. et apparatur; 2 proinde] perinde; 4 simus] sumus; 7 orationis] totius orationis; 12 causa posita] causa vero posita; 13 considerandum est] est cons.; 14 humile] et humile: 16 id oppugnamus] opp. id; 18 defenditur] cum def.
- P. VII,  $2:\pi\varrho ool\mu ool$  problemium; insinuatio] et ins.;  $\ell\varrho oolog$  epodos; 3 animum auditoris] aud. animum; 11 captare] capere; causae genus] gen. causae; 12 veluti] uti; 15 ab lege ab scriptura] a lege a scriptura; ab aliquo] aut ab al.; nostrae] firmissimo nostrae; adiumento] iumento; 17 attentum benivolum] benev. att.; habere volumus] velimus habere; 18 quidque] unum quidque eorum; 20 docilis est] docilis is est.
- P. VIII, 3: de iis rebus] de his rebus; 4 ad deorum] ad super deorum sec. m.; 5 audiant] audient; 6 dicturi sumus] simus dicturi; 7 ab nostra] a nostra; ab adversariorum nostrorum, ab auditorum] ab aud. ab adv.; 8 ab rebus] et ab reb.; ab nostrae] a n.; 10 atque in] aut in; 12 audient] audiunt; dum] dummodo; 13 qua de] de qua; 16 noluisse in marg. a man sec.; 20 si potentiam] potentiam; 21 eloquentiam] eloq. incontinentiam.
- P. IX, 2: veritate] veritati; 6 existumatio quae iudici expectatio sit] exist. sit et quae iud. exsp.; 7 ab rebus] a rebus; 8 si] aut si; 9 tollemus] extollemus; et sec. m. super adversariorum; 10 de insinuatione aperiendum est] de ins. dicendum videtur; 11 in om.; principio uti] uti princ.; 12 habemus] habebimus; 13 a nobis alienat] alienat a. n.; 14 iis] his; 15 eos audiendo] in aud. eos; 17 rem non hominem] r. n. h. hom. non rem; 20 factum] f. esse.
  - P. X, 1: aut] item si; 2 aliqua] aut de aliqua; 3 occulte Philologus. XXXVI. bd. 3.

- dicemus] dic. occ.; 4 fidem auditoribus fererit] fec. fid. aud.; 5 neque enim] nec enim; 6 fides fieri] fieri fid.; 9 adiumentum putaverint] putarint adi.; 10 ab] aut ab; 11 dubitatione] aut dub.; 12 adfirmatione] admiratione; 14 possit] possit incipiemus; 15 abiectione] ambiguo; abi. in marg.; 16 superlatione] suspicione a. m. pr., exuperatione a. m. sec., collectione] collatione; 17 alicuius] aut alicuius.
- P. XI, 1: aliter] si promiserimus aliter; 2 eodem] eo; 3 simus] sumus;, 5 huiusmodi] eiusmodi; debet esse] esse d.; aperte] apertis; 6 perscripsimus] praescripsimus; 9 in dicendo pervenire] in dicendi opere venire; 10 hae res] hae tres; 20 adversarius] adv. leviter commutato; poterit ex contrario] ex contr. poterit.
- P. XII, 1: aut] est aut; 2 videtur] esse v.; ut proprie] quod ut propie non; 3 neque] nec (ter); facit] faciat; 4 erit] videtur esse; 6 genera sunt] s. g.; unumquidque] unumquodque; 7 utilitatem nostram] n. u.; 9 novationis est] est n.; 10 fidei] aut f.; 11 adparationis] app. aut laudationis; 14 genera sunt] s. g.; 16 negotiorum] neg. gestorum; 18 neque veras] nec res veras; continet res] continet; eae] haec; 19 tragoediis] a tragedis corr. in tragediis; gesta res] res g.
- P. XIII, 9: convenit res] r. c.; 15 persequemur] prosequemur; 17 coeperimus] cepimus; ponemus] exponemus; 18 sint] sunt; 19 genus] g. est; neque-neque] nec-nec; 23 semel] supra s.
- P. XIV, 4: item] rem; primum gestum] g. pr.; conservabimus] servabimus; ne quid nove] ne quid contorte, n. q. n., ne quid ambigue; 9 persequamur] prosequamur; ne quid et si sequemur in marg.; 11 praecepta sunt] s. per.; 11 brevior] br. est; 12 erit] fiet; 20 erit] erunt; iis] his.
- P. XV, 1: nisi quae] nisi quia. 5 eam] eas; 9 oratoris officium] off. or.; 10 postulabat] postulabit; industrie] industriae; 11 pauca om.; de causarum divisione] de div. c.; 13 re narrata] perorata narratione; 14 quid in controversia sit om.; 15 convenient] convenient et quid in controversia relinquatur; 17 licueritne] licuerit ei ne.
- P. XVI, 1: Clytaemnestra] clitemestra; 2 id ita] ita id; 4 enumerationem] in enumer.; 5 simus] sumus; 6 esse] uti; nam et] nam; 9 orationi] oratori; res quibus de rebus] res de quibus; 14 munus oratorium confecerimus] m. conf. or.; 17 doctor] d. her-

mestres; 18 sed ut] sed; 20 docere] dicere; 21 deprecatio desensoris] def. depr.

P. XVII, 2 iuridicialis] iurisdicialis; (et sic semper); coniectura lis] coni. constitutio; 4 resciit] rescivit; 5 e om.; 6 fratrem occisum, inimicum] cum fratrem occisum et in.; videt] viderat; 7 hic] hic quoniam; 10 ex scripto] in scripto aut ex scr.; 12 ratiocinationem] et r.; 19 scriptoris voluntas] v. scr.; 16 navem] navim; 17 remanserint] remanserunt; nave] navi; 18 navem] navim; 18 et om.; 20 exire et fugere] effugere et exire; fortuito] fortuitu.

P. XVIII, 1: ille] illam; possedit] possidet; petit] p. ille; 2 legitima est] est l.; 3 alia] aliqua; 4 aut permittit alia vetat] alia permittit alia cogit alia vetat; 6 orationem habere] habere rationem; 8 damnatus de pecuniis repetundis] de pec. damn. rep.; locum] l. qui petat; 9 constitutio haec] constitutio; 11 res in unam sententiam scripta] scriptum; 13 legavit] l. hoc modo; 15 caelata magnifice] m. c.; 16 petit] p. mulier; filius] Tullius; ipse velit] volet ipse; XXX] in XXX; 19 debere] ei d.; constitutio] c. est.

P. XIX, 1 huiusmodi] eiusmodi; L. Saturninus] L. consul Sat.; 2 Q. Caepio] Caepio; 6 Saturninus] Saturnius; ea] eum; 7 sitellam] cistellam; 8 S. C. om.; 9 facere] ferre; facit] fecit; 10 feratur] lex f.; 11 est legitima] l. est; 12 quid iuminuerit] quid sit minuere; 15 parte constitutionis] const. p. 17 iuvabit] maxime i.; 18 accusetur] accusatur.

P.XX, 2: quid peculatus] et quid sit pec.; 3 secum — peculatus a sec. m. in marg.; 4 raro a sec. m. in marg.; 6 causa] a c.; qui egit nisi habuit actionem] qui non quemadmodum oportet egerit; 11 similitudine quadam] similitudinem quandam; occupatur] aucupatur; ea est huiusmodi lex est] ea huiusmodi lex est; 12 existet] exsistat; adgnatum] agnatorum; 13 et lex] et lex alia est; 14 devehatur] deveheatur; 15 et 16 et lex] et lex est; 17 adgnatum] agnatorum; 19 folliculus lupinus in os] folliculo lupino os obvolutum est; soleae ligneae] l. s.; in pedibus] impedibus.

P. XXI, 1 in] et in; 3 recte] rite; recte supcrsc.; 7 e quibus] ex quis; 9 cuiusmodi] quoniam cuiusmodi; 12 set iure] sed an iure; 14 nominatur] vocatur; 17 huiusmodi] eiusmodi; 18 in scena cum eo] in cenaculo in eo.

P. XXII, 1: nominari eum] eum n.; 3 infirma est] est inf.; 3 adsumpta] sed assumpta tamen; 6 ignosci] sibi ignosci; 8 for-

tunam inprudentiam] impr. fort.; fortunam] per fort.; 9 tribunos] tribunum; de exercitus amissione] ex amiss. ex.; 11 cui] cum; aperuit] aperuerit; 13 venit] venerit; quod] quare; aquae] eum aquae; 14 peccasse superscr. quis; se om.; 15 reus om.; confitetur] confiteatur; 16 hoc] haec; fere non potest] non p. f.; 17 extant] constant.

XXIII, 1: in loco] i. l. hoc modo; iniciamus hoc modo] iniciamus; 4 ad imperatorem] ante imp. 4 consilium] consulem; 6 fecisse] nos fec.; 11 accusetur] accusaretur; 12 se] sese; 14 id facere liceret] licuerit id facere; 17 fecerimus] fecimus; 19 neque] nec; effugere] fugere.

XXIV, 1: si om.; exercitum educeret] et ex. reduceret; 2 duxit] dixit; eduxit] et exercitum ed.; 5 via] ratione; 12 confitetur] cum confiteatur; 13 perverterit] pervertit 14 ne causa] nec causa; 15 ratio ea est] r. est ea; 16 ne parva] non p.; 17 remorari] removeri, in marg. corr.; 21 hoc parte] hoc modo.

XXV, 1: hoc pacto] hoc modo; 2 neque] nec; 3 firmamento accusationis] firm. accusatoris ut; patris ulciscendi causa] p. c. ulc. 8 clytaemnestram] clitemestram; 10 conferre] conferri; 12 in ea] nam in ea; 15 intentio] int. est; 20 reperiuntur] reperientur.

XXVI, 2: exponere] disponere; 3 multitudinem literarum] literarum multit.; 4 si quo] sed si quo 7 diminutum] deminutum; 8 in nostro] et nostro.

#### Lib. II.

XXVII, 2 recipere oratorem] or. rec.; oporteret] oportet; partibus om.; 3 elaborare] laborare; 4 quod neque] quia nec; 6 ita] itaque; 10 priore libro] in priore libro egimus cum; de oratoris officiis quinque] cum de oratoriis officiis tractaremus quorum; 12 parvae partes] sed quam partem; duae om.; 13 transferentur] transferemus.

XXVIII, 1: ubi om.; scribere] conscribere; 4 coniuncte] coniunctim; 6 earum] eorum; 8 reperire] reperiri; 9 curandum] cur. est; 11 in quas] in quibus; 15 item quas] it. quales; 16 επχειρήματα om.; 16 quales] et quales; oporteret] oportet; 18 docuimus] docebimus; 19 oporteret] oporteat; erat] erit; proxumus] extremus.

XXIX, 1 eam quae[ coniecturalem quae prima est quaeque

in aliis textualibus non reperitur difficilima est; 3 causa coniecturalis] coni. caus.; 4 nihil actum nihil dictum] n. dict. n. act.; 8 est distributa] distr. est; 10 quidque] quodque; 11 peccare] reo peccasse; 12 afuisse] defuisse; 14 induxit] ind. animum; 15 quom] ita ut; num quod] num quid; 16 appetierit] appetiverit; 17 amoris] aut amoris; 18 huius] eius; numquod[ numquid.

- P. XXX, 8: primum] in quo primum; 9 si id] sin id; 10 debebit] debet; 12 possit adcommodari] adc. p.; 15 si non disparam. sec. in margine (vitium peccati pro animi vitium et reperiet pro reperiat) 17 vel om.; quo] quoquo; aliquo] denique aliquo; 18 contaminare] contaminabit.
- P. XXXI, 1: hoc] hunc; existumabitur] extimabitur; 3 spectare] spectari; 7 quibus rebus] quibus de rebus; 8 debeat adsignari] non debeat his assignari; 10 et om.; 12 sin] si; 12 poterit, utatur] potest utetur; 13 dicat] et dic.; 20 fugisse] confugisse; alias] illas; 21 defensorem corr. in defensor.
- P. XXXII, 1: demonstrare] demonstret; 2 facere potuisse] pot. fac.; 7 solitudo] in eo loco solitudo sit; 8 loci attingant] att. l.; quod est factum, perspectum exauditum] numquid est passus perspectus et exauditus; 13 quo] qua parte; 14 qua die] et qua die; 14 qua hora noctis] quota hora noctis; 14 cur eius modi] cuiusmodi.
- P. XXXIII, 1: consideratur] considerabitur; 2 et om.; scieritne] si eritne; 3 satis spati] sp. sat.; 8 concurrent] concurrerint; altera] ex altera; 10 altera] ex altera; 11 qua re] per quam rem; 12 an] sit an; 13 arbitris] ex arb.; 18 visus sit] visus fuit; quorum] cum quo; 19 num quem] num quid.
- P. XXXIV, 1: quo] quid; 2 fuerit] fecerit; in instanti] instanti; quaeretur] quaeritur; 3 num qui] num quid; 4 sit om.; 5 gustatu] gustu; 6 potest] habet; 8 sit factum] f. sit; 9 corpus est] est c.; 11 relictum aut vestigium repertum sit] rel. fuerit aut si vest. reperitur; 12 vestimentis] ves. aut; 14 dicitur] dicatur; 19 sint] sunt; horum nihil] nih. horum; 20 fuisse] esse fuisse.
- P. XXXV, 1: usu venturum] usui eventurum; resisteret responderet] resistens res.; 2 sint] sunt; 6 qua utimur ad extremum] ad extr. q. u.; 7 sunt] sunt hi; 8 et] et hi; 9 nemo om.; 14 quom] tum; 15 a testibus] ab t.; 15 aps] a; 16 ab rumoribus] a rum.

- P. XXXVI, 1: ab testibus] a. t.; 5 illos] eos; 6 et ad inprobationem et ad interrogationem] ad probationem et ad improbationem et ad argumentationem; 8 cruciatibus] cruciatu; 10 haec
  erit] erit baec; 14 in rebus interponi] interp. in r.; 15 quom quae]
  cum; 17 quid videri] quid esset simile quod videri; 18 sensu] simili signo; dolori credi non oportere] cr. non op. dol.; 19 sit om.;
  eminiscendum] comminiscendum.
- P. XXXVII, 7: augetur] augeatur; 11 eo modo] hoc modo; quo] quo modo; 18 esse] fuisse corr. in esse; 19 ab rumoribus] a rum.; 21 confingeret et eminisceretur] comminisceretur et conf.
- P. XXXVIII, 5 aut fictam] confictam; 8 nos fidem habere] hab. nos f.; 8 quivis unus] quivis; 9 quamvis] quemvis; 13 quod] quo; est om.; 14 tractanda] trac. est; 15 titubatione] dubitatione; 16 offensatione] offensione; 17 accommodassemus] accomodamus; 18 partis] partem.
- P. XXXIX, 1: secundum] post; 3 scierintne] scirentne; 4 testamento aut stipulatione] in t. aut in st.; 8 deinde] deinde ea; 9 excogitata] excogita; 11 num non potuerit perscribi] num quid non poterit perscribere; 12 reperietur] quaeretur et reperietur; 15 ab om.
- P. XL, 1: ab scripto] a scr.; sententia] s. redderetur; adferretur] afferetur; 2 sint] sunt; 2 ab scripto] a scr.; 4 sanctum] sancitum est; 5 ab sententia] a s.; 8 illud] illud tantum; 12 lege] lege aut; 12 quae scripturam habuisse] quae omnia scriptorem noluisse; 14 sint] sunt; 19 enumeratione] enumerationem.
- P. XLI, 1: utemur om.; excriptarum] exceptarum; 2 voluntates expositione] voluntas et expositio; 6 num qua obrogatio aut] an abrogatio an; 8 eius defensio] def. ei.; 11 ostenditur id] id ost.; 12 obrogatum vel] abrogatum aut; 13 posteriore] posteriori; sanctum] sancitum.
- P. XLII, 1: de om.; sumemus] adsumemus corr. in assumemus; iuris om.; 2 iuris] eius iuris; cum utra] utrum cum ea; de quibus partibus iuris] de qua parte; 3 disseremus] dicemus; 5 pluris] in plures; 6 quo modo] quando; 7 esset] est; 7 si] sed si; 10 interpretentur] interpretantur; 8 id quod] quod; interpretemur] interpretamur; 9 recte lege more natura] et r. et l. et m. et n.; 11 e] ex; ambiguom] ambigue; 12 utra] utra a. m. pr.; utrum a. m.

- sec.; 13 amphiboliarum] amphibologiarum; ut v. 16; 14 proferatur] profertur.
- P. XLIII, 2: quom] tum; 5 ambiguom ne quid] ne qu. a.; 7 interdicere] intercedere; 13 capio] capiunt; suffragia magistratus] suffragia populi et magistratus consilium; 19 et om.
- P. XLIV, 1: adcommodate] accommodata; 4 quod] quoque; sumetur] sumitur; 7 persecutionem] executionem; 7 habeat] h. quem non oporteat num alio modo; tempore] tempore num loco; 11 ratiocinali] rationali; 9 reperientur] reperiuntur; absoluta] et absoluta; 11 ecquid de] quid in; 13 rei om.; qua de] de qua; 14 scriptum non] nihil scr.
- P. XLV, 1: non voluerit] noluerit; an] id; 4 revortamur] revertemur; 7 extrariae] extraneae; 8 factum sit] sit f.; 11 naturae; 13 sanctum] sancitum; 17 petere] repetere.
  - .C.
- P. XLVI, 4: C. Caelius iudex] Scipio Celius; 6 L. Accium] lucilium (corr. in Lucilum) actium; nominaverat] iniuriaverat; 10 conferemus] proferemus; 11 veritatem] v. et utilitatem; quod genus] idem genus a. m. pr.; 13 vel om.; et hominis dignitate] et eius digitate; 14 si qui] si quid; 15 quos] alios; 16 rem ubi paciscuntur in comitio aut in foro] rem ubi pagunt orationem pagunt in commito in foro.
- P. XLVII, 1: cuicito] conicito; item] idem; 2 convento] conventu; iure] de iure; 6 agere] facere; 9 honestius] venustius; 11 utilius del. a. m. sec.; 12 coniectura] suspicio ex constitutione coniecturali; 13 ratione] ea r.; quod] quo; 14 in eo om.; aliqua] de aliqua; 15 de qua ante dictum est om.; 16 deinde veniretur praemissa sunt verbis: a defensore et contra coniecturalis et sequuntur post coniecturalis haec: de qua ante dictum est.
- P. XLVIII, 1: his ita tractatis] his locis sic tractatis; 2 loco] hoc loco; 3 haberet] habuerit; 5 simul] et simul; 6 ab iudicibus] et iudicibus; 6 facturi] acturi; 7 deliberationem] et del.; 8 ponet ante oculos] a. oc. p.; ab reo] a reo; 9 primum] in qua primum; 10 in alium crimen] cr. in al.; 11 aequene] aeque; 13 alius] alter.
- XLIX, 1: oportueritne] oportuitne; fieri] proferri; 3 oporteatne] oportetne; ea] illa; 4 venerit] devenerit; 6 idem] id; 9 peccati atrocitatem] atr. pecc.; 10 transferet] transferatur; 11 au-

- dient] audiunt; 11 potuisse] posse; 18 culpa] per culpam; culpa] in culpam; necessitudinem] necessitudo.
- P. L, 1: ecquo] quo; 5 trabi] contrabi; 6 cecidisse] accidisse; 8 idoneam] idoneam causam; 9 nescire] scire; 14 contaminabit] cont. personam; 16 in om.
- P. LI, 2: purgationes] purgationis; 3 ut om.; eadem] eaedem corr. in aedem; possint] possunt; 5 iudicium demoretur] iudices moretur; 8 sit] sint; ea fraudem esse non] eis fraudem non esse; 9 inprudentis] imprudentes; 10 fortuito a sec. m. in fortuitu mutatum; 14 futurum] futura; 15 ille supplex] suplex ille; 16 neque] nec.
- P. LII, 2: a] aut a: 5 ex] e; 7 in om.; 8 quod] quia (?)
  11 conferetur] transferetur; 13 conferetur] confertur; 14 opsisti]
  obsistere; 17 edisseretur] quaeretur; et haec] haec.
- P. LIII, 2: quid] quod; 3 expedire] expolire; 5 neque] nec; revolvamur] revolvamus; 8 quoque] in unoquoque; auditor quom] tum auditor; 15 est quae causam demonstrat veram esse quam] est causa quae demonstrat verum esse id quod.
- P. LIV, 4: videbat illo incolumi] videbat enim incolumi illo; 7 quavis iniuria] ini. qu.; 12 certe] certo; 13 ducti] inducti; 14 se scelere contaminarunt] scelere se contaminaverunt; 16 conmutarunt] commutare; 17 fortissumum integerrumum] int. fort.; 19 conscius sui peccati] sui p. consc.
- P. LV, 2: hoc mirum videbitur] vid. hoc mirum; 3 alterae] alteri; 4 ferum om.; 5 perniciem inimici] in. per.; 8 intellegamus] intelligimus; 10 intercessisse] interesse; 12 causam] causam me; 14 est quom] est enim; supra est tum a m. sec.; supersedendum est] supersedendum; 15 ut] quae; est quom] tum; 18 tum et] tum; 20 ratio super habenda a. m. sec.; 21 est post quinquepertita.
- P. LVI, 1: mediocris] med. est; duo genera sunt] duo sunt gen.; 4 id om.; 6 reprehensionis] reprehensione; sint] sunt; 7 reprehensione] repr. possunt; 8 nisi] si; non om.; 10 adferet] affert; 11 reprehendere] etiam repreh.; 14 sint] sunt; 17 a maiore] maiori; 18 confertur] transfertur.
- P. LVII, 1: curemus] curet; 4 conferri] transferri; 4 item vitiosa expositio] item ex ipso falsa; 7 non nemo devenerit in amorem] nemo non in a. dev.; 8 quom om.; 9 adfertur] differt; 10 modo om.; 11 ostendimus] ostendemus; nos om.; conlegisse]

colligisse; 17 neque] nec; 18 habebat] habebant; 18 ut om.; 18 interemptus] interfectus; 18 huius] huiusce; 19 praeterea] praeter eos.

- P. LVIII, 1: conlegerit] dixerit; ostenderimus] ostendemns; 2 dixerit] dixit; 3 occisum esse] esse occ.; 5 conlectionem] collationem; 6 reliquerimus] relinquerimus, ergo-reliquerimus om.; 9 aut om.; 10 dicimus] dicam; res sunt videlicet] sunt, iudices, res; 11 impellunt] compellunt; 12 inquiat] inquit; 14 aut] item; 15 sint plura dicimus] sunt et plura dicemus; 18 coniunctam] inventam; 20 atque praeter cetera parit] quae prae ceteris.
- P. LIX, 2: haec] haec a pr. m.; hae a sec.; hominem] homines; 4 in se] inter se; hic] hoc; extremum] ad extremum; 7 securibus caesa accedisset abiegna ad terram] ad terram caesa securibus cecidissent abiegna; 11 quia] qua; in ea om.; dilecti viri] viri del.; 12 recti om.
- P. LX, 1: mea domo ecferret pedem] medea efferet pedem domo; v. 2 om.; 3 hic satis erat] hic erat satis; quod esset satis, curarent poetae] curasset poeta quod satis esset; 5 era om.; mea om.; domo ecferret pedem] efferet pedem domo; 6 aegra amore saevo saucia] aegro amore sauciata; 7 ultimo] ultima; 10 expositionem] exp. nostram.
- P. LXI, 5: immune est facinus] immane facinus est; 6 conducibile] cond. est; 8 hodie meum] meum hodie; 9 concastigabo pro commissa noxia] pro c. n. non castigabo; 10 eo] eo enim; verissima nascitur] nasc. ver.; 14 socordiam atque] secordiam et; 15 expositiones quoque earum] propositiones earum quoque; 16 confiteremur] confitemur; itemque] item; 20 saxoque instare in globoso praedicant volubili id quo saxum inpulerit] saxique esse ad instar globosi volubilem dicunt ideo dicunt volubilem quare quo saxum globosum impulerint.
- P. LXII, 2: sese] se; 4 aiunt] esse aiunt; 6 alii philosophi] philos. alii; 6 negant] negent; 7 extare] esse; temeritate enim autumant esse omnia] sed temeritate omnia regi autumant.
- P. LXIII, 1: esse] aiunt quod; reapse] reapse a. m. pr. re ipsa a. m. sec.; 2 modo secundo loco supra "factus"; 3 nempe ergo id fluctu, haut forte fortuna optigit] nempe res ita contigit ergo id non forte aut fortuna obtigit; 5 regi res] res regi; 6 qui rex]

- cum rex; 8 expositione] propositione; 10 conflictantur] afflictantur.
- P. LXIV, 8: neque] non aequa neque; 9 ratio om.; 11 eandem] eadem; 14 ratione] oratione; 15 diligentius] diligenter; quod] quia; 16 vehementissume] vehentissime; 20 aestumaveras] extimabas, corr. in existimabas.
- P. LXV, 1: huic] huic homini; 2 linquere] relinquere; 6 conlocavi] locavi; superscr., te" a. m. sec.; sin est] sin autem; 7 te liberabo] libero te; 9 diluetur] diluatur; 10 cresphontem aestumaveras] trespontem extimabas (corr. in existimabas); esse om.; 12 fugio] fugio nunc; 13 huius] huiusmodi; 15 est confirmatio rationis] est rat. conf.; 15 pluris res] plura.
- P. LXVI, 2: sin in ceteris] sin non cetera; 3 concurrent] concurrant quodsi concurrent; illius] huius; 5 quod] id quod; dicitur] dicit; 10 deductus] inductus; 11 huius enim modi] huiusmodi enim; 12 diluentur] dilabentur; 12 quid pro eo] id pro certo; constet] non constat.
- P. LXVII, 1: eho tu di] eo tu dii; 2 sese] se; conferunt] et conferunt; 3 utentem] usum; Cresphontem] trespontem; 5 satis om.; ita esse demonstrasset] dem. ita esse; 9 ratio] haec ratio; 11 tegitur] tegitur levi; 13 regno] in regno; desertum] cum desertus es; 14 periclo] periculo solus; restituere] ut restituam; conparo] paro.
- P. LXVIII, 1: si quis] si quis potens ac factiosus in contione; 4 quo de id dicitur] qui dicit; 5 aut] ac; 6 si quis] ut si quis; 7 pulsatione] pulsione; 8 transferri] transferi; 11 adtulerit] attulit; 13 quis quem] quis aliquem; 14 et ita om.; 14 dicat] dicit; esse hominem om.; 15 ei rei] eius rei; quod] qui; 17 satisfacere] sat. ex eo; 18 fuerit] fuerat; 19 idemne] idne.
- P. LXIX, 7: dari] dare; fuit] fari; Pergamum] pergamo; 9 quem ego me profiteor esse me est aequom frui] que ego prof. esse mea me enim aequum est frui; 10 adiudicarier] adiudicari; 11 quod] quia; virtute] virtutis eius; 14 contra atque] contra ea quae; 16 exputando] exponendo.
- P. LXX, 1: accuses] accusem; 3 eum accusem] autem accuses; auditum] auditus; aestumet] existimet; 6 te om.; 7 item—auditoris voluntas in marg. a m. sec.; 8 illi om.; caros] charos;

- 9 eius] huius; 10 auditoris voluntas] vol. aud.; 13 alia de re] de alia re; 14 quid] aliquid; 17 de] cum de; inducta] introducta.
- P. LXXI, 2: purgatio purget] ratio pugnet; 3 ut si] uti; 5 se om.; esse] fuisse; 6 deprehendemus] depr. et in eiusdem deprehensione ostendemus; 7 quod] quid; 9 sunt in eo studio] in eo studio sunt; qui] illi qui; 11 quia] quod; constat esse] esse constet; 12 a certo homine factum esse] a quo homine factum est; 13 decoloratum] corpore decoloratum; 14 usque] usque adeo.
- P. LXXII, 1: conflictetur] conflictentur; 3 ecferre] referre; 4 conparetur] comparatur; 5 an non accipere om.; incommoda] commoda; 6 sunt] sint; severe om.; enumerare] enunciare; 7 sunt om.; aut plane om.; 8 sunt] sint; 9 putare] putari; 10 utris] utrum; 10 quom om.; 11 Vestinis Pinnensibus] Veientinis; 12 populi Romani] et populo Romano; de his] et is.
- P. LXXIII, 1: fieri] fieri enim; 2 alteris partem laudis adtribuas] aliis p. attr. laud.; 2 cupidius] cupidus; 4 vocabulo] vocabulo eius rei; potest optume] optime potest; 6 idem] sed idem; 7 aliis se ferre diceret] aliam sese ferre dicebat; 8 non] nam non; 9 se reducere] red. se; dicebat] aiebat; 10 appellarentur a populo Romano] a pop. Rom. ap.; 12 appellentur] appellarentur; 14 mutationem] commutationem; 15 et rebus] et amplificationibus et rebus; 16 et amplificationibus om.; 17 exaugendam] exaugendam corr. in augendam; conlocupletandam] locupletandam.
- P. LXXIV, 1: iis] his; 2 quod] id quod; 5 inprobum] si impr.; 6 postulabit] postulat; 8 inproba] si improba; 9 possint] possunt; 11 id] id tantum; augere] augeri; 12 docere] doceri; 18 primum quidque quod dictum est] quodque ut primum dictum est.
- P. LXXV, 1: conplectitur] primum compl.; 2 ea om.; 5 demonstratum] dem. sit; 6 ἐπίλογοι] pro hoc vocabulo lacuna; 8 in quatuor locis] qu. in l.; 12 redintegretur] reintegretur; 13 ut quidquid] quidquid; dictum] deinde; 13 referimus] referemus; 16 facta] ficta; 17 ingeni] ingeniique; venditandi] vendicandi et.
- P. LXXVI, 2: ordine breviter] breviter ex ordine; 7 causa] causam; 8 commemoramus] memoramus; 9 dis fuerit] fuerit diis; 9 aut] et; 12 legibus] in leg.; sanctum sit] sancitum est; 12 locus est] est locus; 15 ii] hi; 15 quibus auctoritatis] quorum auctoritate; 16 isdem] hisdem; 17 his om.; 19 ostendimus] ostendemus.

- P. LXXVII, 1: consequatur] consequetur; 3 alacriores] acriores; 4 remoretur] remoratur; per quem ostendimus] quo ostendemus; 4 si seutentia aliter iudicare sit] si semel a sententia aliter iudicatum sit; 5 incommodo] incommodo aliquo ("illi" a. m. secado. in marg.); 6 perperam factum iudicium] per pravum iudicium aut erratum; 9 aut leniendae] leniendae; 10 futuram] fore futuram; quom] quo; 11 factum] factum esse; 12 excusationem] excusationem esse; 12 iustam] et iustam; 14 mulierum] malorum mulierum.
- P. LXXVIII, 1: aliquid om.; 4 quo] quod; 5 sit] est; locus] locus est qui; 6 dicemus] dicimus; 7 ingenuom] ingenuam; 8 intemperantem] imperantem; 10 exputamus] exponemus; 14 ostendemus] ostendimus; corr. a sec. m.; 15 fuerimus] fuimus; corr. a m. sec.; conparatione] ex comp.; in incommodis simus] in commodis sumus; 18 misericordiam] miseriam.
- P. LXXIX, 1: parentibus] proximis par.; 4 misericordia om.; 5 simus] sumus; 5 aut diu in malis] in malis aut diu; 6 fatum] factum; 7 conqueremur] conqueremus; 10 in om.; 13 tu om.; fueris consecutus] prosecutus fueris et nobiscum et sine nobis considerabis; 14 scientia] conscientia; praeceptione] perceptione; 16 artifici] artificio; 16 nos] nos vero.
  - P. LXXX, 1: nos] nos superscr. sed.; 2 faciemus] facimus.
  - P. LXXXI, 2: arbitror] arbitror; superscr. a. m. sec. ut; 3 libris] libris, in superscr.; est a. sec. m. superscr.; 6 praeceptio] praescriptio; 8 dictum est] dicemus; 9 dicenda om.; 12 prima quaeque] quaeque pr.
  - P. LXXXII: relinquenda] derelinquenda; 4 in Italia] an in Italia; 7 captivos] captivos superscr. an a sec. m.; 11 sunt om.; 13 det in marg. a m. sec.; 15 conficiet] efficiet; 16 iis] his; erint] erunt; 17 rationes] orationes; 18 eos] eorum; dicent] dicent is qui sententiam dicet.
  - P. LXXXIII, 1: eodem] ad eam; 4 tutam] tutam et; 5 tribuitur] distribuitur; 7 coniuncte] coniunctim; 8 evocationes] revocationes; 18 et appellatur] item appellatur.
  - P. LXXXIV, 2: contemptio] contentio; 6 conferemus] conferemus; vitare alterum cohortabimur] al. vit. cohortemur; 8 quomodo] et qu.; ad disciplinam] disciplinabilem; 9 oporteat] op. ostendemus; 10 praesentem] praesentis; auditam] auditae; 12 possimus] pessumus; 13 supplicum] supplicantium; 13 dicemus misereri] mis.

- dic.; 14 referri convenire] c. ref.; 16 leges et mores] mores leges; 18 atque] et.
- P. LXXXV, 2: simultate] sim. nec metu; 6 isdem] hisdem; et ad dissuadendum simus conparati] sim. comp. et ad dis.; 8 faciundum] faciendum quid; 10 vel om.; propterea om.; 11 ab nulla re] nulla ab re; 13 habere] haberi; 13 non.ullo] nullo; 14 recedatur] recedat; 15 iis] his; 18 similium] similiumque.
- P. LXXXVI, 2: nimium] et nimium; dissuadebimus] desuadebimus; modum] et si modum; 4 suadebimus] suademus; a m. sec. suadebimus; 5 omnibus verbis om.; iis] his; 6 ut] et ut; 8 dicatur] dicantur; 10 quae ostendantur] ostendatur; ita] item; quam is] quam iustitiam is; 11 vocarit] vocavit; 12 esse et inertiam] esse et desidiam inertiam; liberalitatem] libertatem; a. m. sec. corr.; 13 appellarit] appellant; 16 nominarit] nominavit.
- P. LXXXVII, 2: hoc non eo] hoc nos eo a recto; modo super, eo" a m. sec.; separavimus] separamus; 3 quod partes] non quod hae quattuor partes; 3 vocabulum] vocabulo; 4 honestam] honestatis; 5 quod quom] quamquam; 7 recta] rectum; consequitur duplicatur recti appetendi voluntas] cons. vel. dupl. placet magis app. recta vol.; 15 isdem] hisdem; 16 iudicialem causam] in iudiciali causa praescripsimus; 16 eadem] in eadem.
- P. LXXXVIII, 3: utrumque] utramque (bis); 4 si alterum] si in alterum erimus demonstraturi simpliciter; 5 ac) at; dicemus] dixerimus; 7 dilucide] dilucidandae et; 8 appellavimus] appellamus; honestius] honestiori vocabulo; rationem nostrae sententiae] rationis nostrae sententiam; 10 incident] inc. quot erunt; 11 confirmatione] in conf.; 13 contrarii] ita contrarii.
- P. LXXXIX, 3: Poeno] penis; 4 sequi qui suadebit] si quis adhibet; 7 ne om.; esse] nec esse; iis] his; 9 non salutem pariat] sal. non p.; praeponet rationem honestam] rat. pr. h.; 11 timeatur] tim. is; 13 turpitudinem] turpitudo; 14 neque aeternam incolumitatem consequi] nec aet. cens. inc.; 15 venturum] venturos; virtuti] virtute; 16 ultro] ulto; esse praeclarum] pr. esse.
- P. XC, 4: in his] in his superscr. et; 5 in om.; 8 causa] demonstrativa causa; 11 corporis animi] et c. et a.; 12 genus] ut genus; 13 potestates] potestas; civitas] civitates; 14 quae] quae sunt; 19 hinc] haec.
  - P. XCI, 1: huiusmodi] huiusmodi igitur; a] ab; 2 loquemur]

- loquimur; audient] audiunt; 3 a] ab; 5 virtute] virtutis; 6 aut quod rectum sit] qu. r. s. aut; 7 ipsius] noster; 8 simus] sumus; 11 loquemur] loquimur; 12 vereri nos dicemus] dic. ver. n.; 13 omnis] omnes bomines; 13 praedicari] praedicare; ipsa] ipsius; 15 videbimus] videmus; 15 contrario] contraria; 16 exempli] ex.
- P. XCII, 2: ignotos] ignaros; laudemus] laudamus; esse om.; 3 ignoti] ignari; 5 laudemus] laudamus; laudetur] laudatus; 6 iis] his; 7 pauca] nos pauca; dicturos] dicturos esse; 25 cognoscant] agnoscant; 9 possint] possent; 10 vituperetur] vituperatur; nos sperare] sp. n.; vehementer] veh. eos; 11 ab] a.
- P. XCIII, 1: si quid] si qua; 2 loquemur] loquimur; 4 exponemus] cum exp.; 4 simus] sumus; 5 vituperaturi] vit. sumus; 6 caute] cauteque; 7 deinde] sed; 12 humili] in humili a m. sec. in marg.; 16 quam honeste] quod bene et honeste; tempore] in t.
- P. XCIV, 1: fuerit] fuerit educatus; inde detrahere oportet a corporis commodis in laude natura] in se retraxisse aperte at corporis commoda a natura in laude; 2 atque] aut; 3 ea] eam; 4 honestis] hon. haec; 5 ea om.; 6 perpetua] ex perpetua; 7 de his usum] his male usum; 10 non fuisse] accidisse; 12 potestates] potestas et; 14 inimicitiis gerundis] in ger. inimicitiis.
- P. XCV, 1: officio] quo officio; 2 cuiusmodi mors eius fuerit punctis notatum; 8 modeste] mod. et; praedicemus] dicamus; si vituperemus-dicamus om.; 13 laudem aut in] laudem et; 14 ne] nec.
- P. XCVI, 1: quidem saepe del. a sec. m., ita] aut ita; incidunt om. a pr. m.; saepe incidunt post tenuiter a m. sec.; 4 tota] ipsa; 7 rare] raro; 9 occidere] videri accidere; 10 commodissume] accommodatissime; 11 iudicialibus] iudicationibus; 13 genere causae] c. g.; 14 putavimus] putemus; 15 nobis] a nobis; 17 partis] rhetoricae vel orationis partes.
- P. XCVII, 1: est] est ea; 2 ordinem] ordine; certo quidque] quidque certo; 3 habere] nos habere; 8 confutatione in marg.; 9 ut om.; 12 argumentationes] argumentationis partes (sic etiam 15) 17 secedendum] recedendum; 19 literarum] ab literarum.
- P. XCVIII, 1: utamur] utemur; 2 faciamus] faciemus; 6 exordiri] et exordiri; narratione] a narr.; aliqua] ab aliqua; 7 quia] quod; 9 videbitur] videtur; 11 probabilis erit] est prob.; 13 commutationibus] commoditatibus; translationibus] tr. partium; 20 fiant] sunt.

- P. XCIX, 1: in medio ante interponi in marg.; conlocari] et coll.; 2 qua] ex qua; 3 continuo firmam] firm. cont.; 4 re dicta om.; facillume] facile; 5 desinimus] desinamus recentem om.; 8 poterit] potuerit; parare] reperire; in marg. parere; 11 unum] quod unum; 13 egregie] nec egregie; audaciter] audacter; 17 rebus om.
- P. C, 3: a] ea parsa; 5 corporis] et in corporis; 7 ea] haec; 9 parit] comparat; auget] hanc auget; 10 conservat cura] curatio conservat; conparat cura] comparat natura; 11 adauget] auget; set maxume] et maxima; ratio] exercitatio; 12 hoc est om.; 13 nostro] pro suo; in marg. al. nostro; moderatio declamationis] exercitatio imitationis; in marg. al: declamationis; facit] faciet.
- P. CI, 1: parte om.; paritur] comparatur; 2 iis] his; inscii] insii; 3 eius] huius; 4 conservatur] conversatur; 8 firmam ergo] firmamentum vocis; vocem om.; 10 leni] levi; 11 acri in marg.; 11 conpleantur] complentur; 13 adquiescunt] quiescunt.
- P. CII, 2: vitare debemus] deb. vit.; 3 volnus] vulnerantur; hac om.; exclamatione] acclamatione; 4 qui] quis; 4 consumitur] cons. vel effunditur; 5 univorsus om.; 7 tractata varie] var. tr.; 8 qua om.; 9 item] veluti; 10 ad vocem] esse; 11 orationis enuntiationi serviunt] attineat ad suavitudinem pronuntiationis; 12 probetur] prodesse probetur; 13 quid] quid (a m. pr. quod) deinde.
- P. CIII, 3: aut om.; animus] an. eius; aut exsuscitatur clamore] et si exsusitat clamorem; 4 vocem] fauces vocem; volnerat] vulnerant; auditorem] auctorem quod emendat varietas; 5 quiddam] quoddam; 7 continens] conens; a sec. m. corr.; 8 quid] quod; corr. a m. sec.; 9 in om.; 12 divisa sunt] visa sunt; coniuncta] visa; suavitate] suavitudine.
- P. CIV, 5: iocationem] et ioc.; 5 gravitate] gr. et vocis remissione; 6 docet] d. remissa voce; 15 adducit] deducit; 17 perduxit] produxit.
- P. CV, 1: idonea pronuntiatio sit] id. sit pr.; 2 quom est] est cum; 4 tamen ut om.; 7 oportebit] oportet; ipsa] in ipsa; 8 demonstrabimus] demonstramus; insecare] intersecare; videamur] videamus; 9 tum] tunc supr. lineam; 10 varietates opus sunt] varietate opus est; 11 videamur] videamus; 13 maeste] modeste; 14 ita] ita et; 15 inciderint] incidenter; 15 narrationem] narra-

tione; 16 animum om.; 17 advortemus] divertemus; 28 leviter] leniter.

- P. CVI, 2: ab] a; 3 vocem pos. ante torquere; 5 est] sit; 7 iungere] augere; 9 autem] vocem; 10 exclamationem] exclamatione; adhibere] adire; a m. sec. corr.; 12 tantum iis] t. inter; 12 debebimus] iubemur; 13 amplificatione] amplificationibus; co-hortatione] coartatione; 14 leni] levi; 15 voce] utemur voce.
- P. CVII, 2: et pronuntiantur om.; 5 operarii] carpentarii a. m. sec. operarii; 11 corpus] corporis; est hoc] hoc est; 12 tum voltum] sum (suprascr. tunc) vultu; admoveanus] admoveatur; 13 docere] edocere; 17 si] sin; 20 supplosione] percussione suprascr. supplausione; 20 et] ac.
- P. CVIII, 1: si] sin; 2 conveniet] convenit; 3 similibus] similius; 4 si] sin; 5 feminis] femineo; 8 sim] sum; 9 nec] ne; his] iis; 12 quod oportet] quid oporteret; 13 hoc] hoc tamen; 13 perficere] facere; 16 artis om.; 17 artificiosi] artificii; ab] a; 18 idoneum] magis idoneum; 18 proinde] proinde corr. in perinde.
- P. CIX, 2: res] ea; 3 altera] alia a. pr. m.; artificiosa] artificialis; sic etiam 4; 3 et 5 ea] illa; 6 qua] quia; 8 item om.; fit in hac re] in hac re ita fit; 10 retineat] retinet; amplificet] amplificat; 11 ratione] rationem; 14 fit om.; 17 indigerent] indigent; nostri] nostra praeceptione; 21 insignite] insigniter.
- P. CX, 2: formae quaedam] qu. f.; 3 notae et] notae; 5 locis certis] locis in certis; 9 dictatum] dictum; 10 μνημονεκά] immodica; 11 quod audierunt] ea quae didicerunt; 12 his] iis; 12 loci] nam loci.
- P. CXI, 1: a om.; 2 ab superiore] a superiore; 3 et] ut; 3 edere] videre et perficere; 4 ut om.; 4 compluris] quam plures; 5 ab summo an ab imo] a summo vel ab imo; 7 a om.; 8 lubebit] licebit; 9 et locos om.; 10 commode notare] commeditari; 11 haerere] nobis haerere; 12 remanere] remonere; 14 placet] possimus; notari] notare; 15 in] si in; 16 Decumo] de decimo.
- P. CXII, 4: integra] integras; vi om.; 6 distincti] distincte; qui] quis; 7 similitudine ut ignoret] sim. locorum et ignorabit; 8 uno om.; 11 conlocationem] collocationis; 12 nec] ne; 12 habere] haberi; corr. a sec. m.; 14 fere paulo plus] fere plus paulo licet; 15 trinum] tricenum; 17 set] et; 18 noverit] noverint; ab his et om.

- P. CXIII, 1: ab his idoneos invenire] ad ista satis inv. id.; 5 si hac om.; 8 satis om.; rationem] orationes; 10 omnium] quoniam igitur; 10 et ex] et; a. m. sec. ex; 11 notas] nosmet notas; 17 conprehendemus] comprehendimus.
- P. CXIV, 1: dixerit] redderit; 6 cognoverimus] agnoverimus; 8 astituemus] constituemus; dextera] dextra; 16 exercebimus] exercitabimus; 18 domuitionem] domi ultionem; sic etiam 21; 19 uno om.; constituere] oportet const.
- P. CXV, 1: ut ad Iphigeniam] ad vagantem Ephigeniam; Agamemnonem et Menelaum in marg.; 12 ante firmae rasura; 13 inbecillae] imbeciles; 15 et om.; vitemus] videmus.
- P. CXVI, 1: docet] doceat; 3 meminisse] eas mem.; 4 non nova nec] nisi nova aut; 5 at] aut; 6 inusitatum] inauditum; in marg.: inusitatum; ridiculum] periculosum rid.; 7 itemque] itaque; 8 quod recens om.; audivimus] audimus; 10 e om.; 11 manent diutius] d. in animo ma.; 11 solis exortus] ex. s.; 13 at eclipsis solis] ad solis eclipsim; accidunt] accidit; 14 mirantur] miramur; 14 propterea quod hae crebriores sunt] quia crebrior est; 15 natura se] se nat.; 16 et] non et; 17 ars igitur] ig. ars; quod] quae; 18 quod] si quod; nihil est enim] n. en. est.
- P. CXVII, 2: ingenio] ingenio naturali; 2 exitus] et exitus; 4 manere] haberi; 4 haec res] id; 5 notatas] notas; 6 mutas] multas a m. sec.; 7 unicam om.; 8 aliqua re] aliquas res; aut] et; 9 notatior] notior; 9 qua re] quam rem; 10 ut] turpem ut; 11 inducemus] inducamus; 14 meminimus] meminerimus; 17 pervagemus] percurramus; 19 qui] qui eas; 20 consumerent operae] op. cons.
- P. CXVIII, 2: in om.; 3 ridiculum est positum post comparare; 4 haec poterunt] pot. haec; 4 verborum copia] cop. v.; 7 nos] cum nos; 8 alia alius] alius alia; 11 notata] notae; ea] hae; 12 videatur insignis] videantur insignes; 17 quemadmodum] ut; 18 damus quaerendi] qu. d.; 19 item] ita; 20 verborum memoriam] mem. verb.
- P. CXIX, 1: ut punctis notatum; 2 utilior sit] utiliores sint; habeat] habeant; 12 μνημονιχοῖς] memoriis; 14 poteris] debebis; 15 imaginibus] in im.; 15 exerceri cotidie conveniet] cot. conv. ex.; 16 a] in; occupatione] occupatione negotiorum; 17 item] ita; 20 fallit] fallat; 21 poteris] quod poteris; 22 eam] eam rem.

- P. CXX, 1: aut tuo] aut tu nostro aut tuo.
- P. CXXI, 1: scripsimus] conscripsimus; 2 uti nostris] nostris uti; 3 fecimus] facimus; 4 faciendum] faciundum; 5 nos necessitudine] nec. nos; 9 ut] uti; 10 quid] quod; 12 putant] dicant; 14 aut] aut a.
- P. CXXII, 1: ostentare se] se ost.; 2 ostendere artem] art. ost.; 3 nos amare] nosque solos amare; 4 possimus] posuimus; a. m. sec. possimus; 5 aut a Graccho sumere] sumere aut grachi ponere; 5 videtur] videretur; adrogantia] arrogantiae; 9 non] num; 10 testimonio] testimoniis; 10 sic abutatur] sui ipsius testimonio abutatur; 11 sic] sit; 12 ergo] igitur; 13 hoc] haec; 14 ipsum] id ipsum; 15 et sua anteponant in marg. a. m. sec.; 15 ac] aut.
- P. CXXIII, 2: sint] sunt; aut aliena probent om.; 4 exemplis om.; 5 sibi illos] illos sibi; quid] quid igitur; 6 antiquorum non] a. valet nam; probabiliores] probabilior est; corr. a. m. sec.; 11 poematis] poematibus; 11 et vagi] ac varie; 14 tamen] inde; laudandi] laudati; 15 nunc] nunc vero; 16 quom non summe] non summe cum; 19 neque] nec.
- P. CXXIV, 1 et 2 nec] aut; 3 intellegit] maxime intelligit; 4 scribenda] scribendo; 8 sua auctoritate] auct. sua; 9 ratione] veritate; 11 parte om.; 12 iam satis omnibus] omn. iam satis; sint] sunt; 13 rationem volent cum ratione] res omnes volent cum re; 14 esse concedenda] conc. esse; 15 quod ab eis] ab eis quod; 16 pueriliter] inutiliter et pueriliter; 16 et] aut; 18 omnia] omnia sua.
- CXXV, 1: Olympiam quom] ad Olympiacum; 2 mittatur] committatur; a m. sec. emittatur; dicat esse illos] dicatque illos esse; 4 Ladas aut Boeotus Sicyonius] lidas aut bois consicionis; cursitarint] cursitarit; 5 descenderint] descenderunt; 6 elaborant] elaborent; aliquam antiqui oratoris aut poetae laudant scripturam] et ipsi aliquem antiquum oratorem aut poetam laudant aut scripturam; 7 ipsi] sic; 8 audent] audeant; 9 venantur] venerentur, corr. in venentur; 10 tibi vis] vis tibi; inquiat] inquiet.
- P. CXXVI, 1: tua] illorum; antiqui] aliqui antiqui; 2 tuis tulerit] suis tulerint; 3 tibi] istis; relinquatur] relinquetur; 5 ut om.; 6 hic neque] hic non; 10 quibus] quod; testimonium] non test.; 11 interest igitur] ig. int.; testimonium et exemplum] ex. et

- t.; 14 rem non potest] non p. rem; 16 se artem] artem se; exempla] et exempla; 17 iis] his.
- P. CXXVII, 2: aliquid scribat] scr. al.; quam] ac; 5 alii quid excogitarint] quid alii excogitaverint; 7 quod dicitis difficile] quid diff. dic.; 9 gloriemini] gloriamini; nisi] nisi forte; transcripseritis] transscripsissetis; 11 putetis] putaretis; istud] autem istud difficile; egregie] egregium; 12 sicuti] ut; delectabit] delectat; 14 artificio summo] s. art.
- P. CXXVIII, 1: dicuntur] dicentur; 2 itaque ut] ita et; 3 nuntios[periodos; et quia] sed si quia; 6 poematis] poematibus; 6 elegeris] elligeris; 7 sint] sunt; facere om.; artificiosissume] artificiose; 8 erres] erras; 9 huius rei om.; 13 qui eligit] qui vero elligit; 14 scribet] scribit; si] si hoc; 15 quom parere] comparare; ipsi et] et ipse; 17 ab aliis] alii.
- P. CXXIX, 1: alienorum] aliorum; iis] his; 3 quae separatim dici] sep. d. quae; 4 quom in eo] tum ideo; 7 dicerem] convincerem; 9 liceret] licet; quemlibet] quelibet; 10 suppeditaret] suppeditarent; 11 niterentur] uterentur; 12 an omnia] aut; 13 putet] putent; 14 ad omnium nitetur] nit. ad omn.
- P. CXXX, 1: desperarit] desperabit; 4 Gracchis] graco; Porcina] procina; 5 ceteris] ceterisque; 5 et historiarum] et ab istoriarum; 7 unius] unius se; 8 quae] quae solum; habuerint] habuerunt; 9 se solum habere] habere se; diffidet] diffidit; 10 qui—nemo in om.; 12 nunc] nam; 17 dicendum non] discendum num; 18 unus omnis] omnes unus; potuerit] poterit.
- P. CXXXI, 2: scriptorem artis] a. scr.; 5 sic] ergo; 6 adfertur] profertur; 7 de eius] eiusdem; artificio] artificii; 9 aliunde rogabo] rog. al.; tibi quod] tibique; sic mercem] si merces; 10 ipsi qui venditant] ipsique vendicant; quaeritent] quaeritant; acervos] si ac.; 11 sese dicant] se dicunt; et eorum] sed; habeant] habent; 12 Triptolemus] triptolomus; 15 testo] testa; ridiculus] num ridiculus; 16 non] num; isti] illi; omnium om.; 16 dicendi] discendi.
- P. CXXXII, 1: siqui] siquis; 2 quom] quam; 3 qui] quo; rideatur] irideatur; isti] isti enim; 6 Chares ab] Tares a; 8 ostenderet] suum ost.; Myronium] et Milonis; Praxiteliae] praxitelae; Polycletium] policreti decii; 9 facientem videbat] videntem faciebat; 11 haec velint discere] velint hoc discere haec; 12 docere se] do-

- ceri; ne] nec; 14 artem] artem quam propria; 17 at] ut; 18 eminere] imminere.
- P. CXXXIII, 1: nos duxit ad hanc] ad hanc nos induxit; 2 convertimus] quae conv.; 5 asperiora] ad superiora; id quod] idque; 7 si aliena] aliena si; 9 inusitatum] inusitatis corr. a. m. sec. in inusitatius; 11 probassemus Graecorum] Gr. pr.; 15 verborum om.; 17 sunt appellamus] figurae orationis sunt tres, quas figuras alii genera nominaverunt, alii caracteres, alii stilos.
- P. CXXXIV, 3: levi] magna; 4 humiliore] humiliori; 6 puri om.; 7 consumetur oratio figura] fig. c. or.; 8 extranea] translata corr ex transacta; 9 ad] ea ad; 14 idoneam possit in eum poenam] in eum possit id. poenam; cogitare] excogitare; 15 cogitarit] excogitarit; 16 potest supra comparari scr.; 17 qui] qui violassent; ingenuom] ingenuam; aut om.; 18 constuprassent] extuprassent; violassent] pulsassent; uecassent] necasset.
- P. CXXXV, 1: maiores maiores nostri; 2 facinori] sceleri; reliquerunt] non relinquerunt; 3 atqui] atque; 6 machinantur] machinatur; feros] feroces; 7 qui id agere] quid augere; 9 inruerent] irruerunt; 11 abreptis] arreptis; hostilem lubidinem] hostium libidine; 14 miserandum scelerati] miserandae sceleritati; 15 consequi iudices] iud. cons.; 20 voluit] vellet; 21 vorsabitur] salvabitur.
- P. CXXXVI, 1: aliquantum] aliquantulum; 2 gerimus] geramus; 5 necessario] necessariorum; norant] norunt; 7 omnibus] in omn.; 9 bellum gerere] g. b.; 13 res om.; 14 de finibus bellum] b. d. f.; 17 isti] illud; 18 vi] vim; concesserunt] consenserunt; 21 Fregellani] fragelani; sua sponte illi om.
- P. CXXXVII, 2: discessissent] descissent; 3 petere] ponere; 4 per] qui; 5 quid] qui de; eventis] eventu; 7 hoc credat] hec crederet; ut imperium populi Romani] ut in ro. p.; 10 aliquid fuisse] fu. al.; necasse] necessarium; potest esse] esse p.; 11 attenuatae figurae genere] attenuato genere figurae; quod] idequod; 12 demissum] dimissum; corr. a. m. prim.; 14 supra visum est: ire; 15 tibi] ibi; 16 modo me pulsarunt] me modo pulsaverunt; 18 tamen] tum.
- P. CXXXVIII, 2: ista] ista coepit; vel om.; rabulae cuivis ruborem inicere potest] facile cuivis ruborem inicere possent; 3 est atque acerba] es atque acer; ne ad solarium quidem] ut neque ad solarium salutandum idoneus quidem es; 4 pone] penes; 4 exer-

- citata] exercitatus sis at haec; 5 cui] cum a. m. sec.; nunc om.; 6 eiusmodi convitiorum] cuiusmodi viciorum; 7 istum] iste; 9 facere posset] poss. f.; 10 poterunt erit] potuerunt erat; 11 alia] alia posita in; 12 posita in om.; 13 consectamur] consectemur; 14 gravis figura] gravis figurae; 15 ei] ea; fugienda] fug. est.
- P. CXXXIX, 1: sufflata] suffulta; 2 item] ita; 8 paeniteat] poenitet; 9 quom declinant] plerique cum declamarent (a. m. sec. declinarent); 9 qui] et; 10 specie] spem; 13 confinium genus eius] confinem genus eiusdem; 14 eo om.; articulis ut hoc modo appellem] art. hoc m. appellemus; 16 sese] se; neque] nec.
- P. CXL, 1: belligerare] bella gerere; 2 possint] possent; 3 sua sponte] sp. sua; et om.; hinc] hic; 6 tenere attentum] attenuate (corr. a. m. sec.) tenere; 9 aridum] arduum; 10 cuius] eius; 11 est hoc] hoc est; istic] ille istic; balineis] balneas; 12 dicit] dixit bis; 13 huic om.; 14 iam om.; 15 est sermo] s. est; 17 gravem et mediocrem et attenuatam] grave et mediocre et attenuatum; 18 adficiunt] efficiunt; 19 disponentur] disponuntur; 20 oblitam reddent] obliquam reddunt.
- P. CXLI, 5: ad modum] adcommodum; adcommodata] accommodatum; 8 quidque] quodque; 14 verbum aliquod] al. v.; 15 dicemus] discemus; 16 orationem] rationem; 20 re a. m. sec. supra qua de; loquemur] loquimur; corr. a. m. sec.; 21 aequabiliter] aequaliter.
- P. CXLII, 2: haec] hoc; 3 aeriae] ence; 9 quicquam quisquam quiquam quiquam quisquam; 10 si om.; huius] ea est huius; 11 extat] extet.
- P. CXLIII, 1: Lucilius adsiduus] cecilius asiclus; haec] hoc; 3 has res ad te scriptas Luci] quas res scriptas ad te lutii; 4 fugere oportet] op. fug.; 6 compositione] corpore; operis] studii; 8 orationem] locutionem or.; 9 exornationem] exornatione; 12 in verbis] verbis; 14 litera repetitionis substantivi picta hic novum librum incipere indicatur; contra in initio libri quarti nullum novi libri signum reperitur; 16 habenda] hab. est.
- P. CXLIV, 4: reliquisti] contempsisti; non] num quater; 5 adtulisti] intulisti; 6 volutatus] voluptatus; quom] tum; 7 gravitatis] accitatis; 8 exaugendam] augendam; 12 de] in; 13 fides sublata est om.; 14 republica sublata est om.; at om.; 16 absol-

- vant] te abs.; 17 periurent] peierent; ut existumationem] et exist.; 18 leges] leges rei publicae; 20 ut et] et ut.
- P. CXLV, 1: revortamur] revertatur; 3 qui] qui in Italia; 2 Karthaginienses] Cartaginenses quater; 5 qui] qui sibi; 5 videte] vide; 7 populus] pop. Romanus; 8 apsolvatis] absolvitis; 9 uti] ut; 12 iucundius] iocundius; 11 divitis] divitibus; virtutem praefer] pr. v.; 18 tibi videbuntur] vid. tibi; sint] sunt.
- P. CXLVI, 3: insit] sit; corr. a. m. sec.; 5 proposita] praepositae; 7 quaedam om.; 14 quom] cum tibi; 21 alicuius per]
  per alic.; 22 conpellationem] appellationem; o super Africane scr.
- P. CXLVII, 3: o om.; 4 nitor] victor; 5 remaneant] maneant; 6 latrocinia] latrocinio; 7 iudiciorum] vitiorum; 8 calumniationibus] calumniis; exornatione] exclamatione; si loco utemur et raro] utemur si in loco et raro; 11 neque] nec; 13 superiorem orationem] or. sup.; 14 igitur haec] haee ig.; 15 abalienabas] alienabas; 16 exornari] exorari; ista] ista et; 19 quidque] quicquid.
- P. CXLVIII, 4: quam inpudicam] quoniam quam per in publicam pudicam; 4 iudicarant] iudicabant; ea om.; 5 damnata] damnatam; existumabatur] existimabant; 6 addixerit] adheserit; 7 timere multos] mult. t.; 7 parentem] parentes; 10 potest] poterit; 11 intemperantia] intemperantem; 12 inconsideratam] inc. faciat necesse est; quid om.; 13 damnarant] damnabant; 15 tum] cum.
- P. CXLIX, 1: hoc om.; 4 maiores] mai. nostri; 6 fortuna facultatem] fac. fort.; 12 at ille si] et si ille; 13 num] non; 13 quid] cur; 14 non imitari consuevi] cons. non im.; 18 vita] vita aut moribus; 19 oporteat] oportet; modo] pacto; 20 primum virtutes revereri] eum primum rev. virtutem; 22 aeque est] est aeque.
- P. CL, 1: satis nihil] n. s.; 2 reddet] reddat; 6 hoc modo] hoc pacto; 8 omnia] omnia enim; 10 ac] ut; 11 dilapsa] delapsa; 13 teneri] retineri; 14 ecferuntur] eff. sine ratione et cum ratione; 15 se supra fugisse scr.; 16 temporibus] in temp.; 16 reformidant] formidant; 17 ignosci putant] put. ign.; 18 quia] quod; 19 his] ii; 21 velint] valeant; 22 rare] raro; 23 esse videamus] vid. esse.
- P. CLI, 1: adferent] afferunt; et om.; 4 idem fere] f. id.; 6 hoc pacto] hoc modo; 7 eum om.; 9 retinere] habere; 11 qui

- speres] quis speret; 12 verum] verum non; 12 eum] eum putes]; sibi om.; 13 credas om.; 13 temperaturum] temperatum.
- P. CLII, 1: his] iis; metuimus] metuemus (etiam v. 3); 3 hi] ii; 5 debet esse] esse deb.; et quom] ut tum; 5 auditu] auditori; 7 opus est] opus erat; contraria re] contrarias res; 8 illud] id; 11 denuo] de uno; 12 excipitur] explicatur; 12 hoc pacto] hoc modo; 13 appellamus] appellatur; 14 altero] ab altero; 15 solis] suis; 17 tibi] tibi ipsi.
- P. CLIII, 4: illud] quod illud; 5 pervenit] venit; 6 gladium] gladius; 6 contortione] contortione; a. m. sec. contorsione; 7 volnere corpus] c. vol; 9 densa] densa et continens; 11 sententia] sententiam; in contrario] contr.; 14 siqui] siquis; 16 fortuna in marg. scr.; 17 contulerunt] intul.; 20 necessaria est] est nec.; 22 ecferat] afferat; 22 sed] et; non alienum] al. non.
- P. CLIV, 4: quae] quae tam; 5 non dinumeratione nostra] non de nostra numeratione; 6 et] et etiam; animi à m. sec. supra lin.; 7 superiori om.; 8 mortem parens oppetebat] pater mortem opetebat; 10 alii] illi; dedit felicitatem] f. d.; 14 quom] aut si cum; plures] plures sunt; 17 exaequet] exequetur; 19 verborum om.
- P. CLV, 1: casibus om.; ecferuntur] afferuntur; laudem] laudas; 3 a sapientia est animus remotus] an. rem. est a s.; 4 animum] animos; 7 in om.; similes] consimiles; 9 audaciter] audacter; 10 placas] placitas; 11 verborum om.; similitudine] similitudinem; 12 his] iis; 18 adnominatio] abnominatio; aut] et; 19 cum mutatione unius] commutatione vocum vel additione unius litterae; aut] vel; 19 plurium literarum] literarum syllabae vel syllabarum ita.
- P. CLVI, 2: attenuatione] aut atenuatione; et] aut; 4 venit] venit a te; ex] e; 5 vincit] vicit; ferro statim] st. f.; 7 esse om.; 8 quantum] quam; 9 hoc pacto] hoc modo; 10 demendis] dem. nunc; 11 vitasset] vitassent; tradidisset se] se tradisset.
- P. CLVII, 3: haec] hae; adnominationes] agnominationes (etiam v. 13 et p. CLVIII, 4); 6 verbis] in verbis; 7 dissimiles non sunt] prorsus non sunt dissimiles; huius modi] hoc modo; (sic etiam v. 12); 8 quid veniam] quo veniam; 9 quae] quem; 10 affectata] affectanda; 12 Quirites] o Quir.; 13 putentur] videntur; 14 accedit magis] m. acc.; 15 illae superiores] sup. aliae; 19

- virtutem] virtutes; 20 conformavit] confirmavit; 21 Alexandrum dilexerunt om. et ponuntur post transvolasset nisi quod timuerunt pro metuerant et item pro idem.
- P. CLVIII, 1: data longior] long. d.; manus] fama; 2 hic unum nomen] hoc nomen unum; 3 volutatum] voluptatum; 5 mali civi scelus et om.; 6) eo] ea; 8 et] per; 10 qui] cui.
- P. CLIX, 1: eum om.; 4 adnominationibus] agn.; 6 non haec] hoc non; 7 sumptione] consumptione; 10 et om.; 12 neque] nec; 13 et] atque; 14 sunt om.; 16 item] ita; 17 varie om.; 18 dispergemus] disponemus; 21 a nobis om.; 22 possit] possint; non oportet quod aut] non potest aut quid (postea deleta).
- P. CLX, 1: illis om.; 3 factus om.; 5 omnibus] hominibus; 7 insuper ipse] ipse ins.; victus] vinctus; 9 licitum non est] non est l.; 10 cepit] accepit; iudices] illud; 11 ne] nec; 13 patris] patris eius; eum vos] eom; 14 vitam] antiquam v.; quam aut ubi] alicubi; 15 transactam] tractatam; 16 vostros] nostros; 17 vos] nos; 18 putet turpe] turpe putet; 19 si] quem; nocentem] innocentem.
- P. CLXI, 1: non] non nam eum; 7 quoque om.; 9 quod oporteat] quid op.; 12 sic] sic faciamus; 12 quom a tanta Gallorum multitudine circumsederer] cum circ. a t. m. G.; 13 ut om.; 14 tamen prodirem] tum (a m. sec. cum) prodiremus; 16 habebam] habebamus; neque] nec; qui] qui (a m. sec. quo); produceremus] producerem.
- P. CLXII, 4: huius] eius; 8 conscensum] assensum; 12 hoc et non suasi om.; neque] nec; 13 neque facere coepi om.; 14 neque] nec; 16 penes] apud; Atheniensium] Atheniensibus; 18 tempore] in t.; 22 potestates] partes.
- P. CLXIII, 1: aut convitio] convicio; 3 aut] an; 8 et] et cum; 10 ideo] igitur; 10 omnem om.; 11 vim et] vim; 12 explicat om.; 13 neque] nec; 15 brevi] breviter; sequatur] consequatur; modo] pacto; in] modo in; 16 parentem] patriam; parens qualis extiterit] in parentes quales extiterint; 17 cognovistis] cognoscitis; 18 rettulerit] retulit; 19 aliquantum] aliquantulum; 22 reponit] remittit; pacto] modo.
- P. CLXIV, 1: adnuisset innuisset a m. pr.; admonuisset a m. sec.; 2 hoc] id; 4 item om.; 5 sequeris] insequeris; plerumque atque] immo; 7 enim om; 8 antea] ast ea; conrectione] correctio-

- nem; 9 non] nonne; igitur satius est] igitur esset satius; 10 lectissimum] electissimum; 13 quom adfectatius verbum accedat] et cum ad electius verbum accedas; 22 occultatio] occupatio; 17 non scire] nescire; 18 nunc] tunc.
- P. CLXV, 1: omnium om.; 3 te rei militaris] rei mil. te; 4 tradiderunt] tradidisti; 7 cepisse] accepisse; 9 tuas omnis] omnes tuas; 10 si aut rem non pertinet planius ostendere quod] aut si rem quam non pertineat ostendere aliis; 11 prodest] potest; 13 eius modi] huiusmodi; 16 quidque] quodque; 18 disiecit] devertit.
- P. CLXVI, 3: Fregellanis] fragellanis; morum] meorum; sermonis societas] sermonum sacietas; 5 in] et in; 11 postremum] extremum; pacto] modo; 12 postremum] postremo; 13 sic om.; 15 utemur] utemur ea; coniunctio] coni. posita est; 18 commiserationis] miserationis; 19 iteratio] reiteratio; 20 Gracchi] gocgrachi; domesticos] dom. hostes.
- P. CLXVII, 1: comparant] comparat; 2 pedes mater] m. p.; 3 etiam om.; 5 redintegratio] reintegratio (similiter v. 8); 10 valet] valeat; 12 adtulisti] intulisti; qui audit animum] an. qui audit; 15 in parte versus vacua add. de commutatione; 20 dicuntur colloc. post. possunt.
- P. CLXVIII, 1: item debet esse in marg.; nisi quod est add. post loquens; 2 et om.; 3 sapis si sapis et tamen taces] non tamen si taces ea re; 4 quin] quam; 5 relatione] retranslatione; a m. sec. in supra lin.; convortuntur] convertantur; 5 plura] plura hic; 12 sola om.; 13 me] me vero; 14 inponite] impune; 15 quidlibet semel scr.; 15 dicto] dicite; nutu om.; parebo a m. sec. mutatum in obtemperabo.
- P. CLXIX, 4: videtur] videatur; 5 dicat hoc modo] hoc modo dicat; 7 dicere] dici; 8 istud ausus es] illud es ausus; homo] o homo; quonam] quaero nam quo; 11 fieri] fieri aut non fieri; 16 usu tuum fecisse etiam nunc] tuum etiam usum fecisse.
- P. CLXX, 2: set non erit] sed et erit non; 3 haec facere] nam facere id; nisi] nisi nobis; 10 vehementissimum] vehementissime; 11 et om.; 13 coeptum] dictum; a m. sec. inceptum; cogitatione audientium] aud. iudicio; 14 par certatio] praecertatio; 17 alienae domi] domui al.; 20 facti] facta.
- P. CLXXI, 1: iis] his; 2 quid] id quod; 3 datum erat oraculum] or. d. erat; 4 nihil aliud autem] autem aliud nihil; 6 id

- om.; nimirum capi] c. n.; 8 non om.; 9 positae] compositae; 13 admonet] amonet; 14 eam] eam rem; 16 ut maiores] aut maior; 16 rudere] rud. vagire; 16 appellarunt] appellarant; 17 iste in rem puplicam] in r. p. iste.
- P. CLXXII, 1: est utendum] ut. est; 2 eo utatur] proferat et raro; 6 at] an; 8 quom om.; inquiat] inquit; 9 Plagioxypus] plagioxippus; 10 aut bis] aut in bis; 11 aut om.; cognomen] cognomine; 12 conlocemus] collocamus; 13 ab] a; 15 ut si—significatur] id autem ab invento colligitur aut ab inventore conficitur ab invento ut si quis de Tarpeio loquens Capitolinum nominet aut ab inventore.
- P. CLXXIII, 1: Libero] pro libero; Cerere] pro cerere; appellet] appellaret; aut] aut ab; 2 dominus] dominum; Macedones] macedonas; 3 Graeciae] graecia; 4 dicat om.; nec tamen] non tam; materis] armatura; 5 eo quod] ab eo qui; 7 quod] quid; eo] ab eo; 8 desidiosum Martem] desidiosam artem; 9 ecficit] facit; aut] ab; 10 continet id quod om.; 11 Graecia] Graeci.
- P. CLXXIV, 1: aut] ab; 3 et] aut; 5 est om.; 6 omnium om.; 8 adsumpta] assumtam; 11 appellari] nominari; 13 vobis] nobis; 14 pietate pro vostra] virtute pro nostra (a m. sec. vestra); 16 isti] mibi.
- P. CLXXV, 1: oportet] opus est; sicuti ad poeticum quendam] sic a poetis in quendam; 2 apsolutae] absoluta; 5 retinebimus] retinemus in civitate; 7 a bis om.; 10 ex om.; 11 opscurus] obscurior; 14 aut ab uno unum om.; 16 matrimonii] matrimonium.
- P. CLXXVI, 2: ostentet] ostendat et; 3 intellegentur] intelligitur hoc modo; 5 sic intellegetur] intelligitur sic; 7 spiritum ducebat] spiritus ducebatur; 8 superiore] snperioribus; 9 erit] erat; deminutus] diminutus; 11 quae] qua; 12 abutitur] abutimur; 18 quod] quae; 19 utimur] igitur sumitur; causa sic] sic c.
- P. CLXXVII, 1: univorse] urbis maeror et; 4 non om.; 8 consimilem] similem; 9 dissimilem] diss. rem; 13 plures] una aut plures; 13 ratione ductae] oratione dictae; 14 fungentur] funguntur; officiis] officio.
- P. CLXXVIII, 1: pecua] pecuaria; 3 nitorem] munitoremque; 4 ut om.; 5 prudens] imprudentem; a m. sec. in marg. illudens; parcum] quam parcum; 7 quod] quidem; 7 quod a similitudine du-

- citur] primo quidem duc.; 8 ait] agit; 10 ut] sicut; quempiam] quem impium; 10 verberarit] verberaverit; 12 nominemus] nominamus; 12 fere] formae; in marg. a m. sec. fere omnia; 13 exornationibus] orationibus; 14 exornationem] exornationes; 15 in] per; 17 hunc] ut hunc.
- P. CLXXIX, 2: is optet istum maximas poenas] oportet ut is velit istam maximam penam; 11 item om.; 13 quaesitoris] quaestoris; 14 Cassi] q'.
- P. CLXXX, 1: coniecturam] coniectura; persequi] prosequi; 3 haec exornatio] ex. haec; 4 suum unicuique] et suum cuique; 5 et om.; 8 offendat] offendit; quo eos om.; ii] hi; 8 aliquo in] cum in aliquo; 9 reprehendere videamur] reprehendi posse videantur; 10 omnibus] hominibus; 11 vostri] nostri; 12 adtribuite] tribuite; culpae] culpae atque illud; 15 eorum] illorum; omnium] eorum; 16 veniat] veniat; a m. sec. veniet.
- P. CLXXXI, 3: pervenisse] venisse; nam quid] quid nam; 3 iudices] iud. in rasura; 5 non] numne; 6 non bis] num bis; hae] hae sunt; testibus in marg.; 7 et om.; responsum] responsum est; 8 ne] eum nec; existumaremini] extimaremini; 10 adfuturam] afutura; 11 privatas] et privatas; 12 auspicamini] oscitamini; 13 luci noctem nocte lucem] lucem nocte noctem luce; 14 etiam] et; 15 remoramini] vos rem.; 15 supra ad et a m. sec.; 15 rei publicae] rem p.; 20 commotum] commotam.
- P. CLXXXII, 1: constituatur] commitigetur; et] ita ut; altera-removeat in marg. scr.; iracundiae molestia] iracundia et molestia; 3 item] ita; si loco fit post amicitia ponitur; 4 amici ponitur post tam; 5 veritatis] ver. assertores esse; 6 astutiore ratione] astute cum ratione; 7 ipsi se] se ipsi; 8 id a sec. m. supra lineam; audituros dicimus nos timere] auditores nos t. d.; 9 accipiant] accipiatur.
- P. CLXXXIII, 1: Quirites] o quir. a m. sec.; 4 spe frustra iam diu] i. d. sp. f.; 5 qui id] quare; est superscr. a m. sec.; vostra potestate] p. v.; 7 hoc] quod; hoc superscr. a m. sec.; 10 quia supra lin.; 13 mitigabit laus] mitigabitur laude; 14 adsimulatione] dissimulatione; 16 est] sit; 17 deminutio] diminutio; in nobis] nobis; iis] his; 18 dicimus] dicemus.
- P. CLXXXIV, 1: deminuitur] diminuitur; 2 labore] laborasse; 5 laudem] ad laudem; 6 utra igitur causa] igitur utrum causa; 7

- an] aut; 8 fuit] fuit hic; 9 quidem om.; defendemus] defendimus; 13 eiusmodi] huiusmodi; 17 consequentium] sequentium; 20 emissus] missus corr. in emissus.
- P. CLXXXV, 2: insultans] multos; cuiusque] uniuscuiusque; amicos atque inimicos] in. a. am.; 5 funditus] rem publicam funditus; 8 bestiam] bestiam iudices; 10 uno] uno in; 11 cui] cuius; 14 huius] eius; 15 sanguinolentam palmam crudelissumam victoriam] s a palma cr a vi a; 16 insultabunt] insultabant; 16 re] rebus.
- P. CLXXXVI, 1: aerumnas] vel vires laborem; 2 privantur] privabuntur; 3 flagrat] flagrabit; 4 necessitudine] nec. aut; coniunxit distrahuntur] coniunxerit distrahentur; 5 diripiuntur] deripientur; 6 iugulantur] iugulabuntur; constuprantur] constuprabuntur; 7 satis rem] rem s.; referre] efferre; 10 univorsae om.; perspicua] perspicue; breviter om.; 12 semovens ab re] ab re removens; 13 tibi quidquam] qu. tibi; 14 sin] si; conmovere] commoveris; a m. sec. commoveberis; 15 ego] est; meis promeritis] propriis meis; 16 optundam] obtundam vos.
- P. CLXXXVII, 5: libro] libro diximus; 6 quod supra illa a m. sec.; 7 se] aut se; 8 brevi] breviter; 9 rationes om.; 10 tota] in tota; 11 unum] unum locum; 13 iudicium velit] iudices velitis; 15 in cognatos] cognatis; 20 rem ponitur ante facere; 21 non] et non.
- P. CLXXXVIII, 1: conferte] atque conferte; 2 illius] istius; 3 familiares] familiaris rei; 5 aliis commodioribus rationibus] alii rat. com.; 7 fuerit] fuit; 8 et quom] et tamen; maxume om.; quaesitus] qu. est; tum] et tum; 12 est occisio facta] occ. f. est; 13 malefici loco] loc. mal.; 14 audita] aud. est; 16 illius] eius; 17 argumentis certis] argumentationibus.
- P. CLXXXIX, 1: est om.; ex om.; his] iis; uno loco] unum locum; 3 casu] casum; 4 ut] ut autem; postremum] extremum; 5 potest] posse; 7 ferme] formae; 13 conmutate quom res] commutare oportet qui verbis commutabitur sic cum re; 16 referetur] res eadem proferetur; 18 agetur] augeatur.
- P. CLXXXX, 2: post studiose in marg. agat; 4 quom] tum; 6 inmutabimus] commutabimus; hoc neque] hoc quoque; 7 ante potest in marg. non a m. sec.; neque] nec; 9 conficitur] conficietur; 10 sermocinatione de qua] sermocinatio est, quam; 11 pla-

- nius] plenius; 12 ad hanc rem quod satis sit] quod ad rem hanc sat. est; 14 quo om.; 15 sapiens] sap. qui; 16 suscipienda pericula] per. susc.; loquetur] loquitur; 18 saluti patriae] patr. sal.
- P. CLXXXXI, 2: satis] satis a me; 2 haec acceperis quare si haec] hoc accepi hoc; 3 ergo] ego; 4 fugiet] fugi; 5 exsuscitationem] suscitationem; videmur] videamur: 7 et prava ratione] cogitatione; 9 laudet] laudat; iudicet] iudicat; 11 subeat] fugiat; 12 equidem] et quidem; 13 certo] certe; omnibus om.; 15 set tractando om.; 16 exsuscitatione] exusitatione; 17 pluribus] plurimis; 19 dupliciter] duplicem sententiam.
- P. CLXXXXII, 1: exornatione] exornationibus; 2 suo loco plura] pl. s. l.; 6 conclusioni] conclusio; 9 ut] et; 10 recedamus] recedemus; 11 rhetoricae] rhetorica; tractetur] tractatur; 13 qui] cum; necessario] necesse erit; 15 nullum incommodum pro patria] null. p. p. est inc.; 17 possunt putandi sunt om.; 21 est iniquom] in. est.; 22 conservaveris] conservaris.
- P. CLXXXXIII, 1: roget] rogat; 3 pro] et pro; 4 pro] vel pro; 5 hi] hoc; patriae nomen] nomen patriae; 7 naufragio] navigio; neminem quam] quam navem; se om.; 9 nave] navi; 10 fuerunt] evasere; 12 hostis] hostes se; 13 amisit] unde am.; vili carissumam et parva] vilissima et parva certam et; 14 accepit patriam] p. acc.; 15 gloriam] gloria.
- P. CLXXXXIV, 2: decere] debere a m. sec.; periculum] ad periculum; 3 conprobatum] comprobatur; ii] his; ante hoc vocabulum in marg. ergo a m. sec.; 7 multo] in ullo; 10 qua de re] de qua; 11 libro secundo] sec. l.; 15 datur auditori] aud. d.; 16 demovendi] dimovendi; 17 potuit] potest; 18 membrum aliquod] aliquod membrorum; 22 amicis] amicis te.
- P. CLXXXXV, 1: solus suis eo magis] magis suis solus; contentionis] contentionum; 2 illud] quod istud; 7 quo] et quo; 8 item] ita; 10 causam similitudinis] sim. caus.; 13 candentis] ardentes; 14 item] ita; inperator] tempore; in marg. a m. sec. imperator; 18 hoc modo] dici potuit hoc modo; 21 conparetur] comparatur; autem est] est autem; 22 tum] tunc a m. sec.
- P. CLXXXXVI, 2: dicetur] dicitur; 6 virtutem] virtutes; 8 ne] nec; quidem indomitus idoneus possit] ind. qu. poss. id.; 11 apertius] sumetur et ap.; 12 simile dicitur] similitudo; 15 ultra] ultro; sumptum om.; 16 qui] eum qui; reprehendant corr. in

reprehendat; 17 eius] eos; 19 ecferatur ultra finem] ut afferant usque ad finem; benivolentiae] benevolentiae studium ut afferatur ultra finem; 20 ut ultra — studio om.

- P. CLXXXXVII, 1: dictum autem simile est] deinde est autem simile; 2 ut om.; utraque] utraeque; 3 conparata] pronuntiatae sunt; 5 uti eitharoedus] ut cytharedus; 6 pallam inauratam] palla inaurata; indutus] inductus; corr. a m. sec.; chlamyde] clamide; variis coloribus] c. v.; 7 corona] cor. aurea; 9 forma] et forma; 10 ad expectationem a m. sec. in marg.; populo] populi; 11 mittat] mitat; 14 item] ita a m. sec.; 16 et artium quae virtutis in marg. a m. sec.; 18 industrius] illustris et.
- P. CLXXXXVIII, 2: alterius] et alt.; inertiae a m. sec. corr. in inertia; artificis] artificii et; 3 stultitiae a m. sec. corr.; aspectus omnium] aspectu omnem; 4 autem est] est autem; 5 proposita] posita; 6 in similibus opservare] item simili servare; oportebit] oportet; 7 referamus] afferamus; adtulerimus] attulimus; 8 verba] v. quoque; 11 item] ita; 12 simul] si nives; viderunt] viderint; 14 si qui] si quis; 14 et inanimas om.; 14 eloquentes] loquentes; 15 et] caelestes; artificiosas et] artificiosas.
- P. CLXXXXIX, 1: conparatas] operatas; 2 venari] venerari; 5 confertur] conferetur ad ipsum quod feretur; 7 praeteriti] pti; 13 dicam] dictu; 15 demonstrassemus] demonstravissemus; 16 similitudine] similitudinem; noluimus] nolumus; 17 nec re] corr. a m. sec. in neque re; 20 laudis a m. sec. in margine; aut vituperationis causa] causa aut vit.; 21 inibat] ibat.
- P. CC, 1: 'similis in marg.; aut contemptionem om.; in marg. a m. sec. post vituperationis: causa tribus modis ut in odium aut in invidiam aut in contemptionem adducat; 3 qui om.; 4 dentibus aduncis] ad. dent.; aspectu rabido spiritu venenato] a. ven. sp. rab.; 5 circuminspectans] circumspectans; 7 in om.; 8 iactans] iactat; 9 depressus] deprehensus; 9 oneratus] ornatus corr. a m. sec.; deierat] delirat; 10 ut in contemptionem] et contemnitur, corr. in marg. a m. sec.; 10 cochlea] coclea.
- P. CCI, 1: quoquo modo ut sit tutus cum domo sua] cum domo sit totus; 3 ecfingitur] effigitur; 4 ad om.; 5 canum om.; 8 quom] tum; 12 pecuniae gloriosum] pecuniosum; 13 inquias] inquies; 14 intueatur] intuetur corr. a m. sec.; 15 videtur dicere] dic. v.; darem] dare vobis locum mihi; molesti non] non mihi mol.;

- 16 sublevat] sublevavit; 18 hunc] nunc; ego om.; vos non arbitror] sed vos arbitror non novisse.
- P. CCII, 1: at om.; 2 turbent] perturbent; 3 audiunt] audient; seligi] elligi; 4 ab] ut ab; 6 falso choragium] chor. falsae; 8 numerentur] numeretur; 9 alios mittas] illo mittas plures; 10 duc tecum] tec. d.; 11 casu veniunt homini hospites] ven. casu hosp. hom.; 12 quos iste splendide dum peregrinabatur invitarat] qui istum receperunt dum peregrinaretur; 13 homo hercle sane] sane hom. h.; 14 quom fecissemus in marg.; venitis] venistis; 15 recta abissetis] via recta venissetis.
- P. CCIII, 1: id secissemus post illi punctis notata; 2 ite mecum] euntem illum; 3 huius frumenta in marg.; 12 homini] huic h.; in threm] clam; iam om.; 13 inquit] inquit est; 14 decuma] decuma hora; 15 conicit] se coniecit; quo iusserat] qua dixerat; 17 postero] postera.
- P. CCIV, 1: eos om.; 2 decrasse] toto decrasse; 5 conpararat] comparat; hospites domum] d. h.; 7 puer argentum] arg. p.; 8 commodarat] commodaverat; apage] apage te; 9 tametsi] etsi; 10 ego] ergo; 12 ecficit] efficiat; 14 naturae om.
- P. CCV, 4: tres] quinque; 4 homines] hominem; 6 inquit iste beatus] iste beatus inquit; 6 qui non] quin; 8 uxor] sed uxor; 9 quae tibi] ea quae; dulcissima sunt] s. d.; 11 te esse hominem] h. te esse; 12 quin] at ille quin; 13 abibo] abibit; 13 illi] iustum; corr. in illi istum; 14 istum om.; 14 cum] ex; 15 Gorgiae] Gorgia; pediseco] pedissequa; 16 adulescentia] adolescentiam suprascr. ad; sit] perducas.
- P. CCVI, 1: ades] sedes; 4 verebar] verba dabat metuebam; iudicio] in iud.; 5 mecum] tu mecum; superare] et sup.; 6 vis] me vis; occides equidem] occidar quidem; 7 ut] at; et om.; sententias eloqueris a m. scr. corr. in sententiose loqueris; 9 quidem ille] iste quidem; 10 examplexare] amplexare; 11 tu nunc] nunc tu; quin] quid; in marg. cur; 13 ad citam in marg. adscr. adimere; 14 morte eripere] e. m.; 15 ab se] ad se.
- P. CCVII, 1: illius virtute esset] esset ill. v. (hoc in marg.); 2 datum] datos; 2 sermonem] sermones; 3 adcommodatum] accommodatos; 4 opservare] conservare; 5 iudicaritis] iudicaveritis; 9 forma ei et oratio] formata et oratio ei; 11 mittat] emittat; loquatur]

- loquetur; 12 tropaeis ornata] orn. trophaeis; 12 ante certissumis in marg. clarissimis; 18 vostros] nostros; utatur] utetur.
- P. CCVIII, 4: exornatio] conformatio licet; res inmutas] mutas res; 4 inanimas corr. ex inanimatas; 5 transfertur] transferatur; sed] tamen; 6 commiserationis] commiseratione; 7 res om.; 7 quam positum est] quam sit positum; 10 est dictum] deinde; 11 testum quo] testam qua; 12 quom verbum potest om.; 14 tantum supra in scr. a m. sec.; 17 item] ita; 19 animum advorterimus] animadverterimus.
- P. CCIX, 3: cubitis emungi] cubito se emungere; 4 praecidimus] praecidamus; 6 domi] domui; 7 adlata] collata; dicimus] dicemus; 8 ea] ex ea; 9 frequentia in marg.; fretus] fretus a m. sec.; affectus a m. pr.; inulti iacent Gracchi] stultitiae C. gracimemento; 11 ipso] ipsum; 14 Thasi] tasii; corr. a m. sec. in tarsii; 15 Lysimachiam] bitiniam.
- P. CCX, 1: quodam] quondam; is] tribunus; erat civitatis] civitatis erat; 2 dictus] d. et exul; et populi Romani] et apelorum prostermo (corr. in postremo); consul factus est] factus est consul; 6 sinit] sinet; 7 res exprimitur] exp. res; 9 ante et post] ante rem et post rem; facta erunt] er. f.; 10 circuminstantibus] circumstantibus; 11 aspexit] prospexit; 12 auctoritate] auct. senatus; 13 sententia] a sententia; iste] ipse; 14 e] ea; 15 stans] sudans; 15 contorta toga] cum toga torta.
- P. CCXI, 1: quod erat in foro] quoddam; 2 dextera] dextra; idem] item; 3 inciperet] incipit; cursim] cursui; 4 alius] alii; conmeant] convolant; fusus om.; 5 non om.; 6 coepit in marg.; 7 spumans] pumant; 7 scelus] reiciens; intumo] infimo; 9 neque] nec; constiterat] consisteret; 10 nulla voce delibans insitam virtutem] nullam vocem edens insita virtute; 12 fexisset in marg.; circuminspectans] circumspectans; 13 hilare] ilaris.
- P. CCXII, 1: re] re et; enarrationibus] narrationibus; 2 proponit] prope ponit; 3 elocutionis] locutionis; 5 dicundo] loquendo; 6 oratorie] oratione; 7 ecferatur] proferatur; 8 agitur] agetur; 9 consequemur] consequemur; 11 quis quicum] cum quibus; 11 exerceatur] exerceantur; habeat] habent; sibi diffisus sit] si diffidunt sibi; 12 nescius] si nesciunt; 12 debeat] debeant; quae a] quia; 13 exercemur] nos exercebimus; 15 confirmavit] confirmabit.
  - P. CCXIII, 1: etsi] etiamsi; pervenerimus] perveniremus; 2

quo] ad quod; 3 sequamur] sequimur; 6 oporteret] oportet; dictum] deinde; conveniret] convenit; 8 qua] qua via; possemus] possimus; 9 perfecta elocutio] perfectae locutio; conpararetur] comparetur; sequemur] sequimur; 12 eloquemur] eloquimur; 13 rationes] orationes; consequemur] consequimur; 14 exercitationis] ex laus deo. Amen.

II.

Antequam ad alteram partem ipsam transeamus, nonnulla praemittenda videntur. Ac primum quidem de codicibus Cornificianis quos solos sequi debeamus res non tam certa est, quam apud multos alios antiquitatis scriptores. Etenim Kayserus in universum prorsus sano usus iudicio in editione sua maiore tres vel potius quattuor codicum familias distinxit, unam optimorum "quae tamen passim librariorum vitio obscurata aut visa certe corruptionem tulisse duorum, qui medio aevo extiterunt, criticorum conatibus temptata est alterius indocti et inelegantis, alterius doctioris neque inficeti; hic locis, quibus corrigendis tralatitia Latinitatis cognitio sufficit, saepe recte medetur. Ab illo rudiore secunda familia constituta est; exemplum, quod ad suum captum refingebat, easdem habuit lacunas quas nostri primae familiae libri; quem doctiorem appellamus, pleniore codice utebatur et non nusquam meliora offerente quam illi hodie praestantissimi; sic accidit, ut quae inde derivata est volgaris recensio, etsi plerumque non sit commendabilis, tamen aliquoties auxilio venerit nobis in utraque potiore familia haerentibus" (p. XVII praesationis) His tribus generibus accedit quartum mixtae originis ,,quorum διορθωταί ex libris diversis novam recensionem instituerunt (p. XX) quam ne ipsam quidem prorsus neglegendam esse K. p. XXI ostendit. Haec etsi non ab omni parte probanda videntur, tamen Halmius nimis vituperavit Kayserum in mus. Rhen. XV, 536 contendens, solos primae familiae codices esse respiciendos. Cuius sententiam certissimis argumentis refutatam esse puto a Spengelio in eiusdem mus. Rhen. XVI, 391. Atque etiam Simon, qui post Kayserum codicum scripturam accurate et diligenter examinavit in programmate, quod prodiit Schweinfurt 1863, et paullo aliter de corruptelarum origine statuendum esse existimavit, tamen facere non potuit, quin profiteretur, nonnulla melius esse servata in tertia, quam in prima familia. Pagina enim

octava: anders, inquit, ist das verhältniss der handschriften in bezug auf diejenigen verschiedenheiten, welche sich nicht aus der besonderen beschaffenheit des gemeinschaftlichen urkodex erklären lassen, sondern vielmehr in jenen beiden abschriften desselben, als den stammcodices der ersten (beziehungsweise zweiten) und dritten femilie ihre quelle finden. Hier hat die dritte klasse, weil ihr stammcodex sorgfältiger, als der der ersten, copirt war, gewöhnlich das richtige, wo die erste verschrieben ist. Et pergit p. 9: daraus folgt, dass die erste familie als im ganzen der urhandschrift näher stehend die einzige grundlage der textkritik bilden muss. So lange diese für sich betrachtet ausreicht und ungezwungen einen vernünftigen sinn bietet, bleiben alle andern handschriften ausser betracht und werden etwa nur die offenbaren schreibfehler aus jüngeren handschriften verbessert. Cum hoc viro consentit, qui novissimo tempore de his rebus scripsit, Kröhnert in libello de rhetoricis ad Herennium, Regimonti 1873 1). Res igitur sine dubio ita comparata est, ut si certis causis adducimur, pravam esse scripturam primae familiae, libri tertiae familiae et mixtae originis non sint neglegendi, quod semel bic dixisse sufficiat.

Alterum est, quod Kayserus in afferenda scripturae discrepantia non semper eam praestitit curam, quae in tali re necessaria nunc merito habetur. Hoc ea quidem re excusare licet, quod in tot codicum scripturis enotandis inter se comparandis denique afferendis facillime error fieri, facillime taedium atque defatigatio in his minutiis exhauriendis viri animum obruere poterat, ut interdum aliter, atque debebat, de codicum variis corruptelis referret. Sed tamen si quis opera tali modo parata uti vult, perincommode accidit, quod non semper eis, quae scripta sunt apud Kayserum, considere licet. In eandem sententiam Simon p. 13: Kayser's inquit var. lectt. gibt manches ungenau, manches auch geradezu falsch, was um so tadelnswerther ist, wenn auf solche falsche lesarten hin sogar änderungen im texte vorgenommen werden. Iam nonnulla afferam, ex quibus appareat, non iniuria nos has protulisse querelas, atque in talibus me rebus continebo, quae dubitationem per se ipsae movent nullis aliis subsidiis adhibitis, sed ne haec quidem omnia

<sup>1)</sup> Cfr. nunc etiam I. a Destinon, de codicum Cornificianorum ratione Kiliae 1874.

afferre mihi in animo est; neque enim id ago, ut vituperatione quanta possim, maxima Kayserum afficiam de scriptore optime meritum.

In praefationis p. XV dixit Kayserus  $h p \pi$  carere principio usque ad verba tria sunt tempora, quae leguntur in initio capitis sexti. Sed attente scripturae discrepantiam in editione eiusdem viri docti perlegenti fere triciens occurret p codicis commemoratio, antequam ad illa verba ventum est. Miranti quid hoc rei esset ecce supervenit tamquam Oedipus Simon, qui haec scripsit p. 15: cod. Paris. lat. 7714 geschrieben im zehnten jahrhundert, wie es scheint. Nur blatt 1 der ursprünglichen handschrift fehlt und ist von einer hand des zwölften jahrhunderts nachgetragen; die alte hand beginnt blatt 2 de insinuatione et tribus temporibus principii. Tria sunt tempora quibus. Simile est, quod p. 9, v. 1 editionis Kayserianae dicuntur tres fere versus deesse in codice e et tamen statim subiungitur scriptura veritate etiam ex e probata; p. 38, 4 malivolos dicitur exhibere prima familia, ex he autem maledictos affertur; p. 39, 7 variae scripturae e codicibus afferuntur: intellegantur h, intellegatur  $\mu$ , intelligitur  $\varrho'$  3, intelligatur  $\varsigma'$ ; huius autem verbi ne minimum quidem vestigium apud scriptorem apparet; p. 100, 11 omnes codices dicuntur habere et maxime, tamen ex prima familia affertur scriptura: sed maxime; 124, 9 haec leguntur: "disput. (om. cett.) 1, 2 disp. om. r;" quae omittantur, his verbis non docemur. Omnibus eis, qui infra statim afferentur, locis partem tantum parvam codicum nominavit Kayserus, ita ut quod in ceteris longe plurimis legatur prorsus nesciamus. Quod quo melius intellegatur, primum verba ipsa scriptoris afferam K litera apposita, tum eos paucos codices indicabo, quos Kayserus commemerat, de ceteris omnibus singulis locis tacet. P. 3, v. 3 editionis Kayseriange: tamen tus nos  $K \rho^2$ , tus nos tamen  $\tau$ , tus tamen nos C; p. 9, v. 11: in quibus K cum septem libris, quid in ceteris legatur, non dicit; p. 10, 7: his rebus nos K cum sex libris; p. 13, 4 suspitionem K cum sex libris; p. 13, 18: sint K cum 1, afvb; (num ceteri sunt?); p. 14, 12: fiet K erl<sup>3</sup>, est l<sup>1</sup>vo<sup>1</sup>; p. 19, 10: quo setius K lob; p. 20, 14: corio K k, culleo n; p. 25, 7: sine iudicio a filio K hemno; p. 27, 9: est iudiciale K 3; p. 33, 2: rem transigendam K cum octo ex deterioribus; p. 36, 1:

ab testibus K  $a^1 e^1$ ; p. 36, 18: possit K htv; p. 37, 18: facinus esse K has; p. 37, 19: ab rumoribus K  $vo^1 e^1 v$  aut rum. h; p. 40, 2: sint K cum septem libris; ibidem: ab scripto K ea; ad scr. h; p. 42, 2: partes iuris K h $\pi$ c; p. 44, 4: id quod K h $\mathbf{p}^1\pi$ idque  $ep^2\mu^1$ to; p. 50, 17: conferetur K  $a^1ob$ , confertur  $epa^2\varrho^1$  defertur h transfertur nt; p. 51, 5: peccasse confiteatur Khealft confitetur (num infinitivo peccasse omisso?) en confiteretur hp'; vides h bis commemoratum; p. 54, 6: potuerat K hp rb, poterit  $\mu^2 a^1$ , poterat a2k; p. 58, 15: sint, plura dicimus K, sunt et plura sunt dic. e, dicemus  $\mu^1$ t; p. 72, 4: neglegentius  $K\pi a$ , neglentius  $\mu^2$ , diligentius  $\mu^1$ ; p. 72, 12: dicat  $Ka^2$ , dicant  $\pi$ ; p. 76, 19: ostendimus Ke, ostendemus decem libri; p. 79, 9: lacruma K, lacrima he; p. 85, 11: ab nulla K ekanb; p. 88, 13: argumentationis artificiose tractandae K bo, artificiosae tractanda e tractandae artificiose r; p. 96, 15: nobis K, a bonis h, a nob. om. c (utrum scripta est praepositio in libris annon?); p. 100, 13: moderatio declamationis K ex coni. Schuetzii, exerc. imitationis 12k, ex im. et declam.  $vo^8$ ; p. 103, 3: animus K  $p\mu^2$ f, ac animus a, eius animum rv animus eius o; p. 103, 10: suavitati K 1, suavitate ho; p. 107, 8: stantis K cum quinque, stantem p<sup>2</sup>ce<sup>2</sup>; p. 107, 20: dexteri K  $h\pi\mu$ at; p. 110, 11: possunt K h; p. 111, 1: quo setius K $\mu$ <sup>2</sup> ob; p. 112, 15: trinum K ex coni., tricenum pal6, tricentum c, tricenorum l1, triginta pal1; p. 127, 4: cum vero scribunt Ke, cum scr. h; p. 131, 11: sese Khe, si b; p. 155, 13: simul ea  $K\mu^2$ , eas  $\pi$  (simul adverbio omisso??) simul . . p; p. 159, 5: dicimus Kheptr dicemus aliquid  $e^{1}\delta$  al. dicemus c; p. 162, 4: huiusmodi Khg; p. 168, 13: vobis et vestrae condono potestati  $K\mu^2$ ; praeterea variae scripturae afferuntur ex  $b\mu^1p^2\pi$ ; p. 171, 4: nihil aliud autem Khp<sup>1</sup>n, nihil al. p<sup>2</sup>, vero nihil l<sup>3</sup>; p. 171, 16: appellarunt Khen, appellavere o; p. 180, 1: persequi K ex coni. Lamb., consequi topl<sup>3</sup>; p. 189, 5: maleficia Kh, maleficio d, maleficium vo<sup>8</sup>; p. 192, 22: conservaveris Ka<sup>2</sup>cgq; p. 200, 5: circum inspectans  $K\pi\mu$ ; p. 203, 2: secuntur Khabg, sequentur r; p. 204,

<sup>12:</sup> ecsicit K ex coni.; essiciet  $\mu$ ; p. 206, 15: ab se K  $e\mu^1b\delta\nu\varrho^1$ ; p. 212, 15: constrmavit  $Kl^2\varrho^2\delta$ , constrmabat e. Haec sufficient, quamquam alia multa exempla afferre possum, ubi de scriptura vel optimorum codicum prorsus incerti simus.

Singulis quibusque locis, de quibus iam sumus disputaturi, praemisimus verba Cornificii, qualia repraesentavit Kayserus in editione maiore.

- I, 1, 1. Tua nos, C. Herenni, voluntas commovit, ut de ratione dicendi conscriberemus, ne aut tua causa nolaisse aut fugisse laborem nos putares. Pronomen, quod est nos, tam variis locis in codicibus collocatum invenimus, ut de interpolatione suspitio facile oriatur: plerique habent: fugisse nos laborem, alii fugisse laborem nos, alii nos fugisse laborem, Monast. tua nos causa noluisse, & denique omittit pronomen, quod verum puto. Neque necessarium fuisse addere, multi loci Cornificiani comprobant veluti II, 17, 25: si qua spes erit usui futurum, si sine supplicio discesserit, II, 25, 39: necesse est, quoniam pallet, aegrotasse; necesse est peperisse, quoniam sustinet puerum infantem, III, 6, 11: aut officio facere (sc. dicemus) III, 6, 12: quoniam norint, pauca de nequitia eius dicturos. Denique II, 27, 43: ut si quis, cum accusetur ambitu magistratum petisse, ab imperatoribus saepenumero dicat apud exercitum donatum esse. Sic optimi libri cum secunda familia et Monasteriensi nisi quod in  $ep^{1}\pi$  dicat errore librariorum excidit. In deteriorum nonnullis interpolatum est se post donatum, in aliis ante donatum, falso K in maiore editione scripsit: apud exercitum se donatum esse, in editione autem minore ex Baiteri coniectura se saepenumero. Eadem est ratio loci IV, 5, 8: qua re unius alicuius esse similem satis habebit, quem in editione minore K contra primam et secundam librorum familiam sic scripsit: esse se similem. Pronomen interpolatum esse vel ex eo apparet, quod in cdd. deterioribus varie collocatur: esse se similem, se esse similem, se alicuius esse similem, se unius alicuius etc., se alicuius se esse similem.
  - I, 3, 4: divisio est per quam exponimus, quibus de rebus simus dicturi. Ita habet praeter secundam familiam is primae, qui proxime ad illam accedit,  $\mu$ ; contra ek qui sunt primae familiae cum multis aliis: simus acturi, quod ob eam causam cum Klotzio praeferendum videtur.
  - I, 4, 7: quoniam igitur docilem attentum benivolum auditorem habere volumus. Melior est auctoritas eorum codicum, qui ita verba collocant: auditorem volumus habere.
    - 1, 5, 8: benivolos auditores facere quattuor modis possumus:

ab nostra ab adversariorum nostrorum, ab auditorum persona, ab rebus ipsis. Nescio cur K solorum v et b codicum auctoritate fretus, quibus nunc sane Monast. accedit, ab rebus scripserit, cum ceteri habeant a rebus. Quamquam enim concedendum est, saepius Cornificium ab forma ante litteram r uti, tamen non desunt exempla alterius formae ante r scriptae: III, 21, 34 omnes cdd. habent a regibus Marciis et IV, 55, 68: aut a rebus consequentibus. Ne id quidem, quod scripsit K: ab nostra, pro a nostra, satis certum est. Loco simillimo, qui est III, 6, 1 recte haec posuit K in editione maiore: in huiusmodi causa principium sumetur aut a nostra, aut ab eius de quo loquemur, aut ab eorum qui audient persona, aut ab re; quamquam ibi ab nostra nonnulli habent cdd. ex deterioribus, quorum auctoritatem immerito secutus est K in editione minore. Ac ne quis putet, ideo hunc virum doctum postea sententia mutata ab nostra scripsisse, quod hoc magis ad usum Cornificii accommodatum videatur, ego numeravi undeviciens a ante n positum a scriptore, qualia eius verba K in editione maiore repraesentavit, ter tantum ab. Ex illis autem locis decem et novem quattuordecim omnium codicum auctoritate firmantur, uno loco qui est II, 17, 26 optimus Parisinus cum altera manu Bambergensis libri habet ab nobis, ceteri omnes a nobis; IV, 5, 8 scriptura a nomine non prorsus constat, sed nullus codex habet ab nomine; tribus qui restant locis: III, 6, 11 a nostra (bis scriptum) et IV, 56, 69: a nobis etsi libri non consentiunt, tamen meliorum auctoritate a sine dubio commendatur. Ex tribus autem locis, ubi K ab formam recepit, unus est de quo nunc loquimur, valde incertus, cum ex annotatione Kayseri non liqueat quid in optimis libris scriptum sit. In verba scriptoris ipsa recepit K ab nostra, in annotatione ex  $rcb \varrho^{18} \nu$  et Oudendorpianis quinque affert ab nostra, ex a<sup>2</sup>r a nostra persona, quod de r certe verum esse non potest, si quidem antea eum ab nostra habere recte refertur, qui autem codices habeant a nostra tacetur; si ex silentio Kayseri aliquid concludere liceret, in optimis et plurimis ita legi putandum In verbis, quae statim sequuntur: ab nostra persona codices variam scripturam non habere videntur, si credimus Kaysero; sed Trossius ipse ex suo codice, quem K r litera signavit, a nostra protulit, quocum Monasteriensis consentit. Tertius denique legitur III, 16, 28 ubi h qui est inter optimos cum e et Monasteriensi habet

a natura. Quodsi ex his exemplis certam aliquam legem statui posse putabimus, usum ab formae ante n literam a Cornificio omnino alienum fuisse nobis iudicandum erit.

(Continuabitur.)

Monasterii.

P. Langen.

#### Zu Ovidius.

Ov. Metam. III, 44: dispicit omne nemus.

So liest Haupt, dagegen Merkel despicit. Letzteres ist das richtige; denn da eben die gewaltige grösse der schlange beschrieben worden ist, so ist es natürlich, dass sie mit der grösseren hälfte des leibes emporgerichtet den ganzen wald überschaut und auf die bäume herabblickt; dispicit würde bedeuten, dass sie den hain durchspäht, wozu aber keine veranlassung vorliegt, da die wasser holenden Phöniker in unmittelbarer nähe der grotte sich befinden.

Ov. Metam. XV, 746:

quem marte togaque praecipuum non bella magis finita triumphis resque domi gestae properataque gloria rerum in sidus vertere novum stellamque comantem quam sua progenies.

Der dichter ergeht sich mit ziemlichem wortschwall in aufzählung der verdienste Cäsars und wiederholt mehrmals denselben gedanken: mit marte togaque weist er auf die kriegerische und friedliche tüchtigkeit des Cäsar hin und fügt hinzu, weniger die siegreichen kämpfe und die politische verwaltung der republik properataque gloria rerum hätten seine vergötterung herbeigeführt als die adoption des Augustus. Dass die worte bella finita triumphis dem marte und resque domi gestae dem togaque entsprechen, sieht jedermann ein; was soll aber der zusatz properataque gloria rerum = und der beschleunigte thatenruhm? Geht diese bezeichnung auf die kriegsthaten allein oder fasst sie beide zusammen? bleibt rerum unverständlich, während der ganze ausdruck wahrscheinlich auf die kurze aber thatenreiche lebenszeit Cäsars zu beziehen ist. Da in v. 752-58 nur auf die kriegsthaten bezug genommen wird, so könnte man fast vermuthen, dass v. 748 interpolirt sei.

| S | Dr | 0 | ttı | BU. |
|---|----|---|-----|-----|
|   |    |   |     |     |

C. Hartung.

### XIX.

Die quellen für die nachrichten der alten historiker über die Diadochenkämpfe bis zum tode des Eumenes und der Olympias.

(S. oben p. 305).

H.

1. Die unruhen in Babylon. — Erste vertheilung der satrapien.

Ueber die wirren in Babylon unmittelbar nach Alexanders tode haben wir einen ausführlichen bericht nur von Curtius (X 6—10) und Justin (XIII 1—4). Vergleicht man zunächst die ansichten und vorschläge der feldherrn über die thronfolge, so stellt sich ein merkwürdiges verhältniss heraus. Uebergangen sind bei Justin Nearchus, Aristonus und Python. Was Justin ferner unter Meleagers namen anführt, findet sich bei Curtius zum theil als Ptolemaeus ansicht, zum theil als die Nearchs. Es kommt hinzu, dass Meleagers worte bei Justin einen inneren widerspruch tragen. Denn zuerst eifert Meleager ganz wie Nearchus bei Curtius dagegen, dass man auf einen könig warten solle, der erst noch geboren werden müsse, obgleich doch thronerben da wären 1). Er stellt es dann frei, den sohn der Barsine, wie Nearchus bei Curtius, oder Arrhidaeus zu wählen. Weiterhin führt Meleager bei Justin als

<sup>1)</sup> Justin 2, 6 neque expectandum dum reges nascerentur, cum iam genitis uti liceret. Curt. 6, 11 expectari nondum ortum regem et qui iam sit, praeteriri, nec animis Macedonum convenire nec tempori rerum.

grund zur verwerfung des sohnes der Roxane seine persische abkunft an, ohne dabei zu bedenken, dass dieser grund ebenso gegen den sohn der Barsine spricht. Bei Curtius dagegen folgt die rede des Ptolemaeus; dieser verwirft richtig beide, sowohl den sohn der Roxane als den der Barsine, der persischen abkunft wegen 2). Hieraus folgt unzweifelhaft, dass Justin zwei reden in eine zusammengezogen hat; zugleich aber auch, dass man aus dieser differenz beider autoren noch nicht auf verschiedene quellen schliessen darf. Es liegt eben nur eine bei Justin nicht ungewöhnliche confusion vor. Hiervon abgesehen finden sich zwischen Justin und Curtius folgende differenzen:

- 1) nach Curtius (6, 9) ist Roxane bei Alexanders tode im sechsten, nach Justin (2, 5) im achten monat der schwangerschaft;
- 2) Meleager tritt bei Curtius unter heftigem protest gegen die wahl des Perdikkas ab und geht offen zu den phalangiten über (6, 20—24); bei Justin dagegen wird derselbe mit Attalus von den rittern abgesandt, um die phalangiten zu besänftigen, und bei dieser gelegenheit verrathen beide die sache der ritter (3, 2). Es kommt hinzu, dass in diesem punkte Diodor genau mit Justin übereinstimmt <sup>3</sup>), wodurch diese differenz entscheidend wird.
- 3) Nach Curtius 8, 2 ff. will Meleager den Perdikkas ermorden lassen, während bei Justin 3, 7 diese absicht Attalus zugeschrieben wird. Es ist überhaupt zu bemerken, dass Attalus bei Curtius gar nicht genannt wird.
- 4) Nach Just. 4, 1 geht Perdikkas aus freiem antrieb in die versammlung der phalangiten und bewirkt daselbst durch die macht seiner rede, dass diese ihn zum führer wählen. Abgesehen von der unwahrscheinlichkeit dieser nachricht ist dieselbe auch sonst den übrigen berichten widersprechend. Denn bei Curtius werden zweimal gesandte von den phalangiten zu den rittern geschickt, bevor

2) Curt. 6, 14 est cur Persas vicerimus ut stirpi eorum serviamus; Justin 2, 9 Roxanen esse originis Persicae, nec esse fas ut Macedonibus ex sanguine eorum, quorum regna delerint, reges constituantur.

<sup>3)</sup> Man vergleiche auch die ausdrücke Just. 3, 2, 11 legatos ad mitigandos eorum animos duos exproceribus, Attalum et Meleagrum, mittunt, qui potentiam ex vulgi adulatione quaerentes omissa legatione militibus consentiunt mit Diod. 2, 2 πρέσβεις απέστειλαν πρὸς τοὺς πεζοὺς ἐπ τῶν ἀξίωμα ἐχόντων ἀνθρῶν.... τῆς μὲν πρεσβείας οὐθεμίας ἐποιήσαντο μνείαν, τοὖναντίον θ' ἐπαινέσας αὖτούς χτλ.

eine einigung erfolgt 4). Es liegt hier jedenfalls wieder eine verwirrung von seiten Justins vor; was er aber zusammengeworfen hat, wem besonders die rede ursprünglich angehört, die er Perdikkas halten lässt, ist freilich nicht mehr zu ermitteln.

- 5) Nach Justin (4, 7) veranstaltet Perdikkas die lustration plötzlich ohne wissen Meleagers, während Curtius gerade das gegentheil berichtet 5).
- 6) Die bei der lustration ergriffenen phalangiten werden nach Curtius 9, 18 angesichts des ganzen heeres von den elephanten zertreten, während Justin bemerkt seditiosos supplicie tradi occulte iubet (4, 9). Zieht man occulte zu tradi, so ist die differenz evident; aber auch zu iubet gezogen widerspricht es Curtius angaben. Denn letzterer berichtet bei der ergreifung der rädelsführer, Perdikkas habe gedroht, mit der gesammten reiterei und den elephanten über die phalangiten herzufalten, wenn sie die auslieferung der schuldigen verweigerten. Damit ist jedes occulte iubere ausgeschlossen.

Wenn nun auch mancherlei von diesen differenzen von Justins nachlässiger art zu arbeiten herrührt, so viel wird jedenfalls übrig bleiben, dass man verschiedenheit der quellen bei Justin und Curtius constatiren kann. Es fragt sich jetzt, wie sich die nachrichten der übrigen schriftsteller hierzu verhalten. Erwähnt ist schon, dass Diodor (2, 2—3) Meleagers übergang zu den phalangiten in derselben weise wie Justin erzählt; damit ist aber auch schon entschieden, dass Diodor einer andern quelle als Curtius gefolgt ist. Auch Meleagers tod berichtet er anders als Curtius; denn nach diesem (9, 21) wird Meleager bald nach der lustration in einem tempel ermordet. Es scheint also nach diesem berichte keine besondere anklage gegen Meleager eingeleitet zu sein, während dies nach Diodor geschieht 6). Indes ist nichts dagegen zu sagen, wenn man wie Droysen (p. 35 anm.) beide berichte vereinigt.

Die verhandlungen und die streitigkeiten bei der königswahl hat Diodor sehr kurz zusammengefasst: bei der schliesslichen lösung aber bemerkt er: οἱ χαριέστατοι τῶν ἀνδρῶν ἔπεισαν αὐτοὺς

βουλήν κατ αὐτοῦ πεποιημένον ἐκόλασε.

<sup>4)</sup> Dasselbe sagt auch Phot. 3 είτα διαπφεσβεύονται πρός αλλήλους πολλάχις καὶ τέλος συμβαίνουσι.

<sup>5)</sup> Justin 4, 7 repente ignaro collega. Curt. 9, 11 communi consilio.
6) Perdikkas ἐπιλαβόμενος οἰκείας διαβολῆς καὶ κατηγορίας ὡς ἐπι-

öμονοῆσαι. Hiermit ist Plut. Eum. 3 zu vergleichen. Dort wird nämlich erzählt, dass Eumenes, als die andern ritter Babylon verliessen, in der stadt geblieben sei und vermittelungsversuche gemacht habe?). Somit wird Diodor unter den χαριέστατοι vorzüglich Eumenes verstanden haben. Der auszug aus Arrian endlich berichtet nur von verhandlungen.

Das resultat ist demnach zunächst folgendes. Die kurzen nachrichten bei Diodor, Arrian und Plutarch können auf dieselbe quelle zurückgeführt werden; Curtius dagegen hat eine andere benutzt als Diodor und Justin. Fraglich bleibt, ob Diodor und Justin aus derselben quelle geschöpft haben; in einem punkte stehen beide gemeinsam Curtius gegenüber, ein anderer, der zeitpunkt der lustration, trennt sie. In letzterem aber weicht Diodor, wie schon gesagt, nicht nur von Justin und Arrian, sondern auch von Curtius ab. Man wird also hier eine nachlässigkeit Diodors annehmen müssen. Entschieden kann die frage über Justins quelle hier noch nicht werden; Curtius dagegen mag in diesem abschnitte eine quelle benutzt haben, der er schon im leben Alexanders folgte und die bis zur vertheilung der satrapien reichte. Denn er hätte ja auch mit Alexanders tode schliessen können 8).

<sup>7)</sup> Κπράϋνε πολλούς τῶν πεζῶν καὶ πρὸς τὰς διαλύσεις ἡδίους ἐποίησεν.

<sup>8)</sup> Droysen hat seine darstellung dieser ereignisse in Babylon aus Curtius und Justin zusammengestellt, aber mit bevorzugung des ersteren. So folgt er in der wichtigen differenz über den übertritt Meleagers zu den phalangiten Curtius. Ob mit recht oder unrecht, ist erst dann zu entscheiden, wenn man weiss, wessen quelle die bessere ist. Entschieden falsch aber ist Droysens verfahren, wenn er die überlieferung Justins als in sich unglaubhaft darzustellen sucht. P. 25, anm. 11: "dies scheint mir minder glaublich; die versammelten würden gewiss zu solcher mission jemanden gewählt haben, auf dessen treue sie sich mehr verlassen konnten". Nach dem, was Meleager bei Justin sagt, konnten die feldherrn nicht mehr misstrauen gegen ihn hegen, als gegen jeden andern, dessen meinung überstimmt war. Die versammelten mögen ihn aber abgesandt haben, weil er bei den phalangiten beliebt war. Wäre Kraterus zugegen gewesen, so würden sie wahrscheinlich ihn geschickt haben. Es kommt hinzu, dass Meleagers rede bei Justin einen widerspruch in sich hat, während die art und weise seines überganges zu den phalangiten durch Diodors bericht gestützt wird. Also in der rede Meleagers hätte Droysen den widerspruch suchen, aber nicht Meleagers übertritt, der in derselben weise auch anderweitig feststeht, durch Jenes frühere, sich selbst widersprechende widerlegen sollen. Freilich giebt Curtius bericht mehr gelegenheit zu einer effectvollen darstellung; und dieser umstand scheint nicht ohne einfluss auf die auswahl

Uebereinstimmend dagegen haben Justin und Curtius einen punkt, den die übrigen berichterstatter bei der kürze ihrer darstellung übergangen haben. Justin 2, 14 sagt am schluss der verhandlungen der feldherrn unter sich, dass für den sohn der Roxane vier tutores, Leonnatus, Perdikkas, Kraterus und Antipater bestimmt wurden. Dasselbe, nur genauer, berichtet Curtius (7, 8): Pithon consilium Perdiccae exequi coepit tutoresque destinat filio ex Roxane futuro Perdiccam et Leonnatum, stirpe regia genitos. Adiecit, ut in Europa Craterus et Antipater res administrarent. Tum iusiurandum a singulis exactum. Der unterschied ist nur der, dass dies bei Justin vor, bei Curtius dagegen nach dem übertritt Meleagers stattfand. Dem entsprechend sagt dann Curtius nach der aussöhnung beider parteien (8, 22): ut Meleagrum tertium ducem acciperent. Hierauf muss wohl Leonnatus zurückgetreten sein; denn er tritt überall nur erst wieder als satrap seiner provinz auf<sup>9</sup>).

Die hauptbedingung des vertrags war aber die anerkennung des Arrhidaeus als könig, jedoch mit der klausel, dass dem sohne der Roxane die mitherrschaft gesichert bleibe. So ausdrücklich Arrian und Dexippus bei Photius und fast mit denselben worten; auch Justin berichtet dasselbe (4, 2, 3). Diodor und Cartius haben die bestimmung über den sohn der Roxane nicht; ersterer spricht aber dann beharrlich von königen 10).

Die vertheilung der hauptämter des reiches giebt Photius nach Arrian folgendermassen an: 1) Antipater strateg in Europa; 2) Kraterus προστάτης τῆς ᾿Αξξιδαίου βασιλείας; 3) Περδίακαν δὲ χιλιαρχεῖν χιλιαρχίαν ῆς ῆρχε Ἡφαιστίων. (τὸ δὲ ἦν ἐπιτροπὴ τῆς ξυμπάσης βασιλείας); 4) Meleager hyparch des Perdikkas. Im auszuge aus Dexippus werden diese bestimmungen dahin zusammengefasst, dass die herrschaft überging auf Arrhidaeus, Roxanes sohn καὶ εἰς τοὺς ἀμφὶ Περδίακαν, οῦ κρίσει τῶν Μακεδόνων ἐπετρόπευον αὐτοῖς τῆν ἀρχήν. Ebenso hebt Diodor nur Perdikkas her-

der quellen Droysens gewesen zu sein, wie auch die stelle über die bestrafung der rädelsführer bei der lustration beweist (p. 35).

<sup>9)</sup> Droysen p. 46.
10) Droysen p. 31, a. 22 sagt: "der auszug des Photius aus Arrian erwähnt die klausel nicht; sie muss dagewesen sein, da es sich demnächst immer von "den königen" handelt". Allerdings nicht in §. 3, wohl aber schon vorher in §. 1.

vor (2, 4); er heisst bei ihm ἐπιμελητὴς τῆς βασιλείας. Mit diesen worten bezeichnet aber Diodor entschieden die stellung des Perdikkas, wie sie später war nach Meleagers tode. Denn, wie aus allem hervorgeht, hat Perdikkas jetzt noch Meleager in einer, wenn nicht ganz ebenbürtigen, so doch seine macht sehr beschränkenden stellung neben sich. Erst nach Meleagers tode bekommt er die unumschränkte gewalt, die durch ἐπιμελητής bezeichnet wird. Diodors fehler scheint hier aus seinem bestreben, die verhältnisse so kurz wie möglich darzustellen, hervorgegangen zu sein. Ausserdem sagt er bei der übertragung der chiliarchie an Seleukus (3, 4), die dort εππαρχία των έταιρων genannt wird, dass dieselbe zuerst Hephaestion, dann Perdikkas und nach diesem Seleukus bekleidet habe. Demnach ist also auch bei Diodor Perdikkas chiliarch gewesen. Freilich bleibt dabei fraglich, ob Perdikkas diese chiliarchie schon zu lebzeiten Alexanders unmittelbar nach Hephaestions tode erhielt oder erst nach dem Alexanders. Das erstere könnte man aus Plut. Eum. 1 folgern. Dort heisst es, dass Eumenes die hipparchie des Perdikkus erhalten habe, als dieser in die taxis des Hephaestion aufgerückt sei. Dagegen aber spricht Arrian bei Photius (3) ganz ausdrücklich von der übertragung der chiliarchie an Perdikkas nach beilegung der streitigkeiten, so dass derselbe also bis dahin noch nicht chiliarch gewesen war. Damit stimmt vollkommen Arrian VII 14, 10 überein 11). Vielleicht löst sich der widerspruch in folgender weise. Wenn auch Alexander nach Hephaestions tode keinen neuen chiliarchen, der nach Diod. XVIII 48, 4 δευτερεύων κατά την έξουσίαν war, ernannte, so konnten doch die hetärenreiter nicht ohne führer bleiben. Der oberbefehl über diese war aber offenbar die erste militärische stellung im heere Alexanders; daher konnte, wenn Alexander dem Perdikkas die führung über diesen truppentheil übertrug, Plutarch auch dieses schon mit προέρχεσθαι (aufrücken) bezeichnen, wenn auch nicht damit die chiliarchie verknüpft war. Mit namen nennt übrigens auch Plutarch im Eumenes die chiliarchie nicht (ἀποθανόντος Ηφαιστίωνος είς την ξαείνου προηλθε τάξιν). Somit ist es sehr wahrscheinlich, dass Diodor seine quelle, die neben den an-

<sup>11)</sup> Ο ὅχουν οὐθὲ ἄλλον τινὰ ἔταξεν ἀντὶ Ἡφαιστίωνος χιλίαρχον ἐπὶ τἢ ἔππφ τἢ ἑταιριχὴ ᾿Αλέξανθρος, ὡς μὴ ἀπόλοιτο τὸ ὅνομα τοῦ Ἡφαι-στίωνος ἐχ τῆς τάξεως.

dern bestimmungen auch Perdikkas ernennung zum chiliarchen hatte, sehr gekürzt hat und gleich, um alles kurz abzuthun, Perdikkas spätere stellung nennt, was ihn aber nicht hindert, gleich darauf (3, 4) doch dessen chiliarchie zu erwähnen. Sehr richtig bemerkt Droysen (p. 32), dass diese stellung, die unter Alexander nur ehrenstellung ohne thatsächliche macht war, jetzt unter dem schwachen Philipp Arrhidaeus in wirklichkeit die regierung des reiches bedeutete, weshalb auch Arrian sagt: τὸ δὲ ἦν ἐκιτροπὴ τῆς ξυμπάσης βασιλείας. Wie jedoch Meleagers stellung zu Perdikkas gewesen ist, bleibt ziemlich dunkel. Arrian nennt ihn nur υπαρχος τοῦ Περδίκκου; Justin bezeichnet die stellung beider (4, 5) mit den worten: castrorum et exercitus et rerum cura Meleagro et Perdiccae assignatur. Naturgemäss ist, dass Perdikkas den oberbefehl über die reiterei, Meleager den über das fussvolk erhielt; dies ist mit castrorum et exercitus cura im allgemeinen bezeichnet. Was dagegen mit rerum cura gemeint ist, bleibt unklar; vielleicht soll es die oberleitung des reiches bedeuten (ἐπιτροπή τῆς βασιλείας).

Es bleibt noch übrig, Kraterus verhältnis zu Antipater zu betrachten; da dieses auch nach der satrapienvertheilung dasselbe bleibt, so müssen auch die stellen, in denen dort davon gehandelt wird, gleich hier mit betrachtet werden. Arrian sagt an der späteren stelle (Phot. 7) nur allgemein, die herrschaft über die völker jenseits Thrakien in Europa sei Kraterus und Antipater übertragea. Im auszug aus Dexippus dagegen heisst es, der früheren stelle aus Arrian (Phot. 3) genau entsprechend: Αντίπατρος έπὶ πᾶσι Μαχεδόσι και . . . στρατηγός αὐτοχράτωρ ετέτακτο. **κηδεμονίαν καὶ όση πρ**οστασία της βασιλείας, Κράτερος ἐπειράπη. Dass Diodor (3, 2) an der späteren stelle Kraterus ganz ausgelassen hat, ist schon erwähnt. Justin endlich sagt (4, 5): Macedoniae et Graeciae Antipater praeponitur; regiae pecuniae custodia Cratero traditur; bei der satrapienvertheilung wird Makedonien nicht erwähnt. Seine custodia regiae pecuniae aber mag, wie Droysen (p. 48 a. 67) bemerkt, ein wichtiger zweig von Kraterus wirkungskreis gewesen sein.

Es folgt die vertheilung der satrapien. Die enge übereinstimmung zwischen Diodor, Arrian und Dexippus ist bereits bis zu dem punkte dargelegt, an welchem Photius im auszug aus Arrian

abbricht. Holen wir zunächst Justins und Curtius angaben bis zu diesem punkte nach.

| Diod., Arr., Dexipp. | Justin 4, 10—16.                                          | Curtius 10.                                                          |
|----------------------|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| Ptolemaeus.          |                                                           | Ptolemaeus — Aegypti<br>et Africae gentium<br>quae in ditione erant. |
| (Kleomenes).         | cui ad tractandam pro-<br>vinciam Cleomenes ad-<br>ditur. |                                                                      |
| Laomedou.            | Laomedon Mytilenaeus<br>Syria.                            | Laomedon — Syria<br>cum Phoenice.                                    |
| Philotas             | }                                                         | Philotas — Cilicia.                                                  |
| Python.              | Pitho Illyrius — Media                                    | · ·                                                                  |
| •                    | maior.                                                    |                                                                      |
| Eumenes.             | Atropatos — Media minor.                                  |                                                                      |
| •                    | Coenos (?) Susiana<br>gens.                               |                                                                      |
| Antigonus.           | Antigonus — Phrygia                                       | Anticonus — Lycia                                                    |
|                      | maior.                                                    | cum Pamphylia et<br>maiore Phrygia.                                  |
|                      | Nearchus — Lycia et<br>Pamphylia.                         |                                                                      |
| Kassander (Asander). | Cassander — Caria.                                        | Cassander — Caria.                                                   |
| Menander.            | Menander — Lydia.                                         | Menander — Lydia.                                                    |
| Leonnatus.           |                                                           | Leonnatus — Phrygia<br>minor.                                        |
| Lysimachus.          | Lysimachus — Thracia et regiones Pontici                  |                                                                      |
|                      | maris.                                                    |                                                                      |
| Antinatar            | morrs.                                                    |                                                                      |
| Antipater.           | Eumeues — Cappadocia                                      | Cappadocia Eumeni                                                    |
| •                    | cum Paphlagonia.                                          | cum Paphlagonia ces-<br>sit, praeceptumque est,                      |
|                      |                                                           | ut regionem eam us-<br>que ad Trapezunta                             |
|                      |                                                           | defenderet.                                                          |
|                      |                                                           | Pithon — Media.                                                      |
|                      | ·                                                         | Lysimachus — Thracia                                                 |
|                      |                                                           | appositaequeThraciae<br>Ponticae gentes.                             |
|                      | •                                                         |                                                                      |

Zu bemerken ist zunächst, dass die stelle bei Justin entsetzlich

verstümmelt ist. So beruht der name Coenus völlig auf conjectur; wer aber Susiana bekam, ist aus den andern berichterstattern nicht zu ersehen. Justins abweichungen von Diodor, Arrian und Dexippus sind folgende: 1) nach Media maior ist Atropatos mit Media minor gleich eingeschoben. Bei Diodor folgt er erst später; 2) Eumenes ist bei Justin der letzte in der aufzählung der satrapen des westens; 3) Nearchus wird nur bei Justin erwähnt. Seine provinzen geben sämmtliche übrigen berichterstatter übereinstimmend Antigonus. Droysen (p. 42, a. 54) giebt Justin recht, denn "man müsste sich wundern, wenn der admiral, offenbar eine der einflussreichsten personen bei hofe, leer ausgegangen wäre; seine früheren verhältnisse zu Lykien und Pamphylien und die für die marine sehr glückliche lage dieser länder scheinen der annahme noch mehr gewicht zu geben". Das schweigen der andern quellen erklärt er ferner daraus, dass Nearchus seine provinzen früh an Antigonus abgegeben habe, um bei der flotte in Babylon bleiben zu können. Das übereinstimmende schweigen wäre jedoch nur zu erklären, wenn sämmtliche anderen berichterstatter aus ein und derselben quelle geschöpft hätten. Nun hat aber Curtius, der offenbar nach andern quellen als Diodor, Arrian und Dexippus gearbeitet hat, genau ebenso wie die eben erwähnten schriftsteller die streitigen länder Antigonus zuertheilt. Ich glaube daher mehr, dass hier wieder einmal eine confusion Justins vorliegt; vielleicht war bei Trogus zu lesen, dass die beiden provinzen, Lykien und Pamphylien, die früher unter Nearchus gestanden hätten, (Arr. III 6, 6) Antigonus zuertheilt seien. Die beiden andern abweichungen betreffen die reihenfolge und lassen sich als von Trogus absichtlich gemachte erklären. Medien, das an der grenze der westlichen und östlichen satrapien liegt, erhält zwei herren; der östliche theil wird nun bei Diodor auch erst in der reihe der östlichen provinzen aufgezählt, während Justin beide Medien hinter einander nennt. Bei Eumenes endlich erzählt Diodor, dass dessen provinz noch nicht Dies unterbricht die aufzählung; deshalb mag unterworfen sei. Trogus ihn an das ende dieses abschnittes gestellt haben; Justin hat dann allerdings diese weiteren ausführungen übergangen.

Curtius weicht mehr ab; zu anfang folgt er von Aegypten bis zum Hellespont der meeresküste, dann aber nennt er ohne jedes erkennbare princip nur noch Kappadokien, Medien und Thrakien.

Für die östlichen provinzen hat leider Photius aus Arrian nichts erwähnt; auch Curtius schweigt gänzlich. Es bleiben demnach bloss Diodor, Dexippus und Justin übrig.

Dexippus. Ήσαν δε άρχοντες Ίνδων μεν απάντων Πώρος καὶ Ταξίλης, άλλ' ὁ μὲν Πῶρος οδ εν μέσφ Ίνδοῦ ποιαμού καὶ Υδάσπου νέμονται, Ταξίλης δὲ των λοιπων. Πίθων δέ τις τῶν τούτοις δμόρων ήγελο, πλην Παροπαμισάδων. οί δὲ συνάπτοντες Ίν- τὴν δὲ παρὰ τὸν Καύ- Parapameson finem

δοίς, οσοι ύπο τοίς μονται, Όξυάρτη τῷ Βακτρίω, δς ην Ρωξάνης παιήρ, είς άρχην απενεμήθησαν.

Sibyrtius — Arachosia Sibyrtius — Arachosia Sibyrtius — Arachossi und Gadrosia. Stasanor von Soli — Stasanor — Drancae Aria und Drangene. Philippus — Sogdiana. Philippus — Baktria Amyntas — Bactriani.

kania. Neoptolemus — Kar-Peukestas — Persis. mania, Peukestas — Persis.

(Oropius — Sogdiana?).

tamia.

Diodor 3, 3. (Lücke).

Taxiles?

Καυχασίοις όρεσι νέ- μαζομένην δε Παροπαμισαδῶν, προςώρισεν 'Οξυάρτη τῷ Βακτριανώ, ού την θυγατέρα 'Ρωξάνην γεγαμηχώς ην Αλέξανδρος.

> und Kedrosia. Aria und Drangene. und Sogdiana.

> thyaea und Hyrkania.

Tlepolemus — Kar-Peucestes — Persae. mania.

Atropates — Media. Seleukus — Babylonia. Seleukus — Babylonia. Archon — Babylonii. Archelaos — Mesopo-Arkesilaus — Meso-Arcesilaus — Mesopotamia.

Justin 4, 19—23. Terras inter omnes Hydaspem et Indum Taxiles habebat. In colonias in Indis conditas Pithon Agenoris filius mittitur.

ασον αειμένην, ονο- Caucasi montis Oxyartes accepit.

Cedrussique.

et Arei.

Sulceus Stagnor (†) - Sogdiani.

Philippus — Parthi. Phrataphernes — Hyr-Phrataphernes — Par-Phrataphernes — Hyrcani.

> Tlepolemus — Carmani.

potamia.

Philologus. XXXVI. bd. 3.

**32** 

Dieser aufzählung der östlichen satrapien geht bei Justin (2. 17) voraus: Summus castrorum tribunatus Seleuco Antiochi filio cessit. Stipatoribus regis satellitibusque Cassander, filius Antipatri, praesicitur. Photius auszug aus Dexippus hat zwischen den westlichen und östlichen satrapien nur die worte: Περδίππας δέ την Ήφαιστίωνος χιλιαρχίαν, die weder mit dem vorhergehenden noch dem folgenden in irgend welchem grammatischen zusammenhang stehen. Bei Diodor (3, 4) folgt erst nach der ganzen aufzählung die erwähnung des Seleukus, und zwar heisst es hier ausdrücklich, dass seine stelle zuerst Hephaestion, dann Perdikkas inne gehabt habe. Hierauf folgt bei ihm: ὁμοίως δὲ καὶ Ταξίλην καὶ Πῶρον κυρίους εἶναι τῶν ἐδίων βασιλειῶν, καθάπερ αὐτὸς Αλέξανδρος ήν τεταχώς. Hier ist zunächst όμοίως ohne jede beziehung; noch auffälliger aber ist, dass hier die indischen fürsten noch einmal erwähnt werden, mit denen doch '(2. 3) die aufzählung der östlichen satrapien begonnen hat. Drittens kommt noch hinzu, dass im anfang von 2. 3 eine lücke sein muss; wenigstens hat συνορίζουσαν keine erklärung. Mir scheint deshalb der ganze 2. 4 an der unrechten stelle zu stehen. Bei Dexippus wird nach der mit Arrian übereinstimmenden aufzählung der länder Antipaters über Kraterus stellung genauer als sonst wo gehandelt; es folgen dann jene oben erwähnten unklaren worte über Perdikkas chiliarchie des Hephaestion. Dann erst geht er zu den östlichen provinzen über. Ganz ebenso steht bei Justin jene oben angeführte stelle über Seleukus und Kassander zwischen den westlichen und östlichen satrapien. Es scheint daraus hervorzugehen, dass in der quelle die westlichen satrapien als die bedeutendsten in den vordergrund gestellt worden sind; nach denselben ist im anschluss an die bemerkungen über Kraterus und Antipater über die wichtigsten reichsämter gehandelt worden; dann erst folgte mehr der vollständigkeit wegen, denn als wichtiger punkt die aufzählung der öst-So konnte auch Photius im auszug aus Arrian lichen länder. leicht dazu kommen, nur die westlichen anzuführen. Endlich könnte auch bei Diodor der ausdruck im anfang der aufzählung der östlichen satrapien (3, 2): τας δε κατά την Ασίαν παραλελειμμέναι σατραπείας, darauf hinweisen, dass vorher von etwas anderm als von satrapien die rede war. In der quelle mag also zunächst nach den bemerkungen über Kraterus von Seleukus chi-

liarchie gehandelt sein, wovon Photius worte im auszug aus Dexippus ein verwirrter rest sind. Wie nun Seleukus Perdikkas stellung erhält, so bekommt Kassander die des Seleukus; also schloss sich Kassanders erwähnung naturgemäss an die des Seleukus, wie dies auch bei Justin zu lesen ist. Dann wird zu den östlichen satrapien übergegangen, vielleicht mit jenem ausdruck παραλελειμμένας. Nach den worten Diodors (3, 2): ἀλλ' ἐᾶν ὑπὸ τοῦς αὐτοὺς ήγεμόνας τεταγμένας, schliesst sich dann ohne anstoss an (§. 4):  ${}^{ullet}$ Ομοίως  ${}^{ullet}$ ε καὶ  ${}^{ullet}$ Ταξίλην καὶ  ${}^{ullet}$ Π ${}^{ullet}$ Ορον κυρίους ε ${}^{ullet}$ ται τ ${}^{ullet}$ υν  ${}^{ullet}$ Ομοίως  ${}^{ullet}$ σιλειῶν. So erklärt sich die infinitivconstruction, die nun wie das vorhergehende žav zu ždože gehört, während sie im vorliegenden texte von dem durch einen andern satz getrennten žružev abhängig gemacht werden muss. Zweitens aber erklärt sich jetzt auch δμοίως; denn auf gleiche weise wie die satrapen sollten auch die früheren könige bleiben (σατραπείας — βασιλειῶν). Im zusammenhang lautet dann also die stelle: Τὰς δὲ κατὰ τὴν Ασίαν παραλελειμμένας σατραπείας έδοξε μη κινείν, άλλ' έαν υπό τους αὐτοὺς ἡγεμόνας τεταγμένας όμοιως δὲ καὶ Ταξιλην καὶ Πῶρον πυρίους είναι των ιδίων βασιλειών, παθάπερ αὐτὸς Αλέξανδρος ην τεταχώς. Mit den worten (ζ. 3) τούτων δε ist dann die genauere angabe der länder der beiden könige gefolgt, und zwar zunächst die von Porus reich, die aber ausgefallen ist, wie das folgende συνορίζουσαν beweist. Damit haben wir aber auch die reihenfolge des Dexippus, d. h. die streng geographische von osten nach westen: Porus, Taxiles, Pithon. Freilich hat hierbei Photius das land des Taxiles dem Porus gegeben; richtig hat hier Justin terras inter amnes Hydaspem et Indum Taxiles habebat. hier lag die stadt Taxila, während Porus reich erst hinter dem Jedenfalls ist dies versehen Photius zuzu-Hydaspes begann. schreiben, dessen auszug überhaupt hier sehr fehlerhaft ist. übrigen herrscht dann mit der einzigen ausnahme, dass Diodor Pithon ausgelassen hat, bis auf Stasanor in der reihenfolge wie in den angaben zwischen Dexippus, Diodor und Justin vollkommene übereinstimmung.

Im weiteren finden sich in der reihenfolge der provinzen zwischen Dexippus und Justin keine widersprüche. Diodor hat Karmanien und Persien umgestellt und führt erst jetzt die östliche hälfte Mediens auf, die Justin schon früher mit erwähnt hat. In

den namen der satrapen ist von Phrataphernes abwärts wenigstens zwischen Diodor und Justin übereinstimmung; bei Photius dagegen herrscht an dieser stelle arge verwirrung. Nach Peukestas wird ein gewisser Oropius als satrap von Sogdiana genannt, welches land doch nach Photius eigenen worten Philippus erhalten hatte. Auch wenn man die worte: την δε Σογδιανών βασιλείαν Όρωπιος είχεν, auf die zeit vor der theilung bezieht, wird die stelle nicht klarer. Denn wer die satrapie dann erhalten hat, ist nicht zu ersehen aus den folgenden worten: ἐπεὶ δὲ τύχη τις αὖτῷ συνέπεσεν, Επαναστάσεως αλτίαν φεύγοντι παραλυθήναι τής άρχης, τότε χοινῶς αὖτῶν τὴν ἀρχὴν εἶχε. Es könnte höchstens der kurz vorher erwähnte Peukestas gemeint sein. Aber abgesehen davon, dass Photius dadurch mit seiner früheren angabe in widerspruch tritt, ist es auch an sich ganz unmöglich, dass Peukestas zwei räumlich so weit getrennte länder wie Persis und Sogdiana verwaltet habe. Mit Seleukus ist Photius offenbar in die zweite theilung gerathen. Vielleicht liegt in Oropius der name des Sibyrtius versteckt, der ja nach der zweiten theilung durch Eumenes sein land verlor. Endlich giebt Photius für Arkesilaus Archelaus. Die verwechslung beider namen ist sehr leicht; hier mag also ein handschriftlicher fehler vorliegen 12).

Noch schlimmer aber steht es mit Justin ¿. 23: es handelt sich hier um die satrapien Baktrien, Sogdiana und Parthien. Von diesen hat Philippus bei Dexippus und Diodor Sogdiana; letzterer giebt ihm ausserdem noch Baktrien. Parthien nebst Hyrkanien hat bei ihm Phrataphernes. Bei Dexippus sind Baktrien und Parthien ausgelassen. Hätten wir also bloss die nachrichten dieser beiden, so würde man an nichts anstoss nehmen; es hätte dann Photius immer nur eine provinz genannt und die andere übersehen. Nun hat aber Justin noch einige namen mehr. Freilich ist die stelle so verderbt, dass man sicheres kaum herauslesen kann. In der tabelle ist bei Justin Jeeps text gegeben; es sind mancherlei emendationen gemacht, keine wohl in dem glauben, etwas sicheres festgestellt zu haben. Jeep hat sich ziemlich eng an die überlieferung angeschlossen; er glaubt, dass Justin an dieser stelle in die zweite

<sup>12)</sup> Droysen (p. 51) entscheidet sich für Archelaus, weil derselbe schon unter Alexander strateg von Susiana war.

theilung gerathen sei. Dafür spricht, dass die Parther Philipp Aber auch damit kommen wir nicht über die zuertheilt werden. schwierigkeiten hinweg. In Sulceus (die handschriften haben scitheus, sycheus, soluceos, sulceos) steckt vielleicht der name der Skythen, d. h. der Saken, der nachbarn der Sogdianer; es sind diese dann als anhängsel der Sogdianer mitgenannt worden. In Amyntas ferner steckt wohl nur die erwähnung, dass derselbe die provinz Baktrien unter Alexander verwaltet habe (Arr. IV, 17, 3). Vollkommen zur klarheit zu kommen ist hier unmöglich; denn niemand kann wissen, welche confusion schon Justin in seinem auszuge gemacht hat. Dieser ist dann noch möglichst corrumpirt überliefert worden.

Arrian und Diodor stimmen, wie wir gesehen haben, in beiden satrapienvertheilungen sowohl im ausdruck als in der reihenfolge überein; und doch ist letztere in beiden vertheilungen jedesmal eine andere. Wenn nun Justin mit nur geringen ausnahmen bei der ersten dieselbe anordnung hat, so muss doch wohl auch bei ihm dieselbe quelle oder eine aus jener sammende zu grunde gelegen haben. Wichtig vor allem scheint mir dabei zu sein, dass gerade in der mitte zwischen den westlichen und östlichen satrapien über gewisse reichsämter gehandelt wird. Auch der übergang zu den östlichen ländern in Bactriana ulteriore et Indiae regionibus priores praefecti retenti erinnert an Diodors ,,ξαν υπό τους αὐτους ήγεμόνας τεταγμένας" (3, 2). Natürlich ist unter Bactriana ulterior das land des Oxyartes zu verstehen. Nimmt man dazu die anordnung des gesammten stoffes und die eine übereinstimmung mit Diodor gegen Curtius bei Meleagers übertritt zu den phalangiten, so wird die wahrscheinlichkeit, dass Justin dieselbe quelle wie Diodor und Arrian benutzt hat, noch grösser. Die widersprüche sind aus Justins nachlässigkeit und dem schlechten text zu erklären.

Den schluss des capitels bildet bei Diodor die bestimmung über die Alexanderleiche, die Justin, allerdings an anderer stelle, fast mit denselben worten giebt.

Diod. 3, 5.

Justin 4, 6.

Επὶ δὲ τὴν κατακομιδὴν τοῦ σώ- Iubeturque Aridaeus rex corpus ματος και την κατασκευην της άμάξης της μελλούσης χομίζειν

Alexandri in Ammonis templum deducere.

Diod. 3, 5.

Justin 4, 6.

τὸ σῶμα τοῦ τετελευτηχότος βασιλέως εἰς ᾿Αμμωνα ἔταξαν ᾿Αδδιδαῖον.

Hierbei begeht nur Justin den unsinn, den könig Philipp Arrhidaeus mit dem feldherrn Arrhidaeus zu verwechseln.

# 2. Der lamische krieg.

Dass Justin den lamischen krieg nur his Leonnatus tod erzählt, ist bereits erwähnt; ebenso, wodurch er bewogen werden konnte, an diesem punkte abzubrechen. Die ursachen zum kriege stellt er richtig dar und in übereinstimmung mit Diodor und Curtius (Justin. XIII 5; Diod. XVII 109. 111. XVIII 8; Curt. X, 2) 15). Aber schon im folgenden hat Justin durch die sinnlose weise seines excerpirens die sachlage schief dargestellt: §. 7. Quod cum nuntiatum Alexandro esset (die weigerung Athens seine verbannten wieder aufzunehmen), mille naves longas sociis imperari praeceperat, quibus in occidente bellum gereret, excursurusque cum valida manu fuerat ad Athenas delendas. Die stelle muss durch Curtius (X 2) und Diodor (XVIII 4, 4) erklärt werden. Nach Curtius hat Alexander die absicht einen rachezug gegen die Athener zu unternehmen, weil er glaubte, sie hätten mit Harpalus gemeinsame sache gemacht 14). Als er dann erfährt, dass Harpalus von denselben abgewiesen sei, giebt er den zug auf, erlässt aber jenen befehl über die zurückberufung der verbannten. So ist auch die zeitfolge bei Diod. XVII 108. 109. Hierzu kommt nun das, was

13) Zu bemerken ist übrigens, dass Diod. XVIII 86 und Plut. Alex. 49 aus derselben quelle geschöpft sind. Es handelt sich um das verhältnis der Aetoler zu Alexander.

Diod. 8, 6.

Plut.

Καὶ γὰρ ὁ βασιλεὺς ἠπειληχώς ἦν, ώς οὐχ Οίνιασων παϊσες, ἀλλ' αὐτὸς ἐπιθήσει τὴν σίχην αὐτοῖς. 'Εφοβούντο γάρ ' Αλέξανδρον Αλτωλοί διά την Οίνιαδων άνάστασιν' ην πυθόμενος ούχ Οίνιαδων έφη παϊσάς, άλλ' αύτον επιθήσειν δίχην Αλτωλοῖς.

14) Curt. X 2, 2 classem parari iubet Athenas protinus petiturus.

Diodor <sup>14</sup>) unter den testamentarischen bestimmungen Alexanders (XVIII 4) über die rüstungen zu einem zuge gegen Karthago erwähnt. Diese beiden verschiedenen dinge liegen der stelle Justins zu grunde.

Weiterhin giebt Justin die stärke des griechischen heeres auf 30,000 mann an. Fosst man diese angabe als runde zahl, so entspricht sie dem berichte Diodors (c. 9 und 11). Letzterer giebt keine gesammtzahl; seine angaben sind:

XVIII 9, 1: 8000 söldner von Taenarum 15)

9, 5: 7000 Aetoler

11, 3: 5000 athenische πεζοί πολιτιχοί

22500

Die contingente der bundesgenossen sind nicht mit aufgezählt; doch kann man sie unmöglich hoch ansetzen; denn mit ausnahme der Thessaler waren es unbedeutende staaten, und in der kurzen zeit konnten sie nicht mehr so grosse rüstungen machen wie die schon lange auf den krieg vorbereiteten Athener und Aetoler. Schliesslich hatten sie wohl auch nicht den eifer wie jene. Mit ihnen zusammen mag das heer gegen 30000 mann betragen haben <sup>16</sup>). Neben dieser landmacht rüsteten die Griechen nach Justin 5, 8 noch 200 schiffe aus. Sehr unklar sind hierüber Diodors angaben; denn nach 10, 2 beschliessen die Athener 200 trieren und 40 te-

15) Dass diese zahl Diod. XVII 108 nicht widerspricht, ist bereits

von Wesseling zur genüge dargelegt.

<sup>14)</sup> Diod. l. c.: Χιλίας μέν ναθς μακράς μείζους τριήρων ναυπηγήσασθαι κατά την Φοινίκην και Συρίαν και Κιλικίαν και Κύπρον πρός την στρατείαν την επί Καρχηδονίους.

<sup>16)</sup> Einen catalog der bundesgenossen hat ausser Diodor noch Pausanias (I 25, 4). Er zählt sie geographisch auf, beginnend mit dem Peloponnes: Hier hat er dieselben staaten wie Diodor, denn Epidaurus und Troezen fasst Diodor unter ol την Απην κατοικοῦντες zusammen. Im übrigen ist Pausanias ungenauer; vielleicht begreift er unter dem namen der Thessaler auch die südlichen völker bis zum Oeta und unter dem der Akarnanen auch die Leukader mit. Diodor zählt die bundesgenossen nach der zeitfolge auf, in der sie am kriege theilnehmen (11 §. 2 ἐξῆς συνελάβοντο τοῦ πολέμου Καρύστιοι . . . τελευταῖοι δέ u. s. w.). Wenn er hierbei zu allererst die Thessaler nennt, so ist dies kein widerspruch gegen 12, 3 (οἱ δὲ Θετταλοὶ τὸ μὲν πρῶτον συμμαγοῦντες τῷ ᾿Αντιπάτοῳ . . . ὕστερον δὲ ὑπὸ τῶν ᾿Αθηναίων μεταπεισθέντες ἀφίππευσαν πρὸς Λεωσθένην. Denn die Peloponnesier wurden erst zum bunde gewonnen, als Antipater bereits in Lamia eingeschlossen war. (Plut, Demosth. 27).

Diod. 3, 5.

Justin 4, 6.

τὸ σῶμα τοῦ τετελευτηχότος βασιλέως εἰς ᾿Αμμωνα ἔταξαν ᾿Αδδιδαῖον.

Hierbei begeht nur Justin den unsinn, den könig Philipp Arrhidaeus mit dem feldherrn Arrhidaeus zu verwechseln.

# 2. Der lamische krieg.

Dass Justin den lamischen krieg nur bis Leonnatus tod erzählt, ist bereits erwähnt; ebenso, wodurch er bewogen werden konnte, an diesem punkte abzubrechen. Die ursachen zum kriege stellt er richtig dar und in übereinstimmung mit Diodor und Curtius (Justin. XIII 5; Diod. XVII 109. 111. XVIII 8; Curt. X, 2) 15). Aber schon im folgenden hat Justin durch die sinnlose weise seines excerpirens die sachlage schief dargestellt: 2.7. Quod cum nuntiatum Alexandro esset (die weigerung Athens seine verbannten wieder aufzunehmen), mille naves longas sociis imperari praeceperat, quibus in occidente bellum gereret, excursurusque cum valida manu fuerat ad Athenas delendas. Die stelle muss durch Curtius (X 2) und Diodor (XVIII 4, 4) erklärt werden. Nach Curtius hat Alexander die absicht einen rachezug gegen die Athener zu unternehmen, weil er glaubte, sie hätten mit Harpalus gemeinsame sache gemacht 14). Als er dann erfährt, dass Harpalus von denselben abgewiesen sei, giebt er den zug auf, erlässt aber jenen befehl über die zurückberufung der verbannten. So ist auch die zeitfolge bei Diod. XVII 108. 109. Hierzu kommt nun das, was

13) Zu bemerken ist übrigens, dass Diod. XVIII 86 und Plut. Alex. 49 aus derselben quelle geschöpft sind. Es handelt sich um das verhältnis der Aetoler zu Alexander.

Diod. 8, 6.

Plut.

Καὶ γὰρ ὁ βασιλεὺς ἠπειληχώς ἦν, ώς οὐχ Οἰνιαδῶν παῖδες, ἀλλ' αὐτὸς ἐπιθήσει τὴν δίχην αὐτοῖς.

'Εφοβούντο γάρ ' Αλέξανδρον Αίτωλοὶ
 διὰ τὴν Οίνιαδῶν ἀνάστασιν ἡν
 πυθόμενος οὐχ Οίνιαδῶν ἔφη παϊ δας, ἀλλ' αὐτὸν ἐπιθήσειν δίχην
 Αἰτωλοῖς.

14) Curt. X 2, 2 classem parari iubet Athenas protinus petiturus.

Diodor <sup>14</sup>) unter den testamentarischen bestimmungen Alexanders (XVIII 4) über die rüstungen zu einem zuge gegen Karthago erwähnt. Diese beiden verschiedenen dinge liegen der stelle Justins zu grunde.

Weiterhin giebt Justin die stärke des griechischen heeres auf 30,000 mann an. Fasst man diese angabe als runde zahl, so entspricht sie dem berichte Diodors (c. 9 und 11). Letzterer giebt keine gesammtzahl; seine angaben sind:

XVIII 9, 1: 8000 söldner von Taenarum 15)

9, 5: 7000 Aetoler

11, 3: 5000 athenische πεζοί πολιτικοί

500 ,, ξππεῖς. 2000 ,, söldner.

22500 contingente der bu

Die contingente der bundesgenossen sind nicht mit aufgezählt; doch kann man sie unmöglich hoch ansetzen; denn mit ausnahme der Thessaler waren es unbedeutende staaten, und in der kurzen zeit konnten sie nicht mehr so grosse rüstungen machen wie die schon lange auf den krieg vorbereiteten Athener und Aetoler. Schliesslich hatten sie wohl auch nicht den eifer wie jene. Mit ihnen zusammen mag das heer gegen 30000 mann betragen haben <sup>16</sup>). Neben dieser landmacht rüsteten die Griechen nach Justin 5, 8 noch 200 schiffe aus. Sehr unklar sind hierüber Diodors angaben; denn nach 10, 2 beschliessen die Athener 200 trieren und 40 te-

15) Dass diese zahl Diod. XVII 108 nicht widerspricht, ist bereits

von Wesseling zur genüge dargelegt.

<sup>14)</sup> Diod. l. c.: Χιλίας μέν ναθς μακράς μείζους τριήρων ναυπηγήσασθαι κατά την Φοινίκην καὶ Συρίαν καὶ Κιλικίαν καὶ Κύπρον πρός
την στρατείαν την επὶ Καρχηδονίους.

<sup>16)</sup> Einen catalog der bundesgenossen hat ausser Diodor noch Pausanias (I 25, 4). Er zählt sie geographisch auf, beginnend mit dem Peloponnes: Hier hat er dieselben staaten wie Diodor, denn Epidaurus und Troezen fasst Diodor unter oi την Απην κατοικοῦντες zusammen. Im übrigen ist Pausanias ungenauer; vielleicht begreift er unter dem namen der Thessaler auch die südlichen völker bis zum Oeta und unter dem der Akarnanen auch die Leukader mit. Diodor zählt die bundesgenossen nach der zeitfolge auf, in der sie am kriege theilnehmen (11 §. 2 ἐξης συνελάβοντο τοῦ πολέμου Καρύστιοι . . . τελευταῖοι σὲ u. s. w.). Wenn er hierbei zu allererst die Thessaler nennt, so ist dies kein widerspruch gegen 12, 3 (οἱ σὲ Θετταλοὶ τὸ μὲν πρῶτον συμμαγοῦντες τῷ ᾿Αντιπάτρῳ . . . ὕστερον σὲ ὑπὸ τῶν ᾿Αθηναίων μεταπεισθέντες ἀφίππευσαν πρὸς Λεωσθένην. Denn die Peloponnesier wurden erst zum bunde gewonnen, als Antipater bereits in Lamia eingeschlossen war. (Plut, Demosth. 27).

treren auszurüsten; c. 15, 8 dagegen heisst es, die Athener hätten die zahl der schon vorhandenen schiffe auf 170 gebracht. Andrerseits hat Antipater nach Diodor (12, 2) zu anfang des krieges nur 110 trieren, während Klitus, Antipaters flottenführer, in der seeschlacht 240 befehligt. Es sind mehrere versuche gemacht worden, diesen widerspruch wegzuschaffen. Wesseling (zu c. 16) conjicirt für 170 schiffe 270. Grauert (Anal. p. 268, an. 27) hält eine verwechslung der athenischen und makedonischen schiffe für möglich, da die anzahl der schiffe des Klitus genau dieselbe ist wie die im beschluss der Athener. Droysen (p. 81) meint, die Athener hätten zwar beschlossen 240 schiffe in see zu schicken, es aber schliesslich nur auf 170 gebracht. Später (Rhein. mus. N. f. II 514) spricht er sich dahin aus, dass wahrscheinlich 100 attische schiffe zur beschirmung der küsten zurückblieben, von den 240 also nur 140 ausliefen, während die makedonische flotte aus den häfen Kleinasiens verstärkt wurde. Dass letzteres wohl eingetreten ist, wenn es auch Diodor nicht erzählt, - er hat noch wichtigere sachen ausgelassen — zeigt auch der ausdruck (15, 8) τῶν δὲ Μαχεδόνων θαλαττοχρατούντων; denn dazu wären 110 schiffe zu wenig gewesen. Dies spricht vor allem gegen Grauert. Auch Schäfer (Demosth. III 348) neigt sich Droysens ansicht Justin giebt mit seinen 200 entweder wie vorher eine runde zahl an, oder, was mir wahrscheinlicher scheint, er hat dieselbe angabe von 200 trieren und 40 tetreren vor sich gehabt, in gewohnter flüchtigkeit aber die 40 übersehen.

In betreff der folgenden worte Justins (§ 8): detractantem proelium et Heracleae urbis moenibus tuentem se obsidione cingunt, hat Grauert (p. 250, an. 89) schon das richtige getroffen. Justin hat den ort der niederlage Antipaters mit dem der belagerung verwechselt und durch seinen bericht, so falsch er auch an sich ist, erfahren wir diesen ort der schlacht, der uns sonst unbekannt geblieben wäre. Nach Paus. I 1. 3 wurden die Makedonen vor der belagerung vor Lamia έν τε Βοιωτοῖς καὶ αὖθις ἔξω Θερμοπυλών besiegt. Der erste sieg des Leosthenes ist der von Diodor 11, 5 erwähnte über die Boeoter, die vielleicht von einigen makedonischen abtheilungen unterstützt waren. Der sieg über Antipater war aber ἔξω Θερμοπυλών. Ferner aber muss er südlich vom Spercheus stattgefunden haben; denn nach Polyaen. IV 4. 2 wollen die Thessaler

Antipater am übergang hindern; durch ihre nachlässigkeit gelingt es Antipater den übergang zu bewerkstelligen und nach Lamia zu entkommen. Heraklea liegt aber zwischen dem Spercheus und den Thermopylen und war ausserdem auf makedonischer seite geblieben (Diod. 11, 1). Nichts also ist natürlicher, als dass Antipater, gestützt auf diese stadt, dem stärkeren feinde entgegentrat <sup>17</sup>). Aus diesem beispiel ist zu ersehen, dass selbst der verworrenste bericht Justins bei richtiger behandlung von nutzen sein kann; andrerseits wird aber hieraus auch klar, mit wie wenig recht man aus einer abweichung Justins von Diodor auf eine andere quelle schliessen kann.

Die § 9-11 bei Justin bandeln von Demosthenes wirksamkeit für die griechische sache und von seiner ehrenvollen rückkehr aus dem Es ist sehr bemerkenswerth, dass Diodor die thätigkeit dieses staatsmannes während des lamischen krieges gar nicht erwähnt; ja nicht einmal seinen tod erzählt er, während der hölzerne Phokion von ihm sichtlich mit liebe behandelt wird. Diodors quelle ist, wie noch später ausführlich dargethan werden soll, durchaus makedonisch gesinnt; sie hatte daher für Demosthenes viel weniger interesse als für Phokion. So mag sie dessen wirken und tod nur mit wenigen worten berührt haben, die dann von Diodor als nebensächlich leicht übergangen werden konnten; Phokions tod dagegen war von ihr mit wärme geschildert. Wichtiger als dies scheint der umstand, dass nach Diod. 13, 6 Demosthenes bei Leosthenes tod noch in der verbannung war, während bei Justin die rückkehr aus dem exil vor jenem ereignis berichtet wird. Die frage, wessen bericht hier vorzuziehen sei, ist mehrfach erörtert worden; indes scheint mir noch gar keine differenz vorhanden zu sein 18). Justin fährt nach der erzählung von Demosthenes zurückberufung fort: Interim in obsidione Antipatri Leosthenes occiditur. Hiermit ist doch nur gesagt, dass Leosthenes tod stattfand, während der Peloponnes durch Demosthenes gewonnen wurde und die Athener diesen deshalb zurückriefen; also nur gleichzeitigkeit der ereignisse ist angegeben. Es kommt hinzu, dass Justin mit den worten eodem

17) Droysen p. 69, an. 32.

<sup>18)</sup> Grauert p. 245. Droysen p. 77, an. 49. Schäfer III, 341. Schäfer und Grauert verwerfen Diodors angabe, Droysen dagegen sucht sie durch Demosthenes briefe (VI) zu bestätigen.

tempore (2. 9) offen ausspricht, dass Demosthenes während Antipaters belagerung noch in Megara ist. Endlich braucht Demosthenes zurückberufung nicht unmittelbar seinem wirken im Peloponnes gefolgt zu sein, wohl aber konnte sie bei Justin als folge gleich nach der ursache gesetzt werden. Hierzu stimmt vortrefflich eine stelle aus Plutarch (X Orat. p. 846), die ebenfalls als beweis gegen Diodor benutzt worden ist. Nachdem daselbst Demosthenes wirken im Peloponnes berichtet ist, wird fortgefahren: Έφ' φ θαυμασθείς μετά χρόνον τινά καθόδου εύρατο. Im folgenden satze wird dann erzählt, auf welche weise das ψήφισμα gegen Demosthenes von den Athenern umgangen wird. Dann heisst es weiter: Artsπάτρου δ' είς Λάμειαν ὑπὸ τῶν Ελλήνων συγκλεισθέντος, τῶν \*Αθηναίων εὖαγγέλια θυόντων πρός τινα τῶν έταίρων \*Αγησίστρατον έφη, οδ την αθτην γνώμην έχειν τοῖς άλλοις τῶν πραγμάτων επίσταμαι γάρ, είπεῖν, τοὺς Ελληνας στάδιον μεν πολεμείν και ειδότας και δυναμένους, δολιχον δ' ουκέτι. Hieraus zu folgern, dass Demosthenes vielleicht gar schon vor der einschliessung Antipaters zurückgerufen sei, wie dies Grauert thut, ist entschieden unrichtig. Denn jener ausspruch wird bei Plut. Phok. 23 dem Phokion in den mund gelegt, und jedenfalls mit mehr recht als dem Demosthenes. Deshalb ist aus diesem satze für die zeitbestimmung nichts zu folgern. Vereinigt man dagegen das interim Justins mit dem μετά χρόνον τινά bei Plutarch (X Orat. a. o.), so schwindet aller widerspruch gegen Diodor.

Bei Leosthenes tode findet sich zwischen Diodor und Justin eine kleine differenz. Nach Justin (ζ. 12) fällt Leosthenes telo a muris in transeuntem iacto, bei Diodor (13, 5) πληγείς είς την κεφαλην λίθφ. Diese differenz zwischen telum und λίθος schwindet, wenn man mit Droysen den feldherrn durch einen schleuderstein getroffen werden lässt. Denn telum ist auch ganz allgemein geschoss, wurfgeschoss; Liv. XXXVIII 29 wird die waffe der funditores ausdrücklich telum genannt. Droysen (p. 73, an. 42) sagt hierbei "Justin scheint nicht ein eigentliches treffen (συμπλοκής γενομένης Diod.) zu bezeichnen". Ich glaube, hieran ist nur die oberflächliche art des excerpirens schuld; das folgende weist entschieden auf ein treffen hin 19). Durch Leosthenes tod, der bei

<sup>19)</sup> Just. l. c. §. 13: Quae res tantum animorum Antipatro dedit, ut etiam vallum rescinderet.

einem ausfall stattfand, entstand verwirrung in den reihen der Griechen. Dies wird Antipater benutzt haben, um den belagerungsdamm an einer stelle zu durchbrechen.

Der nun folgende kampf der Griechen mit Leonnatus wird bei Justin in einer mit Diodor übereinstimmenden weise berichtet. Bei Diodor gehen die Griechen εὐζωνοι καὶ πρὸς μάχην ὅντες ἔτοιμοι vor, bei Justin obvii cum instructis copiis fuere; bei beiden ist nur von einem reitergefecht die rede. Wenn es dann bei Justin weiter heisst, Antipater habe durch Leonnatus tod nur gewonnen, so hat hiervon Diodor zwar nichts, wohl aber muss in seiner quelle etwas ähnliches gestanden haben. Denn schon Photius worte (Arr. 9): ἀλλὰ πίπτει καὶ Λεόννατος ἐπιβοηθεῖν δοκῶν ᾿Αντιπάτρφ, deuten darauf hin, dass Leonnatus hülfe nicht ehrlich gemeint war 20). Noch wahrscheinlicher macht dies eine stelle aus Plutarchs Eumenes. Es ist daselbst ausführlich von Leonnatus selbstsüchtigen absichten die rede; hierbei stimmt einiges zum theil wörtlich mit Diodor überein.

#### Diod. 14, 4.

Λεόννατος δε παραγενομένου πρός αὐτὸν Εκαταίου πρεσβευτοῦ καὶ δεομένου βοη3 ῆ σαι τὴν ταχίστην 'Αντιπάτρω καὶ Μακεδόσι, 
ἐπηγγείλατο συμμαχήσειν Διαβὰς οὖν κτλ.

#### Plut. Eum. 3.

Έχαταιου δὲ Καρδιανών τυράννου συμμίξαντος αὐτῷ καὶ
δεομένου βοηθεῖν μᾶλλον
Αντιπάτρω καὶ Μακεδόνων τοῖς ἐν Λαμία πολιορχουμένοις, ωρμητο διαβαίνειν.

Justin schliesst hierauf die erzählung des krieges mit der bemerkung, dass Antipater nach Makedonien zurückging, die truppen der Griechen dagegen nach vertreibung des feindes aus Griechenland sich auflösten. In beiden punkten sind Justins angaben auf das zu beschränken, was Diodor berichtet. Dieser spricht (15, 6) auch von einem rückzug Antipaters (ἀπεχώρησεν ἐκ τούτων τῶν τόπων). Derselbe konnte aber nur nach Makedonien zu stattfinden, und wie aus 16, 5 hervorgeht war er mindestens bis zum Peneus zurückgegangen. Wahrscheinlich lagerte er im nördlichen theil Thessaliens so, dass er keinen feind mehr im rücken hatte, wohl aber die strasse für den heranrückenden Kraterus offen halten

20) Grauert p. 254, an. 21.

konnte <sup>21</sup>). Vielleicht stand bei Trogus, Antipater habe sich nach Makedonien zu zurückgezogen. Auch im zweiten punkt spricht Justin etwas allgemein aus, was nur theilweise richtig ist; Diodor sagt: Πολλοὶ γὰρ αὐτῶν (Ἑλλήνων) διὰ τὰς προγεγενημένας εὖημερίας καταφρονοῦντες τῶν πολεμίων εἰς τὰς πατρίδας (Justin urbes) ἦσαν ἀπεληλυθότες πρὸς τὴν τῶν ἰδίων ἐπίσκεψιν (17, 1). Auch diese abweichungen sind mit mehr recht aus Justins flüchtigkeit als aus einer anderen quelle zu erklären <sup>22</sup>).

Für das ende des lamischen krieges tritt für Justin Plutarchs Phokion ein. In demselben (c. 25) fragt Leosthenes den Phokion, was für dienste er während seiner vielen strategien dem vaterlande geleistet habe. Wie berechtigt diese frage war, beweist am deutlichsten die beschaffenheit der biographien Phokions. Nepos beginnt nach einigen einleitenden, seines helden sinn für rechtlichkeit characterisirenden worten sofort mit der darstellung seines lebensendes; Plutarch verfällt aus mangel an stoff auf ein bei ihm sehr beliebtes mittel, anekdoten und weise sein sollende aussprüche des wunderlichen mannes in seinen verschiedenen lebenslagen zu erzählen. theilweise scheint Plutarch die geschicke Athens nur als rahmen zu benutzen, um darin seine anekdoten einzukleiden. So lese man besonders c. 23-25. Erst später, als Phokion durch die verhältnisse gezwungen wurde aus seiner passiven rolle herauszutreten, wird die darstellung weniger anekdotenhaft und mehr historisch-Plutarchs nachrichten über den verlauf des lamischen krieges, meist nur in kurzen, von anecdoten unterbrochenen sätzen bestehend, sind folgende: Leosthenes verwickelt die Athener in den hellenischen krieg, schlägt die Boeoter<sup>23</sup>) und schliesst Antipater in Lamia ein (23): Leosthenes fällt; zu seinem nachfolger wird Antiphilus gewählt (24). Niederlage und tod des Leonnatus (25). Kraterus ankunft aus Asien, schlacht bei Krannon (28). In diesen kurzen angaben ist nur ein wort auffällig. C. 25 am ende sagt Plutarch: Τὸ δὲ Ελληνικὸν ἐν Θετταλία στράτευμα, συμμίξαντος Αντιπάτοφ Λεοννάτου καὶ τῶν ἐξ Ασίας Μακεδόνων, ενίκα μαχόμενον και Λεόννατος έπεσεν. Demnach hätten die

<sup>21)</sup> Dass προάγειν (15, 6) auch beim rückzuge stehen kann, lehrt besonders XIX 93, 5.

<sup>22)</sup> Droysen p. 81, an. 57. 23) Diod. 11, 5.

Griechen mit der vereinigten macht beider feldherrn gekämpft, was im entschiedenen widerspruch mit Diodor, Justin und Arrian steht. Sollte es sich zeigen, dass Plutarch im Phokion vielfach Diodors quelle benutzt hat, so lässt sich dieser widerspruch aus einem versehen des biographen erklären. Diodor braucht bei der später stattfindenden vereinigung beider heere (15, 5) gerade denselben ausdruck in demselben casus: Tỹ ở ὑστεραία παραγενηθέντος Αντιπάτρου μετὰ τῆς δυνάμεως καὶ συμμίξαντος τοῖς ἡτιημένοις. Plutarchs bestreben ist es aber hier bei diesen den Phokion selbst so wenig angehenden dingen sich so kurz als möglich zu fassen. Hat er nun jenen ausdruck in seiner quelle gelesen, so ist sein irrthum leicht erklärlich. Im übrigen stimmt sein kurzer bericht mit Diodor überein; gleichheit oder verschiedenheit der quellen zu constatiren ist bei Plutarchs kürze unmöglich <sup>24</sup>).

Nachträglich ist noch zu bemerken, dass Plutarch in einem punkte den bericht Diodors ergänzt. Letzterer (15, 9) spricht von zwei niederlagen der Athener zur see. Aus Plutarch (24) geht nun hervor, dass diesen siegen der Makedonen eine landung in Attika gefolgt ist. Er erwähnt dies an und für sich unbedeutende ereignis nur, weil Phokion das commando gegen diese plünderer führte.

Nach der schlacht von Krannon gelingt es Antipater, die griechischen städte theils durch gewalt, theils durch unterhandlungen zu trennen. Diodor legt dies verfahren ausführlich dar (c. 17); Plutarch hat hierfür nur den unbestimmten ausdruck (c. 20): τὰς πόλεις αὐτῶν πειρῶντος 25). Es heisst dann bei beiden weiter:

<sup>24)</sup> Indes könnten doch einige punkte schon auf eine gemeinsame quelle hinweisen. Plutarch sagt c. 25 gleich nach jener vorhin angeführten stelle: Καὶ Δεόννατος ἔπεσεν, ἡγουμένου τῆς μὲν φάλαγγος ᾿Αντιφίλου, τῶν δὲ ἱππέων τοῦ Θετιαλοῦ Μένωνος. Hiermit ist zu vergleichen Diod. 15, 4: Τῆ δ' ἱππομαχία λαμπρῶς τῶν Ἑλλήνων νενικη-κότων, Μένωνος ἱππαρχοῦντος τοῦ Θετταλοῦ. Ferner spricht Plutarch (c. 26) von den geringen verlusten der Griechen bei Krannon (οῦτε μεγάλην ἦτταν οῦτε πολλῶν πεσόντων); Diodor giebt dieselben auf 500 mann an (17, 5). Endlich ist bei beiden von der schlechten disciplin im griechischen heere die rede; Plutarch (c. 20) sagt: "ἀπειθεία δὲ πρὸς τοὺς ἄρχοντας ἐπιεικεῖς καὶ νέους ὅντας"; ebenso Diodor an der vielleicht verdorbenen stelle 17, 2 τῶν στρατιωτῶν ἀτακτούντων. (Grauert p. 270, an. 31). Diese einzelheiten sind angeführt, weil sie gerade bei der kürze Plutarchs ins gewicht fallen; beweisen können sie natürlich nichts.

<sup>25)</sup> Dass hierbei vorzüglich die einnahme von Pharsalus, der

## Diod. 18, 1.

Αντίπατρος δε διά ταύτης τῆς στρατηγίας διαλύσας τὸ σύστημα των Έλλήνων ήγαγε την δύναμιν πάσαν έπί τους 'Αθηναίους.

Plut. Phok. 26.

Εὐθύς τὖν ἐπὶ νὰς ᾿Αθήνας άγοντος τοῦ Αντιπάτρου την δύναμιν.

Die Athener ertheilen hierauf in ihrer rathlosigkeit Demades die epitimie, damit er mit Antipater verhandeln könne; denn:

Ήν γὰ ο τρὶς ἡλωκώς παρα- | Ἡλώκει γὰ ο έπτὰ γραφάς νόμων καὶ διὰ τοῦτο γεγονώς ἄτιμος χαὶ χωλυόμενος ὑπὸ τῶν νόμων συμβουλεύειν.

παρανόμων χαὶ γεγονως άτιμος έξείργετο τοῦ λέγειν.

Dass Diodor eine dreimalige, Plutarch aber eine siebenmalige verurtheilung angiebt, ist angesichts der genauen wörtlichen übereinstimmung von wenig gewicht. Plutarch hat hier ein versehen begangen, oder der fehler steckt in der überlieferung 26).

Auf die unterhandlungen selbst geht Diodor nicht ein; nachdem er mit Plutarch übereinstimmend berichtet hat, dass auch Phokion bei der athenischen gesandschaft an Antipater war, geht er gleich mit den worten τοῦ δ' Αντιπάτρου διακούσαντος τῶν λόγων auf die schliessliche abfertigung der Athener über und zwar mit Plutarch wieder genau übereinstimmend.

## Diod. 18, 3.

Καὶ δόντος ἀπύκρισιν ὡς ἄλλως ου μη συλλύσηται τὸν πρὸς <sup>3</sup> Αθηναίους πόλεμον έαν μη τὰ καθ' έαυτους Επιτρέψωσιν αὐτῷ καὶ γὰς ἐκείνους συγκλείσαντας είς Λάμιαν τὸν Αντίπατοον τάς αὐτάς ἀποχρίσεις πεποιησθαι.

### Plut. Phok. 26.

Περί δὲ τῶν ἄλλων ἐκέλευεν αὐτοῖς ἐπιτρέπειν τοὺς 'Αθηναίους, ώσπες έν Λαμία Λεωσθένης έχείνον.

vaterstadt Menons, von entscheidung war, geht aus Plut. X Orat. hervor (846).

26) Droysen (p. 61, an. 8) sucht beide angaben zu vereinigen, indem er schreibt "mehr als dreimal". Der wortlaut zeigt, dass beide

Vor dieser stelle steht noch bei Plutarch einiges über die verhandlungen Phokions mit Antipater, an denen sich auch Kraterus betheiligt. In wieweit auch dieses stück aus der gemeinsamen quelle genommen ist, wird kaum zu bestimmen sein. Zu bemerken ist nur, dass auch nach Arrian (Phot. 12) Kraterus thätigen antheil am friedensschluss genommen hat. Dazu kommt Diodors abneigung gegen anführung directer reden. So ist es wohl möglich, dass letzterer dies übergangen hat; scheinen doch auch die worte: διαχούσαντος των λόγων και δόντος απόκρισιν, fast darauf hinzudeuten, dass in seiner quelle wirklich etwas dergleichen gestanden hat.

Diodor geht hierauf gleich zu den friedensbedingungen über, ohne die zweite athenische gesandschaft an Antipater zu erwähnen. In dieser tritt bei Plutarch besonders der philosoph Xenokrates hervor; indess sein auftreten, seine antworten und die behandlung, die ihm von Antipater zu theil wird, sind in einer weise anekdotenhaft, dass hier wohl keine geschichtliche quelle zu grunde liegt, sondern eine anekdotensammlung. An Diodors quelle darf man jedenfalls nicht denken, da (c. 27) von Antipaters άγνωμοσύνη und μισαγαθία die rede ist. Bei Diodor wird Antipaters verfahren als sehr human hingestellt. Aus derselben andern quelle ist vielleicht auch Phokions bitte, den Athenern die besatzung zu erlassen, entnommen; Plutarch selbst führt zwei versionen an (oi de ovx ούτως φασίν, αλλά).

Von den friedensbedingungen berichten Diodor und Plutarch gemeinschaftlich:

- Diod. 18, 4. Την δε πολιτείαν μετέστησαν έχ Φιλίαν έσεσθαι . . . . πολιτής δημοχρατίας και προςέταξεν από τιμήσεως εξναι τὸ πολίτευμα.
- 18, 5. φρούραρχον δε Μένυλλον φρουραν ήναγκάσθησαν δέξασθαι.

Plut. 27.

τευομένοις δε την πάτριον ἀπὸ τιμημάτων telav.

δεξαμένοις δὲ φρουράν είς την Μουνυχίαν.

angaben derselben quelle entstammen; mithin ist eine vermittlung unmöglich. Ausserdem hatte eine dreimalige verurtheilung in der γραφή παρανόμων bereits das χωλύεσθαι συμβουλεύειν zur folge (Schömann, Alterthümer I p. 273, Wesseling Diod. zur stelle).

Plutarch allein berichtet ferner:

- 3) auslieferung der redner.
- 4) bezahlung der kriegskosten.

Diodor endlich hat allein die notiz:

5) die entscheidung über den besitz von Samos wird den königen anheimgestellt.

Bei Diodor wird Antipaters verfahren (18, 4) φιλανθρώπως genannt; an einer andern stelle (10, 6) heisst es: 'Αθηναῖοι μὲν ούν παρ' ελπίδα φιλανθρωπευθέντες έτυχον της ελρήνης. haupt ist Antipater bei Diodor günstig beurtheilt. Wenn sich also bei Plutarch stellen finden, in denen er getadelt oder ihm härte in seiner behandlung Athens vorgeworfen wird, so ist dies ein sicheres zeichen, dass jene stellen nicht aus Diodors quelle stammen. Dahin gehörte schon Antipaters benehmen gegen Xenokrates. C. 28 heisst es dann bei Plutarch geradezu: Εφάνη δὲ ὑπερήφανον τὸ πρόςταγμα καὶ μᾶλλον έξουσίας υβρει χρωμένης ἐπίδειξις ἢ πραγμάτων ξνεκα γιγνομένη κατάληψις; also das gerade gegentheil von Diodors darstellung. Auch das folgende bei Plutarch ist nicht aus Diodors quelle. Er berichtet darin, dass der zeitpunkt der besetzung Munychias das unglück Athens noch schlimmer erscheinen liess. Hierbei ist viel die rede von orakeln und vorbedeutungen, dergleichen Diodor wohl sonst vielfach erwähnt, aber nicht in der Diadochengeschichte; ein beweis, dass seine quelle wenig davon Zweifelhaft erscheint die sache am schluss des capitels. hielt. Daselbst nämlich handelt er von dem loos der politisch rechtlos gewordenen Athener, und zwar beweist er grosses mitgefühl für lbre zahl giebt er auf 12000 an, während Diodor 22000 sie. Dass letztere zahl unmöglich ist, haben Wesseling'und Grauert (p. 283, an. 58) zur genüge dargelegt; der fehler ist wohl ein Dies würde also kein grund sein gegen die handschriftlicher. annahme einer gemeinsamen quelle; im gegentheil, es brauchen beide autoren bei der verpflanzung des einen theils der bürger nach Thrakien denselben ausdruck (Diod. οὖτοι μετεστάθησαν; Plut. μεταστάντες). Es kommt hinzu, dass, wenn man nur für das stück von ξφάτη δε ύπερήφανον bis zu den worten ὅτι τῶν κάτω καὶ πρός θαλάσση στερηθέντες την άνω πόλιν διαφυλάξουσιν eine andere quelle annimmt, dann Plutarch wieder auf denselben gegenstand, den er vor dem eingeschobenen stück behandelt hat, zurückgeht, nämlich auf die person des Menyllus. Ausserdem enthalten die worte ein lob des makedonischen feldherrn  $^{27}$ ), wie derselbe auch im anfang des capitels  $\delta \pi \iota \epsilon \iota \iota \iota \iota \eta \varsigma$  genannt wird. Andrerseits ist es aber nicht recht glaublich, dass Diodors quelle von jenen bürgern mit theilnahme gesprochen habe; der standpunkt derselben ist durchaus makedonisch, und von diesem aus können die Athener nur als aufrührer betrachtet werden. Daher heisst es auch von den ärmern bürgern  $\delta \varsigma \tau \alpha \varrho \alpha \chi \omega \delta \delta \iota \varsigma \delta \nu \tau \alpha \varsigma \kappa \alpha \iota \pi o \lambda \epsilon \mu \iota \kappa o \upsilon \varsigma$  (Antipater)  $\delta \pi \eta \lambda \alpha \sigma \epsilon \iota \eta \varsigma \pi o \lambda \iota \iota \epsilon \ell \alpha \varsigma$  (Diod. 18, 4); freilich ist damit zunächst nur die auffassung Antipaters gegeben.

Wir verlassen hiermit zunächst Plutarchs Phokion; als resultat ist bis jetzt festzustellen: Plutarch hat Diodors quelle, wie aus mehreren stellen hervorgeht, benutzt, daneben hat er aber auch andere quellen, besonders anekdotensammlungen zu rathe gezogen. Sicher als Diodors quelle angehörig sind folgende stellen hinzustellen: cap. 26 bis zu den worten τότε γράφει ψήφισμα πέμπειν πρὸς Αντίπατρον ὑπὲρ εἰρήνης πρέσβεις αὐτοκράτορας; dann der letzte satz des capitels; νση cap. 27 wohl nur der mittlere theil, der die friedensbedingungen enthält. Wahrscheinlich gehören hierher auch die kurzen nachrichten über den lamischen krieg (c. 23—25), vielleicht auch der vorbiu ausgeschlossene theil von cap. 26; ganz zweifelhaft bleibt der schluss von cap. 28.

## 3. Kampf der statthalter bis zur zweiten theilung des reiches.

In dem kampf der statthalter gegen Perdikkas tritt vorzüglich Eumenes hervor, und aus diesem grunde werden wir uns von
jetzt an besonders mit Plutarchs biographie desselben beschäftigen
müssen. Ferner kommt noch Nepos biographie desselben feldherrn
hinzu. Plutarch ist in dieser schrift viel weniger anekdotenhaft
als sonst, der grösste theil ist Diodors quelle entnommen; einige
kleinigkeiten nur stammen aus andern berichten. So besonders in
cap. 1 und 2.

Zu anfang seiner biographie verwirft Plutarch die angabe des Duris, dass Eumenes von niederem herkommen sei; nach anderen, ihm glaubwürdigeren nachrichten stammt er aus einem dem

<sup>27)</sup> Ἡ μὲν φρουρὰ διὰ Μένυλλον οὐδὲν ἡνίασε τοὺς ἀνθρώπους. Philologus. XXXVI. bd. 3.

könig Philipp befreundeten geschlechte von Kardia. Auch Nepos (1, 3) lässt ihn von edler abkunft sein. Mit recht behauptet daher wohl Brückner, dass jene angabe des Duris in der missgunst der Makedonen ihren grund habe. Bei Diodor wird aber Eumenes stets günstig beurtheilt; sobald sich daher bei Plutarch stellen finden, die über Eumenes etwas gehässiges melden, so ist dies ein sicheres zeichen, dass dieselben aus andern quellen stammen. Bei denen also, von denen Plutarch sagt: δοχοῦσι δὲ εἰχότα λέγειν μᾶλλον, hat man vorzüglich an Diodors quelle zu denken.

Der übrige theil von cap. 1 beschäftigt sich mit Eumenes stellung unter Philipp und Alexander, im ganzen stimmen die angaben mit Nepos überein, nur ist Plutarch ausführlicher. So erwähnt er, dass Eumenes unter Alexander einmal selbstständig eine expedition geführt habe; es wird dies die bei Arrian. V 24, 6 erzählte sein. Ausserdem berührt Plutarch, um seines helden geehrte stellung unter Alexander noch mehr hervorzuheben, seine vermählung mit Barsine, der tochter des Artabazus, die bei gelegenheit der grossen festlichkeiten in Susa stattfand. Arrian (VII 4, 6) nennt die tochter des Artabazus nicht Barsine, sondern Artonis, ebenso wie ihre schwester bei ihm nicht Apama, sondern Artakama heisst. Nach Droysen (Alex. p. 497, an. 34) wird dieser widerspruch dadurch gehoben, dass die asiatischen prinzessinnen bei der verheirathung mit Makedonen ihren namen gegen einen hellenischen umtauschten.

Von Nepos und Plutarch wird dann noch berichtet, dass in den letzten jahren Alexanders Eumenes ein commando über eine reiterabtheilung gehabt habe. Das novissimo tempore des Nepos stimmt zunächst mit Plutarchs ἀποθανόντος Ἡφαιστίωνος vollständig überein. Im übrigen aber berichtet Nepos unverstandene dinge <sup>28</sup>).

Ob diese nachrichten Plutarchs, die von Eumenes nur günstiges melden, aus Diodors quelle, die eine Diadochengeschichte, nicht eine biographie war, entnommen sind, bleibt fraglich. Eine stelle könnte auf Diodor hinweisen, nämlich die worte: οὖτε συνέσει τινὸς οὖτε πίστει λείπεσθαι δοχῶν τῶν περὶ ᾿Αλέξανδρον. Denn

<sup>28)</sup> Praefuit etiam alterae equitum alae, quae Hetaerice appellabatur. Denn dass es neben der hetaerenreiterei noch mindestens sechs corps gab, scheint Nepos nicht zu wissen.

gerade die ntores des Eumenes wird bei Diodor fortwährend hervorgehoben; die stellen werden später noch zusammengestellt werden <sup>29</sup>).

Das ganze zweite capitel dagegen ist offenbar einer andern quelle entnommen; denn es werden eine reihe anekdoten aufgetischt, die ohne ausnahme missgünstiges von Eumenes berichten. Sie beziehen sich meist auf Eumenes geiz und seine feindschaft mit Hephaestion <sup>30</sup>).

Mit cap. 3 treten wir in die Diadochengeschichte ein. Plutarch stand Eumenes bei dem streit in Babylon seiner gesinnung nach auf seiten der ritter, verhielt sich aber neutral, ώς οὐδὲν α διώ προς ήχον ξένω όντι πολυπραγμονείν ταίς Μαχεδόνων diagoquic. Diodor erwähnt Eumenes bei dieser gelegenheit zwar nicht; wenn man aber das benehmen desselben den Argyraspiden gegenüber, wie es Diod. XVIII, 60 geschildert ist, vergleicht, so wird man nicht verkennen können, dass der anfang von Plut. c. 3 Diodors quelle entnommen ist. An jener stelle Diodors wird von Eumenes gesagt: 'Ορών γὰρ ξαυτόν μὲν ξένον ὄντα καὶ μηδὲν προς ήχοντα βασιλικαῖς έξουσίαις. Weiterhin sagt daselbst Eumenes, er habe nur auf befehl des königs den oberbefehl übernommen, denn: καὶ ταῦτα μηδεμιᾶς ὑποκειμένης ἀρχῆς ξέν φ καὶ της όμοεθνους τοις Μακεδόσι έξουσίας κεχωρισμένφ. Man sieht, Plutarchs stelle hat genau denselben character; während aber Diodor, der die ganze Diadochengeschichte im auge hat, die neutralität des Eumenes, auf die wenig ankommt, übergeht, sucht der biograph sich alles aus dem geschichtswerk zusammen, was auf seinen helden bezug hat.

Hierauf erwähnt Plutarch Eumenes mitwirken zur versöhnung der parteien; es ist schon erwähnt, dass unter Diodors  $(2, 4) \chi \alpha$ - $\varrho\iota \epsilon \sigma \iota \alpha \tau \sigma \iota$  vorzüglich Eumenes zu verstehen ist. Daun folgt die verleihung der provinz an Eumenes mit denselben bestimmungen wie bei Arrian und Dexippus  $^{31}$ ). Nach Plutarch hatten nun Anti-

<sup>29)</sup> Auch die wendung ist bei Diodor beliebt; z. b. XVIII 36, 4 heisst es vom Python οὐδενὸς τῶν ᾿Αλεξάνδρου λειπόμενος φίλων ἀρετῆ τε καὶ δόξη.

<sup>30)</sup> Droysen (Alex. 554) erzählt diese anekdoten als glaubwürdige dinge; mit recht nimmt Wutzdorff in seinem programm über Eumenes (Halberst. 1862) denselben in schutz.

<sup>31)</sup> Εὐμένης λαμβάνει Καππαδοχίαν Παφλαγονίαν χαὶ τὴν ὑπο-

gonus und Leonnatus von Perdikkas den auftrag erhalten, dem Eumenes diese länder zu erobern. Antigonus aber weigert sich von vornberein, während Leonnatus von anfang an zwar dazu bereit ist, es dann aber vorzieht, Antipater zu hülfe zu eilen. Bei diesem letzten punkte tritt erst Diodor mit seiner erzählung wieder ein, und zwar, wie schon früher gezeigt ist, in wörtlicher übereinstimmung mit Plutarch. Also werden auch wohl die vorhergebenden nachrichten Plutarchs aus derselben quelle sein; natürlich ist der biograph hier genauer. Leonnatus sucht nun Eumenes auf seine seite zu ziehen und enthüllt ihm seine pläne auf Makedonien, wie Nepos und Plutarch übereinstimmend berichten. Eumenes aber mag mit Leonnatus plänen nichts zu schaffen haben und entflieht deshalb heimlich zu Perdikkas 32). Auffällig ist hierbei Nepos bemerkung, Leonnatus habe den Eumenes, als er ihn nicht für sich gewinnen konnte, ermorden wollen. Von dieser absicht Leonnatus hat Plutarch nichts; indes konnte es Leonnatus unmöglich gleichgültig sein, dass Eumenes in Asien blieb, nachdem derselbe von seinen plänen kenntnis erhalten hatte. Vielleicht lassen sich beide berichte dahin vereinigen, dass Eumenes von Leonnatus seite dergleichen fürchtete und deshalb floh. Plutarch hätte sicherlich, wenn ihm die bestimmte absicht des Leonnatus, den Eumenes zu ermorden, vorgelegen hätte, dies nicht verschwiegen.

Ariarathes besiegung wird hierauf von Plutarch mit kurzen worten gemeldet. Dass Eumenes hierauf Perdikkas gefolgt ist, steht wieder allein bei Plutarch. Seine stellung aber bei Perdikkas, die Plutarch mit den worten τοῦ συνεδρίου μετεῖχε bezeichnet, ist besonders deutlich aus Phot. Arr. 21 und 26 zu erkennen.

Die vielfachen intriguen, welche dem ausbruche des krieges zwischen Perdikkas und den statthaltern vorausgingen, sind aus unseren quellen nicht deutlich zu ersehen. Am genausten ist immerhin noch der auszug des Photius, mit dem sich Diodors nachrichten vereinigen lassen; Justin stimmt in manchem mit Arrian überein, verwirrt aber dann die sache durch eine bemerkung vollständig. Nach dem untergang der pisidischen städte heisst es bei Diodor (c. 23): Ἦχον δύο γυναῖχες εἰς συνοιχισμὸν τῷ Περδίχχα. Hiermit stimmt Arr. 20: Ἐν τούτῳ δὲ παρὰ τὸν Περδίχχαν ἐχ

<sup>32)</sup> Nep. 2, 5 clam nocte effugisset; Plut. 3 νύκτως ἀνέζευξεν.

Μαχεδονίας ήχον Ιόλλας τε χαὶ Αρχίας ἄγοντες αὐτῷ τὴν Αντιπάτρου παϊδα Νίκαιαν είς γυναϊκα. 'Αλλά γε και 'Ολυμπιάς ή Αλεξάνδοου μήτης ξπεμπε πας' αυτόν κατεγγυωμένη την θυγατέρα Κλεοπάτραν. Also beide frauen sind auf dem wege zu Perdikkas. Es wird hierauf bei letzterem berathung gehalten; Eumenes spricht sich für Kleopatra, Alketas für Nikaea aus (Arr.); zai viză tò Νίχαιαν μάλλον άγαγεῖν. Dass letztere dann Perdikkas wirklich geheirathet hat, sagt Diodor ausdrücklich (23, 3 κατά μέν τὸ παρον ηγε την Νίχαιαν). Dasselbe geht auch aus Arrian hervor; nachdem der krieg unvermeidlich geworden ist, wird von Perdikkas erzählt: Ότι εγνωσμένον είη Περδίκκα Νίκαιαν μεν εκπειν. Justin (XIII 64) stimmt hiermit zunächst völlig überein; man vergleiche die worte ut viribus auctoritatem regiam adquireret, ad nuptias Cleopatrae intendit mit Diod. 23, 3 δρεγόμενος γαρ βασιλείας Εσπευδε την Κλεοπάτραν γημαι, νομίζων διά ταύτης προτρέψεσθαι τους Μακεδόνας συγκατασκευάζειν αυτώ την των όλων έξουσίαν. Dass dieser plan auch Olympias zustimmung hatte, bezeugt Justin in übereinstimmung mit Arrian ausdrücklich (non aspernante Olympiade). Hierauf fährt Justin fort: Sed prius Antipatrum sub affinitatis obtentu capere cupiebat. Ebenso Diodor: Ούπω δε βουλόμενος αποχαλύψασθαι πρός την επιβολην χατά μεν παρὸν πτλ. Bis hierher also herrscht vollkommene übereinstimmung; die folgenden worte Justins aber verwirren die sachlage vollständig; er schreibt: Quem dolum praesentiente Antipatro, dum duas eodem tempore uxores quaerit, neutram obtinuit. schliesst hieraus auf eine andere quelle Justins; diese frage kann hier noch nicht entschieden werden, aber zu bemerken ist, dass gleich darauf wieder die vollständigste übereinstimmung zwischen Diodor und Justin herrscht.

Der zeit nach folgt zunächst die ermordung Kyanes, wie sie auch bei Photius an der richtigen stelle steht. Diodor übergeht dies ereignis vollständig, ebenso wie die verheirathung der tochter derselben Eurydike, mit könig Philipp. Gleichwohl setzt er aber letzteres bei den wirren in Triparadisus (39, 2) als bekannt voraus (Εὐρυδίκης δὲ τῆς βασιλίσσης), und ersteres in ähnlicher weise XIX 52 (Κύνναν, ῆν ἀνεῖλεν ᾿Αλκέτας). Es ist das ganz Diodors art  $^{83}$ ).

<sup>33)</sup> Genaueres über Kyane berichtet Polyaen. VIII 60.

Ueber Antigonus flucht nach Europa, wie sie bei Diodor und Arrian dargestellt wird, ist bereits gehandelt; die übrigen melden nichts davon. Richtig erwähnt dann Justin (6, 9), dass Kraterus und Antipater bei ihrem übergange nach Asien Polysperchon in Europa als statthalter zurückliessen; denn als solcher tritt er später bei Diodor (38, 6) im kriege gegen die Aetoler auf. Es folgt bei Diodor und Justin der kriegsrath bei Perdikkas.

Diod. 25, 6.

Περδίκκας δὲ τούς τε φίλους καὶ τοὺς ἡγεμόνας αθροίσας προέθηκε βουλήν, πότερον ἐπὶ τὴν Μακεδονίαν χρὴ στρατεύειν ἢ πρότερον ἐπὶ τὸν Πτολεμαῖον ὁρμῆσαι. Πάντων δὲ ἐπενεχθέντων ἐπὶ τὸ πρότερον καταπολεμῆσαι τὸν Πτολεμαῖον, ὅπως μηδὲν ἐμπόδιον ἔχωσι τῆς κατὰ τὴν Μακεδονίαν ὁρμῆς.

Just. 6, 10.

Perdicca Aridaeum et Alexandri
Magni filium in Cappadocia
de summa belli in consilium
adhibet. Quibusdam placebat
bellum in Macedoniam transferri. sed in rem visus est,
ab Aegypto incipere, ne in
Macedoniam profectis Asia
a Ptolemaeo occuparetur.

Dieser kriegsrath wurde nach Justin in Kappadokien gehalten; Diodor lässt nach demselben Perdikkas von Pisidien aus seinen marsch gegen Aegypten antreten (25, 16). Hieraus folgt nicht, dass nach Diodor der kriegsrath in Pisidien gewesen ist. Das reichsheer lag wahrscheinlich nach überwältigung der Isaurier in Pisidien in quartieren. Ist nun Justins angabe richtig, so kommt Perdikkas von Kappadokien nach Pisidien und sammelt dort die in den quartieren zerstreuten truppen (avalaba).

Die machtbefugnisse des Eumenes in dem nun ausbrechenden kriege werden von den einzelnen schriftstellern folgendermassen angegeben. Plutarch und Diodor stimmen zunächst darin überein, dass Eumenes den oberbefehl über alle gegen Antipater und Kraterus disponiblen streitkräfte führen soll. (Plut. 5; Diod. 29, 2); Alketas und Neoptolemus werden angewiesen, ihm folge zu leisten. Dasselbe sagt Justin (6, 15)<sup>34</sup>), setzt aber noch (6, 14) die bestimmung hinzu, dass dem Eumenes zu den provinzen, die er bereits

<sup>34)</sup> Adiutores ei dantur cum exercitibus frater Perdiccae Alcetas et Neoptolemus.

früher erhalten batte, noch Paphlagonien, Karien, Lykien und Phrygien verliehen wurden. Kein anderer berichtet etwas davon; aber Justin ist hier überhaupt am ausführlichsten, denn er fügt auch noch hinzu, dass Klitus den oberbefehl über die flotte erhielt, Kilikien aber dem Philotas genommen und an Philoxenus gegeben wurde. Es liegt also das bestreben vor, sämmtliche veränderungen in Kleinasien anzugeben. Dass Diodor es für überflüssig hält, genauere angaben zu liefern, auch wenn seine quelle dieselben hat, haben wir bereits bei gelegenheit der satrapienvertheilung gesehen. Justins nachrichten zu bezweifeln liegt hier kein grund vor 85); nur in einem punkte irrt er. Nach ihm wird nämlich jetzt auch Paphlagonien dem Eumenes verlieben, obgleich doch diese provinz nach seinen eigenen angaben dem Eumenes bereits bei der ersten satrapienvertheilung zugesprochen ist (4, 10). Was nun Justin mit nennung der einzelnen länder angiebt, wird bei Nepos (3, 2) allgemein ausgedrückt durch die bestimmung, dass Eumenes über alle länder zwischen dem Hellespont und dem Taurus gesetzt wurde. Endlich widerspricht diesen angaben auch nicht, wenn Perdikkas bei Plutarch (5) den Eumenes zum στρατηγός αὐτοχράτωρ των εν Αρμενία και Καππαδοκία δυνάμεων ernennt. Plutarch fährt an der stelle fort: καὶ περὶ τούτων ἐπιστολάς ἔπεμψενς 'Αλχέταν μεν και Νεοπτόλεμον Ευμένει προςέχειν κελεύσας. Aus dem περί τούτων und daraus, dass Neoptolemus satrap von Armenien war, muss man wohl folgern, dass Alketas mit seinen streitkräften in Kappadokien war, vielleicht im süden der landschaft. Alketas ist im kriege selbst unthätig und nach Eumenes niederlage befindet er sich in Pisidien, also an der grenze Kappadokiens, zu dem ja Lykaonien oft gerechnet wird. Alketas und Neoptolemus werden die einzigen feldberrn in Kleinasien gewesen sein, denen in betracht kommende truppenabtheilungen zu gebote standen. Plutarch redet an der stelle ausdrücklich nur von heeren, nicht von provinzen.

Alketas weigerung, sich Eumenes unterzuordnen, berichtet nur Plutarch (c. 5); aber nur daraus erklärt sich seine unthätigkeit in diesem kriege, Neoptolemus verrath hingegen wird gleichmässig von Diodor, Arrian, Justin und Plutarch berichtet. Nach Plut. 4

<sup>35)</sup> Droysen a. o. p. 113 u. an. 26.

war Neoptolemus dem reichsverweser schon lange verdächtig, und Eumenes war deshalb schon früher angewiesen worden auf den satrapen zu achten. Eumenes ging deshalb nach Kappadokien und schuf sich daselbst eine tüchtige reiterei aus den eingebornen. Hiervon erzählt auch Diodor später (29, 2), kurz vor der schlacht mit Kraterus; aber dort werden andere motive angegeben. Nach Plutarch bildet er sich diese reiterei als aviliaqua gegen die makedonische phalanx seiner eigenen truppen; nach Diodor jedoch gegen die der gegner. Jedenfalls sind beide motive für Eumenes bestimmend gewesen. Neoptolemus sucht nun zunächst Eumenes aus dem wege zu räumen 36), nachdem von ihm eine gesandtschaft an Antipater abgegangen war. Es ist schon oben erwähnt, dass dieser eine andere von Antipater an Eumenes und Neoptolemus vorausgegangen sein muss, da dies Photius ausdrücklich berichtet. Hiermit stimmt Plutarchs bericht trefflich überein (5). Denn nachdem Plutarch Neoptolemus verrath und flucht zu den feinden gemeldet hat, fährt er fort: nue' έχείνων δε απέσταλτο πρεσβεία πρός Ευμένη. Das plusquamperfectum zeigt deutlich an, dass die gesandtschaft den letzten ereignissen vorausgegangen ist 87). Nepos berichtet zwar nichts hiervon, aber er spricht von Eumenes treue in ganz ähnlichen worten, wie sie Plutarch demselben in der antwort auf das anerbieten der gegner in den mund legt. Ebenso äussert sich Kumenes kurz vor seinem tode bei Diodor.

Plut. 5. Diod. XIX, 42, 5. Nep. 3, 1.

Καὶ μᾶλλον τὸ σῶμα Τηροῦντατὴν δεδομένην να δασιλέων τον βίον ἢ τὴν ὑπὸ τῶν βασιλέων cupidior.

πίστιν προήσεσθαι. πίστιν γενναία προαιρέσει συναποθανεῖν προχρίνας.

- 36) So fasst Droysen (p. 118) die worte Diod. 29, 4 ἐπεβούλευσε τῷ Κὐμένη und Plut. 5 βουλεύων μὲν ἐπ΄ Κὐμένει auf; vielleicht aber ist mit ἐπεβουλεύειν an beiden stellen nur Neoptolemus verrätherische verbindung mit den feinden gemeint.
- 37) Droysen berücksichtigt (p. 118 und 119) hierbei Arrian nicht. Uebrigens hat er hier ein eigenthümliches versehen begangen. Die worte Plut. 5 am schluss ἄρχοντος δὲ πλεονεξίας giebt er wieder: "Es herrsche die habsucht und der verrath in der welt."

Der kampf zwischen Eumenes und Neoptolemus wird von Plutarch am ausführlichsten erzählt; er berichtet, dass Eumenes fussvolk zuerst geschlagen wurde, der sieg aber dann durch seine reiterei entschieden sei. Im übrigen ist über die angaben Plutarchs, Diodors und Justins in diesem punkte nichts zu bemerken. Neoptolemus rettet sich aus der schlacht nur mit wenigen <sup>38</sup>); Diodor giebt diese wenigen auf 300 an.

Bei Antipater und Kraterus wird hierauf ein kriegsrath gehalten <sup>89</sup>), an dem schon Neoptolemus theil nimmt. Bei Justin (8, 5) giebt dieser den rath, Eumenes heer schnell zu überfallen, so lange es noch in folge des sieges fahrlässig sei. Letzteres findet sich auch bei Plutarch, aber als Kraterus meinung ausgesprochen. Der gedanke ist aber von beiden in sehr ähnlicher weise ausgedrückt.

Plut. 6.

Just. 8, 5.

Ολόμενος οὐ προςδεχομένω καὶ μετὰ πρόςφατον νίκην εν ἀταξία καὶ καὶ περὶ πότους ἔχοντι τὴν δύναμιν ἐπιπεσεῖσθαι.

Hisque persuadet, ut continuatis mansionibus laeto ex victoria et securo fuga sua Eumeni superveniant.

Hierbei kann es nicht stören, dass unsinniger weise bei Justin, wie auch nachher §. 7, an Kraterus stelle Polypercon genannt wird, ehen der, von dem derselbe schriftsteller 6, 9 ausdrücklich berichtet, dass er in Europa zurückblieb.

Weiterhin berichten Arrian, Nepos und Plutarch übereinstimmend von Eumenes list, seinen truppen zu verbergen, gegen wen sie kämpfen sollen. Oft jedoch, berichtet Plutarch, soll er nahe daran gewesen sein, seinen officieren wenigstens zu sagen, gegen wen sie zögen; schliesslich aber blieb er doch bei seinem plane (ὅμως ἐνέμεινε τοῖς λογισμοῖς. c. 6 am ende) darauf deutet auch Nepos (3, 6) mit den worten itaque ten uit hoc praepositum, die an und für sich etwas unverständlich sind. Wie natürlich, haben, da es sich um ein besonderes verdienst des Eumenes handelt, seine biographen hier am ausführlichsten gehandelt; Diodor hat gar nichts

<sup>38)</sup> Plut. δλίγους τινάς συναγαγών; Arr. φεύγει σὺν δλίγοις.
39) Plut. 6 έβουλεύοντο περί τῶν ὅλων; Diod. 29, 7 οδτοι δὲ σηνει δρεύσαντο.

davon. Wenig passt aber Justin hierzu. Nach Neoptolemus rath, Eumenes sofort anzugreifen, fährt er fort: Sed res Eumenem non latuit. Itaque insidiae in insidiatores versae, et qui securum aggressuros se putabant, securis in itinere et pervigilio noctis fatigatis occursum est. Hiervon ist weder bei Plutarch noch bei Diodor die rede.

In der nun folgenden schlacht ist die übereinstimmung zwischen Plutarch, Diodor und Nepos über allen zweifel erhaben; auch Photius dürftige angaben lassen sich mit den berichten der eben genannten vereinigen. Kraterus beginnt den kampf mit ungestüm.

Diod. 30, 5.

Plut. 7.

Ο μεν Κράτερος πρωτος μετα των επιλέκτων επιροάξας τοῖς πολεμίοις ηγωνίσατο μεν περιβλέπτως.

Γενομένης δὲ τῆς πρώτης συ φράξεως βαφείας κτλ.

Neben Kraterus heroischem kampfe wird dann überall sein unbemerkter fall hervorgehoben 40). Eine kleine differenz findet sich hingegen in der art und weise seines falles. Diodor sagt nur σφαλέντος τοῦ ἔππου ἔπεσεν ἐπὶ τὴν γῆν, Plutarch τέλος δέ πληγεὶς ὑπὸ Θρακὸς ἐκ πλαγίων προςελάσαντος ἀπερρύη τοῦ ἔππου, Arrian endlich Κρατερὸς δὲ ὑπό τινων Παφλαγονίων (πίπιει). Unerheblich zunächst ist der unterschied zwischen Plutarch und Arrian; da beide die verwundung durch einen barbaren haben, so ist sie festzuhalten. Möglich ist es nun, dass bei dieser verwundung auch das pferd zu falle kam und Kraterus dann zu boden fiel. Denn im übrigen ist die übereinstimmung zwischen Plutarch und Diodor, wie wir gleich sehen werden, so gross, dass Diodors abweichung unmöglich auf einer andern quelle beruhen kann 41).

Unterdessen waren auf dem andern flügel Neoptolemus und Eumenes zusammengestossen.

Diod. 31. | Plut. 7. | Nep. 4.

Γνωρισθέντες γὰρ Μισουντες γὰρ ἀλ- Cum hoc concurrit

40) Art. αλλ' ἔφθη πεσών μη γνωσθείς; Diod. ἔπεσεν αγνοηθείς ος ην; Plut. πεσόντα δὲ αὐτὸν οἱ μὲν ἄλλοι παρέλασαν αγνοοῦντες.

41) Droysen p. 123 schreibt: dann traf ihn (den Kraterus) eines Thraciers schwert in die seite. Sollte dies wohl die übersetzung von in Alayiwe sein?

### Diod. 31.

από τε των Ιππων καὶ τῶν ἄλλων ἐπισήμων συνεπλάχησαν αλλήλοις, και τη καθ' αύτους μονομαχία την νίκην ξποίησαν άκολουθησαι. Tò μŧν ούν πρώτον τοῖς ξίφεσιν άλλήλων καθιχόμενοι παράδοξον καὶ παντελώς έξηλλαγμένην μονομαχίαν συνεστήσαντο: έκφερόμενοι γάρ τῷ θυμῷ καὶ τῆ πρὸς αλλήλους δυσμενεία ταῖς ἀριστεραῖς αφέντες χεοσίν τὰς ἡνίας ἀλλήλων έδράξαντο. συμβάντος Ού o I μέν ζπποι xatà την δομην έξέδοα... μον, αὐτοὶ δ' ἔπεσον έπι την γην. Τῆς δ Επαναστάσεως δια την δξύτητα καί βίαν του χαλεπώς πτώματος γινομένης άμφοτέροις, άτε καὶ τῶν ὅπλων ξμποδιζόντων τὰ σώματα, ὁ μὲν Εὐμένης έφθασε, πρότερος diuναστάς, τοῦ Νεο-Thy πτολέμου lyvův πατάξας. Μεγάλης δὲ γενομένης διαιρέσεως και σφαλείσης της βάσεως, ο μέν πληγείς πάραλελυμένος ἔχειτο, χωλυόμενος υπο τοῦ

### Plut. 7.

λήλους πάλαι καί δι' δργης έχοντες έν μεν δυσίν αναστροφαίς ου κατείδον, έν δὲ τῆ τρίτη γνωρίσαντες εύθύς ήλαυνον σπασάμενοι έγχειρίδια τà βοῶντες. Τῶν ζππων έξ έναντίας βία συμπεσόντων ώςπεο τοιήρων, τάς ήνίας άφέντες άλλήλων ξπεδοάξαντο ταῖς χερσί, τάτε κράνη περισπώντες και περιροηγνύντες έχ τῶν ἐπφμίδων τοὺς θώρακας. Πρός δέ σπαραγμόν τὸν ύπεκδρα μόντων ἄμα τῶν ἵππων, άπορουέντες είς γην καί περιπεσόντες άλλήλοις εν λαβαῖς ήσαν χαὶ διεπάλαιον. Εἶτα μέν Ευμένης τοῦ Νεοπτολέμου προεξανισταμένου την Ιγνύαν ύπέχοψεν αὐτὸς είς ὀρθόν φθάσας χαταστηναι, δ δὲ Νεοπτόλεμος είς θάτερον έρεισάμενος γόνυ, θάτερον δε πεπηρωμένος ημύνετο μέν εθρώστως κάτωθεν, ο δ θ ανασίμους δὲ πληύποφέρων, γὰς πληγείς δὲ παρὰ τράχηλον | TÒY

## Nep. 4.

ipse Eumenes. Qui inter cum plexi in terram equis decidissent, facile intellegi posset inimica mente contendisse animoque magis etiam pugnasse quam corpore, prius distracti sunt, quam alterum anima relinqueret. Ab hoc aliquot **plagis** menes vulneratur, nemagis que eo proelio excessit, sed acrius hostis institit.

Diod. 31.

Plut. 7.

Nep. 4.

τραύματος διανασιηναι δμως δε της εύψυχίας ὑπεραγούέλάττωσιν, εν γόβεβηχώς νασι έτρωσε τον αντίπαλον είς τε τὸν βραχίονα καὶ τοὺς μη ο ο ο ο τρισί πλη-Οὐδεμιᾶς γαῖς. δ ούσης πληγης χαιρίου χαὶ τῶν τραυμάτων έτι θερμων οντων, ο Ευμένης πληγην δευτέραν ξπὶ τὸν το άχηλον δπενέγκας απέκτεινε τον Νεοπτόλεμον.

ξπεσε καί παρείθη. Τοῦ δὲ Εὐμένους δι' δργήν και μισος πασης την τοῦ σώματος λαιόν τά τε οπλα περισπώντος αὐτοῦ καὶ κακῶς λέγοντος, ξτι τὸ ζίφος έχων έλαθεν υπό τον θώρακα τρώσας ή παρέψαυσε τοῦ βουβώνος ἀποβάς. Ἡ δὲ πληγη μαλλον ξφόβησεν η ξβλαψε τον Ευμένη δι' ἀσθένειαν αμυδρα γενομένη. Σχυλεύσας δε τον νεχρον είχε μεν χαλεπώς ύπὸ τραυμάτων μηρούς καὶ βραχίονας διαχεχομμένος, ο μως δε αναβληθείς ξπι τον ζππον ξόίωχε προς θάτερον κέρας, ώς έτι συνεστώτων τών πολεμίων.

Auch Eumenes benehmen gegen Kraterus wird von Plutarch und Nepos übereinstimmend geschildert; Eumenes trifft denselben nach Plutarch noch ξμπνέοντα καὶ συνιέντα an, nach Nepos semivirum (4, 4); bei Plutarch heisst es ανδοί φίλω και συνήθει, bei Nepos proque pristina amicitia. Natürlich war dieser zug für den biographen sehr wichtig; weniger für Diodor. Weiterbin berichtet Nepos, dass Eumenes die gebeine des Kraterus nach Makedonien Auch hiervon hat Diodor an dieser stelle nichts, aber XIX, 59, 3 spricht er davon wie von etwas bekanntem 43), ein zeichen, dass die sache in Diodors quelle schon früher erwähnt sein musste.

Nach Photius (27) rettet sich das fussvolk des Kraterus zu Antipater; auf welche weise, wird nicht angegeben. Nach Diodor

42) Αρίστων ὁ πιστευθείς ὑπ' Εὐμένους τῶν ὀστῶν τῶν Κρατέρου.

und Nepos erreicht es dies durch einen treubruch. Hierbei findet sich aber die differenz, dass nach dem bericht des letzteren das fussvolk zuerst um frieden gebeten und dann ihn von Eumenes erlangt hat, bei Diodor dagegen die unterhandlungen von Eumenes seite ausgehen. Bei der sonstigen übereinstimmung beider muss man hier ein versehen auf einer seite annehmen, wahrscheinlich bei Nepos.

Wenn wir so die ganze beschreibung der schlacht bei Plutarch unbedenklich auf Diodors quelle zurückführen können, bleibt dagegen über ein grosses stück in cap. 6, in dem Plutarch von einem traume des Eumenes vor der schlacht erzählt, zweifel.

Es folgt bei Diodor folgende höchst auffällige stelle (c. 33): Περδίκκας δε πυθόμενος την κατά τον Εθμένη νίκην πολλώ θρασύτερος έγένετο πρός την είς Αίγυπτον στρατείαν. stelle, unmittelbar nach der besiegung des Kraterus, muss jeder leser die worte auf diesen zweiten sieg des Eumenes beziehen. Und doch heisst es bei Diodor selbst (c. 37), dass die nachricht vom zweiten sieg erst zwei tage nach Perdikkas tod nach Aegypten zum reichsheere gelangt sei. Also kann hier bloss vom ersten siege des Eumenes über Neoptolemus die rede sein. Auffallend bleibt aber in Diodors darstellung immer noch, auch wenn man die worte vom ersten sieg versteht, wie sich Perdikkas über den sieg freuen konnte, da mit demselben zugleich auch der abfall des Neoptolemus gemeldet wurde. Alles dies ist hervorgerufen durch das ungeschickte kürzen der quelle; aus Plutarch ersehen wir den rechten zusammenhang. Bei ihm (c. 4) schickt ja, wie schon besprochen, Perdikkas den Eumenes schon vor dem kriege nach Kappadokien την δμοφον Αφμενίαν τεταφαγμένην ύπο Νεοπτολέμου διὰ χειρὸς έξοντα. Mit welchen massregeln Eumenes seine aufgabe erfüllen soll, ist nicht gesagt; er sucht Neoptolemus in gutem auf Perdikkas seite zu erhalten. Hieraus erklärt sich Perdikkas freude über Eumenes ersten sieg; denn anstatt eines mächtigen unsicheren bundesgenossen hat er nun einen machtlosen feind; jetzt kann er, da er nun den rücken frei hat, getrosten muthes nach Aegypten ziehen. Zugleich aber ist hiermit erwiesen, dass auch in Diodors quelle etwas derartiges wie bei Plut. 4 gestanden hat.

Bei dem krieg in Aegypten ist zunächst hervorzuheben, wie

Perdikkas und Ptolemaeus bei Diodor und Justin geschildert wer-Nach Diodor ist Ptolemaeus εὐεργετικός, ἐπιεικής, μεταδιδούς πᾶσι τοῖς ἡγεμόσι τῆς παρρησίας (33, 3); deshalb hat er auch viele freunde, πολλούς έχων εὐνοοῦντας καὶ προθύμως διακινδυνεύοντας (33, 4). Dasselbe ist auch schon 14, 1 von ihm gesagt (τοῖς μὲν ἐγχωρίοις φιλανθρώπως προςεφέρετο und συνέτρεχε δὲ καὶ φίλων πληθος πρὸς αὐτὸν διὰ τὴν ἐπιείκειαν). Ganz ebenso spricht sich Justin (6, 18 und 19) über ihn aus: Sed Ptolemaeus in Aegypto sollerti industria magnas opes parabat, quippe et Aegyptios insigni moderatione in favorem sui sollicitaverat et reges finitimos beneficiis obsequiisque devinxerat. Das gegentheil davon ist Perdikkas (8, 2): Sed Perdiccae plus odium arrogantiae quam vires hostium nocebat. Ebenso Diodor (33, 3): Kai zào φονικός ήν και των άλλων ήγεμόνων περιαιρούμενος τας έξουσίας και καθόλου πάντων βουλόμενος ἄρχειν βιαίως und Arrian, (Phot. 28): Καὶ τάλλα τη στρατιά υπερογκότερον η κατά στρατηγόν προςφε-So ist also der parteistandpunkt bei diesen drei schriftstellern genau derselbe.

Wie schon erwähnt, hält Perdikkas kurz vor seinem einmarsch in Aegypten ein gericht über Ptolemaeus ab; nach Photius angabe hätte sich letzterer persönlich vertheidigt (zaxelvov ent zov πλήθους ἀπολυομένου τὰς αίτίας), was wohl auf einem missverständniss beruht. Denn es ist nicht anzunehmen, dass der vorsichtige Ptolemaeus sich in die höhle des löwen wagte; seinen leuten dagegen wird er die lage dargestellt haben. spricht dann von zwei niederlagen des Perdikkas; es sind dies der vergebliche sturm auf τείχη καμήλων (Diod. 33) und der verunglückte Nilübergang (Diod. 35). Auch von überläufern berichtet Photius wie Diodor (33, 2). Die folge der niederlagen und des ganzen benehmens des Perdikkas ist sein tod. Als seine mörder nennt Nepos Seleukus und Antigenes 43); bei Diodor heisst es dagegen, es seien zuerst hundert führer der phalangiten, unter denen Python der bedeutendste war, abgefallen, ermordet sei er dann in seinem zelte von einigen rittern (36, 4). Dass aber Antigenes vorzüglich betheiligt war, geht aus der bemerkung über denselben -bei der theilung von Triparadisus, die Diodor und Arrian gemein-

<sup>43)</sup> Für letzteren haben die handschriften irrthümlicher weise Antigonus.

sam haben, hervor. So kann auch Seleukus name bei Nepos richtig sein.

Zwei tage nach Perdikkas tode kommt die nachricht von Eumenes sieg über Kraterus in das makedonische lager nach Aegypten. Plutarch und Diodor melden hierüber.

## Diod. 37.

Μετα δε την τούτου τελευτην ευθύς η κόν τινες απαγγέλλοντες, ότι παρατάξεως γενομένης περί Καππαδοκίαν Ευμένης νενίκηκε, Κράτερος δέ και Νεοπτόλεμος ήττηθέντες ανήρηνται. Τοῦτο δ' εί δυσί πρότερον ημέραις έγένετο της Περδίκκου τελευτης, ο υδεις αν ετόλμησε τας χείρας Περδίκκα προςενεγκείν δια τὸ μέγεθος της εθημερίας. Οί δ οὖν Μακεδόνες πυθόμενοι τὰ περί τὸν Εὐμένη, κατέγνωσαν αὐτοῦ θάνατον καὶ τῶν περὶ αὐτῶν επιφανών ανδοών πεντήχοντα, εν οίς ην και Αλκέτας άδελφός του Περδίκκου.

## Plut. 8.

Αλλ' ε ε μεν έφθη Περδίκκας πυθόμενος την Κρατέρου τελευτήν, ο υκ αν
αλλος επρώτευσε Μακεδόνων
νυνι δε ανηρημένου Περδίκκου κατά στάσιν εν Αλγύπιω
δυσιν ημέραις πρότερον
ηκεν ούτος δ περί της μάχης λόγος ε ες το στρατόπεδον,
και προς όργην ευθύς ο ε
Μακεδόνες θάνατον
το υ Ευμένους κατέγνωσαν.

Die übereinstimmung in einzelnen wendungen und zum theil in der construction springt in die augen. Die sonstigen vorgänge am Nil nach Perdikkas tod sind bei Diodor und Arrian dieselben. Ptolemaeus kommt zum heere der Makedonen, sein benehmen ist in keiner weise das des siegers; die folge ist seine allgemeine beliebtheit. Hierauf werden Python und Arrhidaeus zu reichsverwesern ernannt, den Eumenes aber verurtheilt man zum tode. Photius hat hier dieselben worte wie Diodor und Plutarch, τῶν δὲ περὶ Εὐμένη τε καὶ ᾿Αλκέταν εἰς πεντήκοντα κατεγνώσθησαν, und zwar μάλιστα ἐπὶ τῆ Κρατέρου ἀναιρέσει. Damit stimmt wieder Plutarch vortrefflich überein; er sagt vom Eumenes: Φθόνον δὲ πολὺν ἔσχε καὶ μῖσος ὁμαλῶς παρά τε τοῖς συμμάχοις καὶ τοῖς πολεμίοις, ὡς ἔπηλυς ἀνὴρ καὶ ξένος ὅπλοις καὶ χεροὶ τῶν Μακεδόνων τὸν πρῶτον αὐτῶν καὶ δοκιμώτατον ἀν η ρ η κ ώς.

Wichtig bei der wahl der neuen reichsverweser ist übrigens Photius zusatz ἐν τῷ τέως; dadurch werden die verhältnisse in Triparadisus später klarer <sup>44</sup>).

Ganz abweichend berichtet Justin (8, 10). Ad postremum tamen Perdicca occiso ab exercitu hostis cum Pithone (et) Illyrico et Alceta, fratre Perdiccae, appellatur. Die angabe ist in einer weise falsch, dass man sie selbst Justin kaum zutrauen könnte, wenn nicht ähnliche dinge bei ihm vorkämen. Seine letzten worte dagegen (bellumque adversus eos Antigono decernitur) sind wieder richtig und stimmen vollkommen mit Plut. 8 und Phot. 38 überein.

Die nun folgenden intriguen Eurydikes gegen die neuen reichsverweser und gegen Antipater müssen, wie schon gesagt, bei Arrian ausführlich dargestellt gewesen sein; widersprüche mit Diodors kurzer erzählung finden sich nicht. Etwas mehr klarheit erhalten die verhältnisse wenigstens in einem punkte durch Polyaen (IV 6, 4). Die ausführliche darstellung desselben fügt sich vollkommen in Photius andeutungen ein, so dass man wohl für beide dieselbe quelle voraussetzen kann. Wörtliche anklänge sind natürlich bei Photius kürze kaum zu erwarten 45).

44) Droysen hat einen punkt nicht berücksichtigt, nämlich jenes schon erwähnte Πίθων καὶ ᾿Λξιναῖος ἐν τῷ τέως ἀνεψιήθησαν. Daraus geht klar hervor, dass die in Aegypten getroffenen entscheidungen keine definitiven waren. Python und Arrhidaeus sollten das reichsverweseramt eben nur führen, bis Antipater und Antigonus ankämen. Noch deutlicher sprechen sie dies Eurydike gegenüber selbst aus (31): Λίτοῖς γὰρ ἔως ᾿Αντίγονος καὶ ᾿Αντίπατρος παραγένωνται, μελίσειν περὶ πάντων. Droysen giebt diese worte ungenau wieder: "sie hätten die verantwortung, sie wollten, bis Antipater und Antigonus eingetroffen wären, allein handeln". Δύτοῖς μελήσειν περὶ πάντων ist nichts als ein anderer ausdruck für die ἐπιμέλεια τῶν βασιλέων.

45) Das einzige könnte sein Polyb. ἐπεὶ δὲ περιέστη τὸ πληθος, μαχρὰ ἐδημηγόρησεν, ἀπολογούμενος ὑπὲρ ἀντιπάτρου mit Phot. ἀντιγόνου καὶ Σελεύχου τῆ παρακλήσει ἀντιπάτρου ἀντιδημηγορησάντων ἐν τῷ πλήθει.

(Schluss folgt.)

Berlip.

Hermann Kallenberg.

# Verg. Georg. II, 96

scheint die lesart der handschriften: nec cellis ideo contende Falernis unhaltbar: es ist ne herzustellen.

Ernst von Leutsch.

# II. JAHRESBERICHTE.

## 46. Die griechischen historiker der späteren zeit.

I. Dionysius von Halikarnass.

Zweiter abschnitt.

(S. ob. hft. 1, p. 129).

Aus der recension, die der III. bd. der Kiessling'schen ausgabe, welcher buch VII. VIII. IX enthält, durch L. Kayser in Fleck. jahrb. (nr. 21) in derselben weise, wie die vorigen, erfahren hat, hebe ich folgende vorschläge von L. Kayser hervor: AR. VIII, 21 (126, 15) streicht Kayser τὰς ἰδίας, wofür Β ἴσας hat; in A fehlt es. VII, 16 (21, 31) wo Kiessling mit Reiske und Sintenis ήξιου δουναι λόγον αὐτῷ aufnahm, tritt Kayser für das passiv δοθηναι mit recht ein und schreibt vorher προσελθών τοῖς ὑπάτοις. VII, 18 (25, 6) ἀντιπολιτευόμενοι. VII, 23 (30, 25) streicht Kayser αὐτὸ δρῶσιν. VII, 28 (36, 13) soll ἀναγκαίφ gestrichen, z. 15 οί μεν γάρ für οί μέν γε geschrieben werden. VII, 32 (39, 32) παραφέροντες ist einzuschieben nach κάθοδον ὑμῶν. VII, 37 (46, 12) werden die worte πρὸς τὸν καθ' ημέραν βίον als überslüssig gestrichen. 38 (48, 7) wird καλόν, 34 (48, 22) dé aus dem texte entfernt, 39 (48, 16) où olóv r' ην vorgeschlagen. 41 (49, 28) ist  $\delta \eta \mu \acute{\sigma} \iota \iota \iota \iota \varsigma$  enthehrlich. 41 (50, 16) ausser of ist auch  $\tau \delta \nu \delta \eta \mu \rho \nu$  zu streichen. 43 (52, 30) ist δημοτών als glossem auszuscheiden, η πράττειν ist unpassend; zu ελπείν muss καθ' ήμων hinzugefügt werden, weil sonst die antithese mangelhaft ware. VII, 43 (52, 14) wird die von Sint. III, 9 als lückenhaft nachgewiesene periode noch einmal behandelt. (60, 17) woselbst das verbum mangelt, schreibt Kayser κατεπτηχόσιν ημίν απαντων ιεράν oder κ. η. απήντα και ιεράν. (64, 2) hat die corruptel δεδοχιμασμένην für δεδιχασμένην den

zusatz ἐν τῷ νόμφ nach sich gezogen; die worte sind zu tilgen. VII, 59 (76, 9) ist der satz  $\tilde{\eta}\nu$   $\tilde{\omega}\sigma\pi\epsilon\varrho$   $\pi\epsilon\varrho\alpha\varsigma$   $\tau\tilde{\rho}\tilde{\nu}\tau$  nur eine höchst unnütze bemerkung, welche noch dazu die construction zerreisst. VII, 66 (86, 9) tilgt Kayser vow, statt mit Kiessling xal einzuschieben. VII, 71 (91, 13) sieht Kayser ἐπὶ τῆ πόλει als theilweise dittographie aus ἐπιτηδευμάτων an. VIII, 4 (106, 16) glaubt Kayser, dass Dionysjus an Thukydides I, 36 gedacht und κάλλιστα κεῖσθαι συνόδου geschrieben habe. VIII, 50 (164, 26) muss der satz και τὸ καταφυγεῖν ἐπὶ τοὺς ἦδικημένους τὸ αδικοῦν ταπεινόν als ganz ungehörige parenthese entfernt werden. VIII, 89 (220, 13) scheint αδίκημα unecht und τὸ μηνυόμενον zu genügen. — IX, 8 (234, 1) sieht Kayser in γενομένης, aus dem Sint. III, p. 4 γενομένοις machte, einen lästigen zusatz. IX, 30 (271, 18) ändert Kayser έχ τοῦ ἀρίστου in ἀπὸ τοῦ χρατίστου um. IX, 47 (294, 17) ist  $\delta v \alpha \mu \epsilon v \eta$  eine ungeschickte ergänzung von jemand, der nicht bemerkte, dass έχουσα λέληθεν zu ergänzen sei. IX, 59 (313, 2), wo Kiessling die stark verderbte lesart zu ην δ' οὖχ ἀγαπῶσι τοῖς πολλοῖς καὶ πένησι herstellte, möchte Kayser ην δ' οὐκ ἀσμένοις ἀκούσασι τοῖς πολλοῖς schreiben.

Im festgrusse, welchen die Würzburger philologische gesellschaft zur begrüssung der XXVI. versammlung deutscher philologen herausgab, veröffentlichte L. Grasberger (nr. 22) reiche beiträge zur kritik der römischen archäologie des Dionysius, in welchen er stellen aus den büchern I-XI behandelt. Weshalb Kiessling für den text des IV. bandes nichts mehr davon benutzen konnte, kann man sich nur schwer erklären; in der adn. crit. finden wir einige vorschläge angeführt. Diesen fleissigen untersuchungen Grasbergers müssen wir im allgemeinen schon deshalb unsern beifall zollen, weil er nach sorgfältiger beobachtung und erforschung des sprachgebrauchs die nothwendigen änderungen vornimmt und nur dann, wo diese der beschaffenheit des fehlers wegen nicht möglich sind, selbständig die heilung zu bewirken sucht. So zeigt er zu I, 13 p. 10, dass Dionysius bei πείθομαι den infinitiv hinzufügt, zu I, 79 p. 12, dass die allerdings ungewöhnliche verbindung αὐτός τις, für die Kiessling in der adn. critica ξχαστός τις verlangt, vollkommen richtig ist, dagegen, wenn ώς βούλεται folgt, ξχαστος damit verbunden wird, also ξχαστος ώς βούλεται zu einer stereotypen phrase wird. Darum verlangt er diese II, 40 (163, 21). p. 13 bespricht Grasberger solche stellen, an denen ἔσχατα und αΐσχιστα verwechselt worden sind und verlangt letzteres II, 25 (146, 7). Manchmal freilich sind die aufgezählten beispiele nicht vollständig, so dass das resultat, zu dem Grasberger gelangt, unrichtig wird; dieses ist z. b. II, 37 (156, 8) p. 14, I, 21 (25, 12) p. 22, IV, 45 (64, 19) der fall, wie ich observ. crit. p. 330, p. 325, p. 311 gezeigt habe. Ueber den häufigen ausfall des artikels handelt er p. 14, über die verwechselungen von Egodos und Egodos

p. 26, über die verschreibungen von πολεμικά und πολέμια p. 35. — Meine einzelbesprechung beginne ich mit III, 37 (274, 27), wo Kiessling alitaç zat, weil es in B. fehlt, einklammert, Grasberger p. 15 nicht ungeschickt unter hinweis auf andere stellen av Jádeis ἀποκρίσεις vorschlägt. V, 2 (114, 4) will Grasberger p. 22 die worte καὶ ἄλλα τούτοις παραπλήσια οὐκ δλίγα um eine zeile hinaufrücken hinter τοῦτο δή τὸ πολίτευμα καταστησάμενοι; ich halte diese umstellung für sicher und werde später noch einmal darauf zurückkommen. I, 27 (32, 19) ist nicht Sauppe. Gött. gel. anz. 1861 p. 1860 beachtet, V, 38 (157, 9) ist ἐπαρθέντες schon von Sintenis III p. 20 vorgeschlagen worden. Schon von buch VII an musste Grasberger noch Reiske's ausgabe benutzen, wogegen auch Kiessling für bd. III seine abhandlung nicht mehr berücksichtigen konnte; es ist demnach nicht uninteressant zu sehen, wie Kiessling sich an den stellen, wo Grasberger anstösst, verhält. VII, 11 (15, 19) finden wir ebenfalls das in B überlieferte olulav im texte. 20 (27, 6) schlägt auch Kiessling in der adn. crit., wenn auch nur schüchtern, χρησαμένων für das fut. χρησομένων vor. 50 (60, 22) woselbst Grasberger mit sehnsucht das resultat einer neuen collation erwartet, nimmt Kiessling aus Sylburg ἀπογόνων auf. VIII, 31 (139, 9) scheint die schreibung ταὐτά die richtigere. 39 (149, 22) ist Grasberger die änderung von δεόμεναι in δεομένη durch Sintenis III, p. 15 unbekannt geblieben, die wir bei Kiessling im texte finden; z. 25 lesen wir das auch von Grasberger gewünschte ήτις έστιν ή έπιχουρία. Dass 42 (152, 30) ἀπήτει, das auch bei Kiessling steht, unhaltbar ist, hat Grasberger p. 34 richtig erkannt; nur dürfte  $\alpha \pi \tilde{\eta} \gamma \chi \varepsilon$  vom wahren weit abliegen. IX, 35 (278, 10) hat Kiessling mit Sylburg πόλεως statt χώρας in den text selbst eingesetzt, während Grasberger p. 34 an axeas Unzweifelhaft sicher ist XI, 15 (110, 27) von Grasberger das überlieferte ἀποδειχθωσιν αξ ἀρχαι in à. νέαι ἀρχαι geändert, das er durch eine reihe von stellen stützt. XI, 16 (112, 11) ist es ebenso unzweifelhaft, dass γνώμας ein attribut haben muss; der gedanke an und für sich und die symmetrie verlangen dieses. Bewogen durch XI, 57 (164, 31) schlug Grasberger ἀσυμφόρους einzusetzen vor, während Kiessling πονηράς aufgenommen hat.

In dasselbe jahr, nemlich 1868 gehört anch das Baseler programm Kiessling's (nr. 23), zu dessen besprechung ich nun übergehe. Recensionen desselben sind mir zwei bekannt geworden, nemlich die von L. Kayser in den Heidelberger jahrb. 1868 p. 672 und in Zarncke's Centralblatt 1868 p. 1380, woselbst unter der überschrift von band III der Dionysiusausgabe eine besprechung dieses programms gegeben wird. Die von Kiessling behandelten stellen sind bis auf vier, die dem VIII. buche angehören, den ersten sechs büehern entnommen und richten sich so also zum theil gegen seine eigene ausgabe. I, 16 (20, 16) steht der bericht, dass die

dort genannten städte von den aboriginern gegründet sein sollen, im widerspruch mit der nachfolgenden angabe, dass in Tibur ein theil der stadt Zinelind genannt werde und mit II, 35. Kiessling schlägt daher, da ἐχιήσαντ, was am nächsten liegen würde, dem sprachgebrauche des Dionysius nicht angemessen sei, φχησαν vor. I, 20 (24, 20), das berühmte cap., behandelt Kiessling mit mehr glück als Sauppe Gött. gel. anz. 1861 p. 1860; ob freilich des-tige gefunden ist, mag dahin gestellt bleiben. Ausgehend von I, 22 (27, 5) wo, wie Kiessling nachweist, für ἔγραψε vielmehr das präsens γράφει herzustellen ist, zeigt Kiessling, dass es bei Dionysius, wenn er citationen aus andern schriftstellern beibringt, regel ist, dass er dieselben im praesens einführt, oder, was seltener ist, im perfectum. In der anmerkung p. 5 wird 1, 79 mit recht also γέγραφε geschrieben. Der aorist endlich, wie wir weiter erfahren, steht nur dann, wenn Dionysius bei der angabe der abweichenden meinungen anderer gleichsam erzählend, nicht citirend zu werke geht. p. 5 spricht Kiessling ausgehend von I, 53 über stellen, an denen sich das einfache verbum statt des zusammengesetzten eingeschlichen hat; doch finden nicht immer alle einschlagenden stellen beachtung, wie ich Aar. progr. p. 27 gezeigt habe. II, 2 (119, 7) vermisst Kiessling die angabe des entsprecbenden olympiadenjahres des ersten der siebenten olympiade, und schreibt für  $\xi \pi t$  vielmehr  $\xi \tau \varepsilon \iota$   $\alpha$ . II, 12 (130, 32) war Kiessling in der ausgabe dem vorschlage von Sintenis gefolgt und hatte für τότε mit ihm τε geschrieben; auf grund anderer stellen will er es nun beibehalten wissen, zugleich aber auch an einer der zum beweise angeführten parallelstellen nemlich VI, 49 (270, 20) ήλικίας ξν τῷ κρατίστω schreiben und ebenso XI, 15 (101, 30) ἡλικίας ἐν τῷ φρονιμωτάτω, was er später in den text aufgenommen hat. Zu II, 21 p. 6 wird von ihm über den ausfall des artikels gesprochen und derselbe an mehreren stellen einzusetzen anempfohlen. L. Kayser hat recht, wenn er besonders schön und einleuchtend die verbesserung der scheinbar lückenhaften stelle II, 22 (141, 12) nennt. Während wir im texte nach προςαγορευόμεναι eine lücke und τοῦτο δέ eingeklammert finden, erkennt Kiessling nun in diesen worten das ursprüngliche τουτολάται. tutulati ist die technische bezeichnung für die träger des tutulus, wie wir aus Varro de l. l. VII, 44 entnehmen können. Köstlin (Philologus bd. XXXIV, p. 756) scheint das Basel. programm von Kiessling nicht zu kennen. II, 44 (167, 18) weist Kiessling nach, dass κράτος in den worten ξως τὸ κάλλιστον ἐπιθήσωσι τῷ πολέμω κράτος nur eine ungeschickte und an falsche stelle verschlagene correctur für κάλλισιον — der corrector wollte κράτιστον — ist. Kiessling liest also ξως τὸ χράτιστον ἐπιθήσωσι τῷ πολέμω τέλος, worin man ihm abgesehen von der monströsen form ἐπιθήσωσι beistimmen kann;

über diese vergl. L. Kayser p. 679; Aar. progr. p. 33. VI, 22 (239, 30) scheint auch mir trotz Sint. in Zarncke's centralblatt 1865 p. 742 die hinzufügung von ξη[εθείς τέλος ὑη]εκδύναι nicht unwahrscheinlich. II, 47 (171, 6) kommt Kiessling durch ἀπὸ πάγων der überlieferten lesart allerdings näher als Sintenis mit  $\alpha \pi \delta$   $\tau \delta \pi \omega \nu$ ; auch der sinn gestattet die änderung wohl. 15 (233, 22) ist erst durch Kayser p. 678 geheilt, der oloug αχούομεν δλίγους schreibt. III, 21 (242, 1) ändert Kiessling das erste  $d\lambda\lambda$  in  $d\varrho$  um, was für den sinn nicht übel ist, während Kayser es ganz streicht. Die in der adn. crit. zu IV, 15 (22, 32) vorgebrachte änderung von τὰ πολλά in τὰ ποίμνια, gegen die Sintenis Zarncke's Centralb. 1865 p. 742 einspruch erhoben hatte, wird nun p. 12 von Kiessling näher begründet; Kiessling stösst sich an der härte des übergangs aus dem relativsatz in das demonstrative satzverhältniss und an sachlichen schwierigkeiten, die mit der lesart der handschrift verbunden sind. Auch mir will nach diesen hier gegebenen auseinandersetzungen die änderung als gerechtfertigt erscheinen. Weniger überzeugt bin ich auch jetzt noch von dem vorschlage IV, 23 (33, 19) ayer in alet zu ändern. IV, 46 (66, 24) hält Kiessling της δουλείας für ein glossem. IV, 23 (33, 2) ist die änderung von ött in žit gewiss richtig, wogegen ich gavλοτάτοις in τυφλοτάτοις umzuändern keinen genügenden grund erkennen kann. V, 1 (112, 14) finden sich im Urbinas noch die in der ausgabe von Kiessling ausgelassenen worte: οἱ μὲν ἀποδειχθέντες υπατοι Βρούτος και Κολλατίνος. Jetzt ist Kiessling anderer ansicht geworden und hält dafür, dass die worte aufzunehmen seien, jedoch so, dass nach προβούλους, auf das sie folgen, der satz abgeschlossen werde; ferner wäre dann nach ἀποδειχθέντες, mit dem der neue satz beginnt, ein our einzusetzen, und endlich schiebt Kiessling noch nach γενομένης oder nach ἐπιλειπομένων ἦσαν ein, damit doch auch ein verbum im satze ist. Das heisst dann doch in der liebe zu codex B etwas weit gehen! V, 68 (198, 21) woselbst Kiessling früher mit Sintenis II p. 23 οἶς καὶ τῶν ἄλλων ξχάσιους in den text setzte, will derselbe nunmehr das handschriftliche ξχαστος beibehalten, da der nachsatz mit παραλαμβάνειν anfängt und zu ξχαστος nur χοινωνεί zu ergänzen ist; nach τύχης z. 20 ist das komma zu streichen. — Verhältnissmässig die meisten bemerkungen kommen auf buch VI, das, wie wir schon oben sahen, allerdings auch am meisten entstellt ist. VI, 13 (227, 10) wird aggartes aus den guten handschriften in den text gesetzt. VI, 19 (234, 27) denkt Kiessling jetzt an einen ausfall von worten, und vermuthet, — für mich höchst unwahrscheinlich — dass Dionysius εκβεβηκότες εκ των πατρίων εθισμών καί] των συνήθων ξπιτηδευμάτων — ξπιλαθόμενοι geschrieben habe. Ich würde mit L. Kayser Fleck. jahrb. 93 p. 37 (nr. 14) lieber ἐπιλαθόμεvos als beigeschriebene erklärung ansehen. Auch mir scheint VI,

28 (246, 7) die änderung von ἀπορρήτους in ἀφορήτους mit rücksicht auf die augeführten stellen sehr ansprechend. VI, 47 (267, 25) lässt Kiessling es dahin gestellt, ob nach οἶα ἐν ἀμαθεῖ γιγνεσθαι φιλεῖ ein ausfall von ὅχλφ oder πλήθει anzunehmen sei. Jedenfalls wird man sich aus palæeographischen gründen für πλήθει— man vgl. ΑΜΑΘΕΙ und ΠΛΗΘΕΙ— entscheiden.

Aus buch VII ist allein p. 19 bei gelegenheit VII, 51 (63, 11) besprochen, woselbst für das völlig falsche ἀντιπράττεσθαι nicht mit Reiske ἀντιπράττειν, sondern ἀντιτάττεσθαι zu schreiben empfohlen wird. In bezug auf die besserungen, welche dem VIII. buche angehören, kann man jedenfalls mit Kayser p. 678 im urtheil übereinstimmen, der den von Kiessling zu VIII, 25 (130, 23) gemachten änderungsvorschlag οἱ τιμιώτατοι [ἐχ τοῦ συνεδρίου] φιλονειχοῦντι schwerlich haltbar nennt. Kein grund zur änderung lag nach der ansicht des recensenten in Zarncke's Centralb. 1868 (nr. 19) bei VIII, 35 (144, 13). VIII, 64 (181, 16). VIII, 86 (215, 7) vor, worin ich ihm nur beistimmen kann.—

In der kleinen abhandlung betitelt Juba und Dionysius von Halikarnass rhein. mus. XXIII p. 672 (nr. 26) sucht Ad. Kiessling die sonderbare erscheinung, dass die anführungen aus des Maurusischen königs Juba δωμαική ἀρχαιολογία, wie wir sie bei Stephanus von Byzanz lesen, in auffallender weise mit worten des Dionysius von Halikarnass stimmen, zu erklären. Bemerkt war diese übereinstimmung schon von Meineke, worauf H. Klapp die einschlägigen stellen in seiner dissertation de vitarum Plutarchearum auctoribus romanis Bonn. 1862 p. 5 zusammenstellte. Kiessling lässt die betreffenden stellen aus Stephanus und Dionysius I, 9 und I, 59 folgen, und zeigt, dass der von Klapp und Peter (die quellen des Plutarchs p. 76) aufgestellte erklärungsversuch: die sache möchte auf eine confusion in den excerpten des Stephanus und der daraus entstandenen verwechselung der namen des Juba und des Dionysius zurückzuführen sein, hinfällig ist, da auch sonst Dionysius und Juba in seinen nicht von Stephanus erhaltenen bruchstücken sich decken. ist für Kiessling das zusammentreffen von Plutarch. Qnaest. rom. 78 διὰ τι των ολωνων ὁ καλούμενος ἀριστερὸς αίσιος; — ὡς Ἰόβας φησί τοῖς πρὸς τὰς ἀνατολὰς ἀποβλέπουσιν ἐν ἀριστερά γίγνεται τὸ βόρειον mit Dionysius Halicarnass. II, 5 — τοῖς δὲ πρὸς ἀνατολάς βλέπουσιν άριστερά μεν γίγνεται τα πρός την άρχτον επιστρέφοντα μέρη. Hiernach kann von einer verwechselung der namen bei Stephanus wohl nicht mehr die rede sein, sondern es hat der eine den andern nach guter antiker historikersitte einfach ausund abgeschrieben. Wer war original, wer war copie? fragt Kiessling und entscheidet sich dahin, dass könig Juba sich die sache wohl hat erleichtern wollen, wie ja Dionysius auch für Nikolaus von Damaskus hat herhalten müssen.

Ich gehe nun im folgenden dazu über in möglichster kürze

den gang der quellenuntersuchung vorzuführen, den K. W. Nitzschin den drei oben angeführten artikeln des rhein. museums (nr. 27. 28. 29) (= römische annalistik von ihren ersten anfängen bis auf Valerius Antias p. 11—153) eingeschlagen hat.

Erster artikel. Rhein. mus. XXIII (1868) p. 600 - 631. Cap. I. ausgangspunkte und grundlagen der untersuchung. 2. 1. die quellenbenutzung in der vierten und fünften dekade. Nitzsch stellt die von Nissen: kritische untersuchungen über die quellen der vierten und fünften dekade des Livius. Berlin 1863, gewonnenen hauptresultate kurz zusammen. 2.2. die quellenbenutzung in der dritten dekade. Nitzsch legt für diese seine ansicht nur im grossen und ganzen dar und begründet sie soweit möglich. p. 604. Nitzsch scheint es unzweifelhaft fest zu stehen, dass von einer unmittelbaren benutzung des Polybius in der 3. dekade des Livius nicht die rede sein kann; die übereinstimmung zwischen den beiden erzählungen ist nur aus der benutzung gemeinsamer quellen zu er-Es sind dies aber für den ersten theil der dekade Coelius Antipater, für den zweiten namentlich Valerius Antias. 2. 3. ausgangspunkte für die untersuchung der ersten dekade. Die bisherigen allgemeinen resultate. Wie weit schloss sich Dionysius seinen quellen an? p. 610: aus solchen quellen wie Licinius Macer und Gellius nahm Dionysius nicht nur den allgemeinen ton, sondern den detaillirten gang und die einzelnen redner jener langgesponnenen debatten. Dass Dionysius reden in grosser anzahl in seinen spätern quellen fand, erhellt aus seiner äusserung VI, 83 über die rede des Menenius Agrippa. p. 610. Dionysius erdachte sich die namen seiner debatter und ihre aufeinanderfolge nicht, sondern entlehnte sie aus quellen. Für Liv. IV, 6 und Dion. XI, 55 war Licinius Macer unzweifelhaft die gemeinsame quelle. p. 611. die abhängigkeit des Dionysius von seinen quellen ist grösser und seine selbstständige pragmatik geringer, als man gewöhnlich angenommen Nitzsch hält sich für berechtigt die darstellung des Dionysius zur controle der Livianischen darstellung zu gebrauchen und wenigstens den versuch zu machen, ob sich aus der vergleichung der beiden erzählungen der charakter ihrer gemeinsamen quelle herstellen lasse, p. 611. 2. 4. allgemeine differenzen zwischen der parallelen erzählung des Livius und Dionysius: 1. ältere quellen bei Livius, neuere bei Dionysius; 2. cognomina und jahresanfänge. p. 612 bei Livius finden sich namentlich vom II. buche an kurze, streng annalistisch gefasste notizen. Livius beruft sich oft auf die scriptores antiqui, antiquiores, oder antiquissimi, namentlich Fabius; Dionysios erklärt, dass Fabius und Cincius die ältere röm. geschichte nur oberflächlich behandelt hätten. § 5. constatirung einer von Livius und Dionysius gebrauchten jüngern quelle. gabe bei deren analyse. p. 614 kommt Nitzsch vorläufig zu dem allgemeinen resultat 1) dass die ältere geschichte der römischen republik

bei Dionysius bis zum schlusse des 9. buches, also bis zur rogation des Terentilius aus einer verhältnissmässig späten quelle stammt, als die Licinius Macer zu bezeichnen jetzt schon Nitzsch geneigt ist; 2) dass Dionysios diese quelle von hier ab mit einer andern vertauschte, während Livius, der früher eine oder mehrere relativ ältere benutzte, gerade hier zu jener jüngern quelle griff und ihr folgte; 3) dass aber für das zweite decemvirat jedenfalls beide die schon früher gebrauchte jüngere quelle benutzt haben, p. 616. Nitzsch schliesst die untersuchungen des 1. cap. mit dem resultate dass 1) die Livianische darstellung unzweifelhaft älter, einfacher und wie günstig auch für Valerius Publicola, so doch von den Valerischen übertreibungen, die sich bei Plutarch finden, vollkommen frei ist. 2) dass die darstellung des Dionysius in merkwürdiger weise die beiden ebengenannten darstellungen durch einander arbeitet und zur emendation der einen durch die andere benutzt.

Cap. II. Die analyse der Livianischen und Dionysischen erzählung mit hinzuziehung der Plutarchischen biographie des Publicola; vom anfang der republik bis zum tode des M. Valerius. § 1. Livius und seine quelle. § 2. Plutarch-Valerius und das verhältniss des Dionysius zu den beiden andern darstellungen. Charakter der drei darstellungen, unter einander verglichen, p. 619. Das verhältniss des Dionysius wird man so bezeichnen können, dass wir bei ihm diese beiden darstellungen, die uns Livius und Plutarch bieten, zusammengearbeitet finden, p. 621. Nitzsch zieht aus seiner bisherigen betrachtung das resultat, dass von den drei hier vorliegenden redactionen die Livianische entschieden die älteste, die Plutarchischvalerische die zweite, die des Dionysius, für welche er sich auf römische quellen beruft, unzweifelhaft die jüngste ist und also jünger als Valerius Antias. § 3. der charakter der Dionysischen erzählung im besondern. § 4. die Dionysische erzählung und ihre eigenthümlichkeiten stammen nicht von Dienysius, sondern der jüngern quelle. P. 627 sieht sich Nitzsch durch die angestellten beobachtungen darüber vergewissert, dass die geschichte der anfänge der republik bei Dionysius auf seine quelle und ihre compositionsweise und nicht auf seine eigene mischung zurückzuführen ist. § 5. spuren derselben eigenthümlichkeit in den andern stücken der jüngern quelle. § 6. stellung der weitern fragen.

Zweiter artikel. rhein. museum XXIV. (1869) p. 145—180. cap. III. äussere analyse der erzählung Liv. II, 16—41. § 1. die unzweifelhaft alten stücke II, 16—21 und II, 33—41. Liviu's verhältniss zu den ältern quellen. § 2. die Coriolansage bei Livius. § 3. das zwischen den ältern stücken liegende jüngere stück der Liv. erzählung II, 22—32. § 4. das übergangsstück Liv. II, 29—32 und die geschichte der secession. § 5. resultat der vorstehenden analyse. Ueberschauen wir, heisst es p. 157, jetzt die resultate unserer bisherigen quellenanalyse: die ältern quellen lieferten

Livius die abschnitte cap. 1—21 und cap. 31—43; die dazwischenliegenden entuahm er jüngern quellen und zwar bis cap. 29 dem
Valerius, bis cap. 31 dem Licinius. Diesen letztern nahmen wir
als die grundlage der Dionysischen erzählung an, soweit sie Liv.
II, 1—43 entspricht. Danach gestaltet sich die möglichkeit der
quellenvergleichung hier für uns folgendermassen. Wir können für
den Liv. II, 1—16 erzählten abschnitt drei verschiedene massen
vergleichen, die ältern quellen bei Livius, Valerius in Plutarchs
Poplicola, Licinius im Dionysius. Livius a. o. 16—21 haben wir
die ältern, daneben bei Dion. V, 49—VI, 24 Licinius. Ebenso
liegt das verhältniss für den abschnitt Dion. VI, 45—VIII, 63.
Dagegen haben wir für Liv. a. o. 22—29 bei ihm Valerius, bei
Dion. VI, 25—34 Licinius, jedenfalls nur zwei jüngere quellen;
nur ein und dieselbe quelle, also Licinius, haben wir für die strecke
Liv. cap. 29—31 bei ihm und bei Dion. VI, 34—44.

Cap. IV. Die grundanschauungen der constatirten verschiedenen quellen. § 1. die stellung der beiden stände a) in der ältern quelle des Livius. § 2. b) in der jüngeren quelle bei Dionysius. § 3. c) in der jüngeren quelle des Livius.

Cap. V. Die Livianische erzählung vom bündniss mit den Hernikern bis zum zweiten consulat des Q. Fabius II, 41—III, 3. § 1. das ältere stück II, 44—52 Fabischen ursprungs. § 2. der vorhergehende abschnitt bei Dion. Liv. und ihren quellen. § 3. der auf das Fabische stück folgende jüngere abschnitt bis zu dem ersten consulat des Q. Fabius Liv. II, 51—III, 4. § 4. charakter der livianischen quellenbenutzung im ganzen und am schluss des bisher behandelten stückes III, 1—5. p. 179.

Versuchen wir, fährt Nitzsch fort, es aber hier am schluss dieser ersten hauptabtheilung noch einmal die bisherigen resultate, die jetzige lage unserer untersuchung möglichst klar zu machen. Livius hatte soviel wir erkennen können bis III, 5 hauptsächlich zwei quellen, an die er sich hielt: Fabius und Valerius. Wo wir den reinen, unvermischten Valerius (Plut. Popl.) und den unzweifelhaft Fabischen text des Livius vergleichen konnten, sehen wir a) dass auch die Valerische grundlage jenes ältere material benutzt, aber vervollständigt und umgestellt hatte; b) dass beide wieder combinirt erscheinen in der erzählung des Dionysius. Wir waren veranlasst anzunehmen, dass Fabius im ganzen wesentlich grössere stücke sagenhafter erzählungen auch anderer geschlechter und daneben ganz kurze annalistische notizen bot, sonst nur ausfübrliche stücke aus der geschichte seines geschlechts. Daneben aber fanden sich auch bei ihm schon doppelberichte unkritisch neben einander geschoben und zwar besonders beim übergang von den grossen sagenhaften erzählungen in die mehr annalistische geschichte.

Valerius liess, soweit wir sahen, die annalistischen partieen aus oder arbeitete sie ins breite, aus den ausführlichen partieen

vindicirte er soviel möglich seinem geschlecht. Er führte und zwar immer zur ehre seines geschlechts neue stücke in die geschichte der verfassungskämpfe ein, wodurch Fabius darstellung gleichsam übertüncht wurde. Ich meine eben die geschichte der schuldnoth und der damit verknüpften bewegungen bis zur secession. entdeckten reden und zusammenhängende debatten, mit denen er unzweifelhaft seine darstellung vervollständigt. Erinnern wir uns namentlich des Plutarchischen Poplicola, so kann kein zweifel sein, dass seine darstellung wirklich so lebhaft und frisch war, wie sie an den von uns als Valerisch bezeichneten stellen des Livius nicht selten erscheint. Denkt man sich diese Valerische darstellung reich an neuem kriegs - und zum theil verfassungsgeschichtlichen detail jener ältern zum theil wohl sehr lebendigen, zum theil aber auch ganz einsilbigen darstellung gegenüber, so begreift man, dass sie einen entschiedenen eindruck äussern und die leser anziehen musste. Die dritte redaction der überlieferung, als deren haupturheber wir Licinius aufstellen, erschien bis hierher bei Liv. II, 29-31, sonst vollständig bei Dionysius. Sie schloss sich zum theil ganz entschieden der Valerischen darstellung an, aber ging daneben zum theil noch einmal wieder auf Fabius zurück. Die geschichte der anfänge der republik, die der ersten secession und die erzählung von Coriolan zeigte in dieser redaction sich im detail sowohl wie in den grössern massen aus den beiden andern erzählungen fast gewältsam zusammengeschweisst. Daher ergab sich für sie das bedürfniss die widersprüche zwischen diesen beiden ihr vorliegenden erzählungen auszugleichen, die sich so scheinbar oder wirklich zeigten zu ergänzen oder zu vertuschen. Was das äussere, die form, und den tenor ihres vortrags betrifft, so ist hier zunächst noch nicht der ort, darüber zu urtheilen. Für die ältere oder älteste erzählung haben wir an den einzelnen partieen des Livius, für die des Antias an Plutarchs Poplicola einen massstab unserer charakteristik; ob Dionysius uns wirklich nun einen solchen für die vergegenwärtigung seiner hauptquelle giebt, muss schon desshalb vorläufig noch zweifelhaft bleiben, weil nach unserer annahme in dem folgenden abschnitt dieselbe quelle von Livius benutzt ward. Wir werden also den vortheil haben, jenen autor in zwei verschiedenen — wenn man so sagen darf — bearbeitungen kennen zu

Dritter artikel. Rhein. museum. bd. XXV (1870) p. 75—128. cap. VI. (nr. 29) die Livianische erzählung im anschluss an die bisher von Dionysius benutzte quelle III, 6—35, die des Dion. IX, 67—X, 58 an eine andere, als die er bisher benutzt.

§ 1. das übergangsstück. Liv. III, 6 — 9.

Nitzsch kommt p. 79 am schlusse dieser vergleichung zu folgenden sätzen: 1) die darstellung des Dionysius ist nicht etwa eine schlechte abkürzung des Livius. Sie ist für sich selbstän-

dig, nur in ihr entspricht die angabe der triumphe der der kriegerischen resultate. — 2) bei Livius ist vielmehr diese Dionysische darstellung ungeschickt mit einer andern verarbeitet, welche den Q. Fabius entschieden in den vordergrund stellte. — 3) die darstellung des Livius steht also hier in einem ähnlichen verhältniss zu der des Dionysius, wie die des letztern bisher zu der des Livius stand, früher gab Livius immer die einfachere, Dionysius die zusammengesetzte masse, hier umgekehrt. — 4) hier finden wir bei Livius-Licinius eine entschieden Fabische darstellung zusammengearbeitet mit einer zweiten, deren zahlendetail, was Livius anführt, auf Valerius Antias leitet. Diese zweite findet sich ganz rein bei Dionysius, nur dass er nicht jene detailangaben über die verluste, wohl aber zahl und grösse einzelner agirender abtheilungen angiebt. — 5) diese darstellung des Dionysius ist also höchst wahrscheinlich Valerius Antias und wir können zunächst auch für das vorhergehende jahr keine andere annahme zulassen. 💈 2. der allgemeine charakter der folgenden Dionysischen und Livianischen erzählung: § 3. ältere stücke, die bei Livius auszusondern und charakter der übrigen. — § 4. Valerische züge in der erzählung des Dion. X, 1 ff. — § 5. spuren der ältern erzählung bei Livius. — § 6. die gegensätze der beiden quellen und ihre verschmelzung bei Livius. a) der process des Käso Quinctius. — § 7. b) der überfall des Appius Herdonius. — § 8. c) die ältere und die beiden jüngern quelleu. Liv. III, 18 — 30 und Dion. X, 17 — 30. — § 9. die annalistischen stücke. Liv. III, 31 ff. und ihre verwerthung durch Licinius. — § 10. die errichtung des decemvirats. — Cap. VII. die beiden erzählungen vom zweiten decemvirat bis zur einsetzung der censur. — § 1. das zweite decemvirat. — § 2. die leges Valeriae Horatiae nach Liv. III, 55. — § 3. von den leges Valeriae Horatiae bis zur einsetzung der censur.

Mit diesen wenigen und höchst unvollständigen andeutungen, die nur kaum annäherend ein bild der sehr ins einzelne gehenden untersuchung geben, muss ich mich begnügen, um für die nachfolgenden erscheinungen raum zur besprechung zu behalten.

In der gleichen weise, wie im festgruss der Würzburger philol. gesellschaft, behandelte L. Grasberger (nr. 30) im philologus bd. XXVIII (1869) p. 344 ff. eine grössere anzahl von stellen, beschränkte sieh aber dabei auf buch X und XI, für die er also noch Reiske's ausgabe benutzen musste. Ueberzeugt von der wichtigkeit der beobachtung des individuellen sprachgebrauchs erforscht er diesen und sucht auf grund desselben dem Dionysius zu seinem eigenthume zu verhelfen. Die abhandlung erschien zu spät, um noch von Ad. Kiessling für den text der genannten bücher benutzt werden zu können; doch finden wir in der adn. crit. seine bemerkungen hin und wieder erwähnt. X, 9 (12, 13) verlangt Grasberger

τῷ βιαίφ τρόπφ; gerechtfertigt wäre auch der accusativ, wie er selbst hinzufügt. Diesem vorschlage gegenüber erlaube ich mir auf III, 23 (249, 15) τῷ βιαίφ καθαιρεθηναι hinzuweisen. X, 10 (14, 28) soll bei der häufigen verwechselung der liquidae αλλους aus αθρόους verschrieben sein. X, 12 (18, 32) των αντιπάλων, schon wegen des begriffs ξοημία. X, 14 (20, 32) συμπρώτιων. Ueber X, 30 (48, 1) vgl. observat. crit. p. 332. 43 (65, 23) statt κεχρημένη vielmehr έξηρτυμένη. X, 51 (75, 23) streicht Grasberger, wie er nach Reiske angiebt, mit dem cod. Urbinas ὑμῖν nach ἐν εἰδόσιν. Kiessling jedoch hat ὑμῖν im texte. XI, 9 (104, 4) wird man sich nur schwer zu einer änderung von ἔγουσι in διάγουσι entschliessen können. XI,22 (120,10) möchte Grasberger ανήνυτον für ανόητον im texte sehen, während Kiessling ἀνόητον und οὐ ξάδιον umgestellt hat, womit allerdings ein befriedigender sinn hergestellt wird. XI, 26 (125, 22) ξμπειρίαν γ' ἱκανήν — λόχον τέ σοι macht die periode jedenfalls gefälliger als ξμπειρίαν δὲ — λόχον δέ σοι. XI, 49 (157, 3) scheint auch mir besser καί, das in cod. L. fehlt, zu streichen, als καλή daraus zu machen, xal ist jedenfalls durch dittographie (vlxas; - xal) entstanden. XI, 49 (157, 29) ist έλέους mit recht in έλέου geändert. Auch XI, 60 (167, 23) wird man vielleicht Grasberger beistimmen können, wenn er den dat. αὐτῷ nach κατέσκηπτεν verlangt.

In demselben bande p. 546 ff. erschien ein zweiter aufsatz von Grasherger, in welchem er solche stellen aus b. I — IX behandelt, in welchen beide handschriften einen hiatus aufweisen, während eine genaue beobachtung von stil und ausdruck nicht selten durch beispiele nachweisen dürfte, dass dem sprachgebrauch genüge gethan und der hiatus beseitigt werden kann. Wie hier führt Grasberger auch p. 548 eine beobachtung von Ritschl und Sintenis aus, indem er solche schreibfehler, die durch einen gleichklang der endungen oder eine dadurch veranlasste auslassung einer silbe oder eines ganzen wortes herbeigeführt worden sind, zu verbessern sucht.

Doch gehen wir zum einzelnen über: I, 78 (97, 16) ἀπαραιτήτω τη δρηη χρώμενοι; letzteres ist gewiss nicht richtig, während das eingeschobene τη sich in ähnlichen ausdrücken an andern stellen findet. Zu II, 2 (118, 28) weist Grasberger durch mehrere beispiele nach, dass Dionysius zur vermeidung des hiatus im hinzufügen des artikels gewechselt habe; so sagt er z. b. τὸ τῶν Αὐ-ρούγκων ἔθνος VI, 32, dagegen III, 10 τὸ μὲν Άλβανῶν γένος; demnach ist II, 2 γένος δὲ τῶν Αλβανῶν das richtige. I, 37 (44, 4) hält Grasberger Αλβανοί in der zusammensetzung von Τυρρηνία καὶ Α. für verschreibung und Αλβανή für das richtige, während er III, 2 (211, 30) εἰς τὴν Αλβανήν in εἰς τὴν Αλβανῶν verbessern will. Auch ich glaube, dass IV, 63 (86, 24) der plur. δι' οἴων τρόπων nur aus gründen des hiatus gewählt sei; um die-

sen zu vermeiden hat gewiss Dion. VI, 52 (274, 22) αινδύνων χαὶ πολέμων geschrieben, wie p. 548 Grasberger richtig bessert. Was er p. 552 zu V, 19 (136, 5) über ἔχοντες und XI, 9 (104, 4) über žyouow sagt, die in die betreffenden formen von äyw verwandelt werden sollen, überzeugt mich nicht. VI, 49 (271, 22) beweist Grasberger mit vielen beispielen, dass καὶ ἐν εἰρήνη καὶ κατὸ πολέμους für κ. ἐ. εἰ. κ. ἐν πολέμοις zu schreiben sei; ohne an der richtigkeit des vorschlags zu zweifeln, will ich nur auf II, 23 (142, 12) ἐν εἰρήνη μὲν — ἐν πολέμ $\omega$  δέ hinweisen. Der änderung von τῶν θριάμβων VI, 76 (303, 4) in τοῦ θριάμβου werden wir wohl unbedingt zustimmen. Wie im Würzb. festgr. p. 24 f. behandelt Grasberger auch hier p. 549 ausgehend von VI, 92 (323, 15) φόνος εγένετο das intensive imperfect und stellt dasselbe an mehreren stellen wieder her. VII, 26 (34, 19) will derselbe  $\beta \ell \omega \nu$  in den text aufgenommen haben, das auch Kiessling in der adn. crit. fragend vorschlägt. p. 549 spricht er über unrichtige auflösungen von abkürzungen; solche hat z. b. seiner ansicht nach VII, 42 (51, 4) stattgefunden, wo διεξιόντων, wie er meint in διεξιόντος im einklange mit cap. 41 init. zu schreiben In demselben cap. 42 (57, 19) sieht er das bestätigt, was Sintenis III, p. 5 über die verwechselung von synonymen ausdrücken bemerkt hat; er will nemlich für συμφοραί vielmehr διαφοραί, da jenes zu allgemein sei. Den änderungen von άξιώσειέ τι in ά. που VII, 52 (64, 17) und εωθεν έτι in εωθεν ευθύς VII, 59 (74, 9) wird man kaum zustimmen können, unbedingt dagegen wiederum VII, 65 (84, 1) wo τυραννικοί τοῖς τρόποις in τ. τοὺς τρόπους geändert wird. VIII, 81 (206, 19) wird für das bei Kiessling im texte befindliche: οι δ'εν αφανεί τε δόξη φερόμενοι και βίω είς ταπεινά mit Sint. III, 25 und Kiessling εν άφανεῖ τῆς δόξης φ. und dann ohne zweifel nothwendig καὶ βίων εἰς ταπεινά geschrieben. Von der nothwendigkeit VIII, 88 (218, 21) συμβολαί in συμπλοχαί zu ändern bin ich wenigstens nicht so unbedingt überzeugt, als Grasberger selbst, der es das komische resultat einer nachlässigen verwechselung nennt.

Mit dem vierten bande, der 1870 (nr. 31) erschienen ist, erreichte Kiesslings ausgabe 1870 nach einem ablaufe von 10 jahren ihr ende; er enthält buch X und XI, sowie die excerpta der nachfolgenden bücher der archaeologie. Nachdem wir über die handschriftliche grundlage dieses bandes, welche, wie wir sahen, eine sehr manigfaltige ist, wenn auch nur kurz oben gesprochen haben, füge ich nur noch hinzu, dass sich am schlusse des bandes ein index scriptorum p. 271 f., sowie ein index nominum p. 273 f. findet. Mit ausnahme der bereits angeführten vorschläge Grasbergers, die ja ebenfalls nur in der adn. crit. beachtung von Kiessling finden konnten, standen ihm bei seiner herausgabe nur die vorschläge von Sint. zu gebote, die aber auch nicht für diese

theil der archaeologie ein so reiches material boten, als für die vorangehenden. Aus den selbständigen vermuthungen Kaysers in seiner recension dieses bandes, Fleck. jahrb. 101, 1870 (nr. 34), hebe ich folgendes heraus: X, 5 (7, 27) nennt Kayser die wiederholung der negation  $\mu\eta$  sehr auffällig; sehr richtig, doch dürfte sein vorschlag οῦ μόνον zu schreiben kaum das wahre treffen; in ABa fehlt  $\mu \dot{\eta}$  vor  $\mu \dot{o} \nu o \nu$  und ist in der that überflüssig. X, 27 (43, 3) will Kayser  $\pi \epsilon \rho i \tau \tilde{\omega} \nu \epsilon \pi' \alpha \tilde{\nu} i \tilde{\eta}$  (sc.  $\tau \tilde{\eta} \nu \ell z \eta$ ) im texte sehen. X, 35 (55, 1) soll αδικοῖτο, X, 41 (62, 14) τὸ ξπόμενον das ursprüngliche sein. Kayser weiss offenbar nicht, dass τό τε ξπόμενον bei Sylburg und Reiske im texte steht. X, 53 (79, 3) gehört σώμασι nach Kayser und zwar ohne artikel nach ξορωμένοις. X, 54 (80, 14) ist ξπl, X, 55 (82, 12) ημων zu streichen. Ich übergehe die zahlreichen stellen aus dem XI. buche, an denen Kayser die nachweisbaren lücken mehr oder minder wahrscheinlich auszufüllen sich bemüht. XI, 16 (111, 30) betrachtet er die worte ὑπερβολή — ἡμῶν (z. 24 — 26) als blosse variante der worte z. 30 καὶ εἰς τοῦτ, ἥκουσιν εὐηθείας, μᾶλλον δὲ μανίας. XI, 33 (135, 30) dürfte genügen σὺν εὐσχήμονι δίκης τοῦτο πράττη προφάσει zu ändern für συν ευ. δίκη τ. π. π. XI, 40 (186, 4) ist ξλθη wie Kayser verlangt nach οὐδὲ δέδοικε μή unzweifelhaft richtig gebessert. Auch für die bücher XII-XX fügt Kayser p. 726 einige bemerkungen und vorschläge hinzu: XII, 1 (173, 10) stimmt Kayser der von Kiessling vorgeschlagenen änderung — ἐξ ἀνθρώπων in ἐξάνθρωπον — bei; nicht so der recensent in Zarncke's centralblatt 1870 p. 872 (nr. 32), dessen willkürliche und unbewiesene vermuthungen zu verzeichnen ich hier verzichte; dieser denkt an ξξαίσιον, zu dem er von einem ξξανον kommt! XII, 2 (174, 6) versucht Kayser die stark corrumpirten worte dadurch herzustellen, dass er folgendes schreibt: δεδοικώς - άλλων μη λαμπρότερον της αριστοχρατίας έαυτον ποιήσηται, εί τινος επιλάβοιτο αρχής, η τον δήμον εξερεθίση προς αυτον καί **ἐδι**ώτης ῶν ἐχ τῆς ἑταιρείας ἐπιβουλὴν χ. τ. λ. XII, 4 (178, 23) will Kayser die verderbniss dadurch heben, dass er z. 21 zai und darauf η μήν tilgt und πεισθηναι für πεισθέντας schreibt. XII, 14 (187, 13) soll πολεμεῖν wiederum ein ungeschicktes glossem sein. Ich breche hier ab, um mich denjenigen litterarischen erscheinungen zuzuwenden, welche mir seit 1870 d. h. also seit der vollendung der Kiessling'schen ausgabe bekannt geworden sind.

Am schlusse des ersten bandes seiner 1871 herausgegebenen adversaria critica behandelt Madvig (nr. 37) c. 20 stellen, die dem I. buche der archaeologie angehören, und ihm wie er hinzufügt beim durchlesen des Kiessling'schen textes einer änderung zu bedürfen schienen. Was mir von denselben der erwähnung und eine spätere aufnahme in den text zu verdienen scheint, ist etwa folgendes; doch sei im allgemeinen bemerkt, dass der werth der be-

merkungen ziemlich unbedeutend ist. c. 29 (35, 12) verwirft Madvig to nach xaltor und die frageform, mit recht; beides ist aber erst durch Reiske in den text gekommen. 30 (35, 29) wird γης nach μητροπόλεως als glossem gestrichen. 41 (50, 15) muss es natürlich Jaluttiois heissen, wie es ja bei Reiske steht. Da auch Madvig sämmtliche litteratur als nicht vorhanden betrachtet, so weiss er natürlich nicht, dass c. 63 (77, 6) δοχοῦσιν οἱ δευτέρφ μετά την έξοδον την έχ Τροίας έτει φέροντες αυτήν είκότα μάλλον λέγειν L. Grasberger W. festgruss p. 11 behandelt, αὐτήν auf ein aus  $\xi x \tau l \sigma \vartheta \eta$  herauszunehmendes  $x \tau l \sigma \iota \varsigma$  bezieht und für  $\varphi \xi$  $qov\tau \varepsilon \zeta$  vielmehr  $dva\varphi \varepsilon qov\tau \varepsilon \zeta = reddentes$ , referentes vorgeschlagen Madvig denkt an — Τροίας επιφέροντες ενιαυτώ κ. τ. λ. Uebrigens macht schon Reiske, den natürlich weder Grasberger uoch Madvig einzusehen für nöthig halten, die bemerkung: φέροντες h. l. est προςνέμοντες, attribuentes, imputantes. αὐτήν redit ad την κτίσιν, quod voc. e praemisso έκτίσθαι tacita cogitatione est addendum. c. 65 (80, 10) ist das von Madvig vorgeschlagene κατὰ τέλη ἴλας τε für das von Kiessling in den text gesetzte κατὰ τέλη ελάσασιν eine recht gelungene änderung. Ebenso richtig wird 74 (92, 10) die präposition δπό vor τοῦ Ρωμαίων δήμου γενομένην aus dem texte gestrichen. 86 (112, 2) ist  $\delta$   $\delta$ ε ( $\delta$  'P $\tilde{\omega}$ μος) άγανακτεί τε και δεινά ποιείται, ώς διηριημένος υπ' αυτου, wo Madvig p. 725 ohne weitere bemerkung ώς διηπατημένος zu schreiben befiehlt, in den handschriften überliefert. Hätte Madvig mehr im Dionysius von Halikarnass gelesen und auch die von Casaubonus zu I, 39 gemachte anmerkung, die also lautet: νοce διαρταo9as delectatur Dionysius et varie utitur, sed fere significat animum suspendere et decipere. διαφτώμενος per έξαπατώμενος explicat Suidas gekannt, so würde er ohne zweifel jene höchst überslüssige änderung vorzuschlagen unterlassen haben.

In meinen observationes criticae (nr. 38) suchte ich cap. I auf grund möglichst sorgfältiger beobachtung des eigenthümlichen sprachgebrauchs des Dionysius solche stellen zu ändern, die von der so gewonnenen regel abwichen. Ich hielt es damals der anschaulichkeit wegen für geboten sämmtliche von mir in den antiquitäten aufgefundenen parallelstellen anzuführen, um der vorgeschlagenen änderung grösseres gewicht zu verleihen. Dass mir trotzdem hin und wieder ein beispiel entgangen ist, habe ich später bemerkt, doch keins gefunden, welches das gewonnene resultat umzustürzen im stande gewesen wäre. So wäre zu p. 296 noch **XX**, 14 (268, 1)  $dv\eta v \epsilon \gamma x \alpha v$ , zu p. 315 noch II, 38 (161, 16) ἔφη χοείας. III, 17 (236, 11) ἔφη χάριτας. V, 5 (116, 27) έφη περί. VI, 28 (246, 31) έφη τήν nachzutragen. Im II. an umfang viel kleinern cap. versuchte ich dann einige stellen, die mir sonst verderbt schienen, ohne rücksicht auf den sprachgebrauch herzustellen. — Aehnliche grundsätze leiteten mich, als ich im

jahre 1874 im programm der Aargauischen Cantonsschule (nr. 42) namentlich solche stellen behandelte, die mit der hiatusfrage in beziehung standen. Ich hoffe wenigstens soviel damals gezeigt zu haben, dass auch Dionysius seine bestimmten feststehenden gesetze hat, denen er folgt, hoffe auch gezeigt zu haben, dass dieselben durch die unkenntniss der abschreiber oft und in der verschiedensten weise verletzt sind. In jüngster zeit hat Aug. Tegge p. 5 anm. mir einen vorwurf daraus gemacht, dass ich nicht beachtet habe, dass Dionysius von Halikarnass nicht in allen büchern seines werkes mit derselben sorgfalt den hiatus vermieden habe. Ich muss gestehen, dass mir diese ansicht vollkommen neu, aber auch so lange unglaublich ist, bis Tegge den versprochenen beweis seiner behauptung geliefert haben wird; bis dahin muss es mir schon erlaubt sein daran zu zweifeln, dass ein schriftsteller mit bewusstsein so verfahren ist. Doch ich lasse mich gerne belehren. p. 24 - 29 liess ich eine reihe von verbesserungen verschiedener art folgen, worauf ich im II. theil p. 30-38 vulgärformen und solche formen, die überhaupt und auch bei Dionysius keine sind, behandelte. Meine bemerkung p. 35 zu VIII, 18 (122, 8) verdient insofern einen kleinen nachtrag, als die form συνίστα auch III, 41 (279, 18) sich im cod. B findet; Kiessling nahm συνίστατο in den text auf.

Ueber das verhältniss des Dionysius von Halikarnass und Livius handelt C. Peter im Rhein. museum bd. XXIX (nr. 41) und bezeichnet als den zweck seiner nachstehenden abhandlung die stellen nachzuweisen, wo sich bei Dionysius und Livius in der beiderseitigen darstellung der begebenheiten der gemeinsame kern der überlieferung erkennen lässt, d. h. wo die übereinstimmung von der art ist, dass sie nur durch die annahme einer gemeinsamen benutzung derselben quellen erklärlich wird. Ehe Peter zum beweise die parallelstellen aus beiden anführt, schickt er p. 514 f. einige bemerkungen über die tendenzen und eigenthümlichkeiten des Dionysius voran, aus denen die erweiterungen und zusätze und veränderungen hervorgegangen sind, mit welchen er den kern der überlieferung umhüllt hat. Dionysius schreibt für Griechen und das ist der grund, wenn er öfters dinge übergeht, die ihm für seine griechischen leser zu schwer verständlich und zu wenig interessant scheinen, p. 514. An verschiedenen beispielen weist Peter die allgemein anerkannte eigenthümlichkeit des Dionysius nach. immer und bei jeder gelegenheit pragmatische reflexionen anzubringen, p. 15. Als besonders deutliches beispiel führt er die auffassung des comitienwesens und einige andere an. Am deutlichsten jedoch verräth sich die art und weise des Dionysius in seiner rhetorik, p. 522. Die p. 525 aufgeworfene frage: hat Dionysius nur wiedergegeben, was er in den quellen, den röm. annalisten, vorfand oder sind die dinge, die wir bisher als für sein werk charakteristisch zusammengestellt haben, seine eigenen erfindungen

bezüglich seine eigenen fehler, wird von Peter durch die behauptung beantwortet, dass Dionysius das, was er in seinen quellen fand, vielfach umgestaltet, erweitert und verändert hat, p. 525. Eine weitere frage, ob Dionysius nicht einen oder auch mehrere quellenschriftsteller benutzt hat, welche dieselben tendenzen verfolgten, und denen er also das, was in seiner auffassung und darstellung durch seine tendenzen bedingt ist, entnommen hätte; führt Peter p. 527 zu den röm. annalisten. Reden in solchem übermass wie von Dionysius sind von diesen nicht angewandt. Auch kann niemand glauben, dass die pragmatischen reflexiouen in einer so spitzfindig-trivialen und weitläufigen weise und zugleich mit einer so offen hervortretenden unkenntniss der röm. verhältnisse eingeflochten seien, p. 529. Ein weiterer beweis für die freie selbständige bewegung des Dionysius sind die zahlreichen erklärungen und erläuterungen theils über seine eigenen absichten, theils über gegenstände seiner darstellung, p. 529. Endlich aber giebt uns Dionysius auch selbst das recht, ihm nicht nur freiheit in der benutzung seiner quellen und überhaupt in seinem verhalten der geschichtlichen wahrheit gegenüber, sondern auch willkür und gewissenlosigkeit beizumessen, durch die urtheile, die er über andere geschichtschreiber fallt, p. 530. -

Nach solchen einleitenden bemerkungen geht Peter im zweiten theile p. 532 dazu über Livius dem Dionysius gegenüber zu stellen; voran schickt er p. 533 parallelstellen aus den röm. annalisten und Livius, um zu zeigen, dass wir bis Livius im wesentlichen den kern der überlieferung besitzen. P. 536 geht Peter auf den hauptgegenstand seiner untersuchung über, nemlich durch gegenüberstellung der parallelstellen aus Dionysius und Livius zu beweisen, dass Dionysius diesen kern nur durch zusätze und umgestaltungen verhüllt hat; denn das thatsächliche, was wir im Livius besitzen, lässt sich meistens auch im Dionysius wiedererkennen, und zwar so, dass selbst in der form vielfach die gemeinschaftliche quelle hervorleuchtet. — Das erste buch des Dionysius ist vorzugsweise das produkt der πραγματεία des Dionysius selbst, während Livius dieselben dinge überliefert, poeticis magis decora fabulis quam incorruptis rerum gestarum monumentis, nur summarisch in wenigen capiteln berichtet. Daraus ergiebt sich, dass hier der berührungen zwischen Dionysius und Livius nicht allzuviele sind. Nach abschluss dieser vergleichenden gegenüberstellung fasst C. Peter das resultat seiner untersuchung kurz dahin zusammen:

Es wird 1) anzunehmen sein, dass die abweichungen des Dionysius von Livius zum grossen theil nicht in der benutzung anderer quellen ihren grund haben, sondern in eigenen zusätzen und veränderungen des verfassers, welche theils aus seiner tendenz, die römische geschichte den griech. lesern interessant, leicht ver-

ständlich und zugleich für die Römer möglichst günstig darzustellen, theils aus seinem bestreben seine politische weisheit und seine gelehrsamkeit leuchten zu lassen, theils aus redseligkeit und der rhetorischen künstelei nicht nur des Dionysius, sondern der griech. schriftsteller der zeit überhaupt, theils endlich aus seiner geringen achtung vor der strengen historischen wahrheit entsprungen sind. Die annahme, dass diese zusätze und veränderungen aus einem oder mehreren röm. annalisten herrührten, ist theils durch den gleichmässig individuellen charakter der darstellung des Dionysius, theils durch die beschaffenheit der zusätze und veränderungen, theils und vornemlich dadurch ausgeschlossen, dass, soweit wir im stande sind, eine vergleichung anzustellen, die annalisten nicht in der weitläufigen, räsonnirenden, alles bis ins kleinste erläuternden weise des Dionysius, sondern vielmehr in der des Livius, nur, wie sich von selbst versteht, nicht so gewählt und abgerundet geschrieben ha-Es bleiben freilich stellen übrig, wo Dionysius wirklich einen historischen stoff bietet, den Livius nicht hat.

2) Bietet nun aber Dionysius wenig eigenes thatsächliches, ist vielmehr sein inhalt wesentlich der des Livius und finden sich bei ihm auch in der form viele übereinstimmungen mit diesem, so ist, da keiner den andern benutzt haben kann, auch hieraus, wie aus den oben angeführten umständen der schluss zu ziehen, dass die römische tradition, wie sie in den annalisten vorlag, eine selbst bis auf die form vielfach übereinstimmende und im ganzen constante war.

Den inhalt der arbeit von J. J. Müller Philol. XXXIV (nr. 44) gebe ich, da mir dieser band der zeitschrift nicht zugänglich gewesen ist, nach dem auszuge, wie er sich in der zeitschrift f. gymnasialwesen, herausgeg. v. Hirschfelder etc. XXIX. Berlin 1875 p. 698 findet: das ergebniss der untersuchung fasst der vf. in die beiden sätze zusammen: 1) Dionysius kennt nur zwei organische abtheilungen des römischen staates, die gemeinsam der bürgerlichen und militärischen verfassung zu grunde liegt: tribus und curien oder centurien, welche letztere für heer und bürgerschaft die niedrigste, für fussvolk und reiterei gleich geltende gesammteinheit gelten. 2) Die worte des Dionysius verbieten es geradezu die decaden als politische glieder zu betrachten; er versteht unter ihnen die reiterabtheilungen, decurien, und führt sie nach der allgemeinen gliederung des staates, mit der diejenige des fussvolks übereinstimmt, nachträglich an, um die militärverfassung in ihrem unterschiede von der politischen zu vervollständigen, wobei er sich aber sehr ungeschickt ausdrückt.

Von den zwei in dem jahre 1876 erschienenen abhandlungen stelle ich die voran, die der zeit nach die frühere ist, nemlich F. K. Hertleins bemerkungen zu Dionysius Halicarnassensis im Hermes X. (nr. 45). Wenn ich bereits oben wiederholt darüber zu klagen gehabt habe, dass es immer mehr und mehr üblich zu

werden scheint, alles was bisher für einen schriftsteller geleistet worden ist, einfach als nicht vorhanden zu betrachten, sondern selbständig und nur zu oft ins blaue hinein unerwiesene und unbeweisbare vermuthungen in die welt zu schicken, so gilt das alles in erhöhtem masse von der arbeit Hertleins. In vornehmer weise, wozu doch nicht die mindeste berechtigung vorhanden ist, wird sämmtliche litteratur über Dionysius vernachlässigt und an vielen stellen als neues eigenes ausgegeben, was schon lange vorher von andern gefunden ist. Den beweis dieser meiner behauptung liefern folgende stellen: I, 18 (22, 18) φυλακήν αυτού καταστήσαντες. Hertl. p. 408, da der Chis.  $\hat{\epsilon}\pi'$  αὐτούς bietet,  $\hat{\epsilon}\pi'$  αὐταῖς (nemlich ταις ναυσί); der vorschlag ist von Madvig p. 722 gemacht. — 1, 81 (103, 11) κατέστησαν ελς τον βασιλέα. Hertlein 409 ελς τα βασίλεια. Die änderung ist von Sauppe Gött. gel. anz. 1861 p. 1864 nicht nur gemacht, sondern auch begründet, was Hertlein niemals für nötbig hält. — II, 21 (140, 17) ώς ἐπὶ πολύ; Hertlein p. 409 ως ἐπὶ τὸ πολύ; vgl. Ad. Kiessling Basel. progr. 1868 p. 6, der dasselbe hergestellt hatte. — II, 40 (163, 12) ἔοικε δὲ τὰ μετά ταύτα γενόμενα την Πίσωνος άληθεστέραν ποιείν απόπρισιν. Hertlein p. 410 ἀπόφασιν. Was C. Sintenis spec. III, 17 über diese stelle sagt, wo er ἀπόφασις schon lange vorgeschlagen hat, ist natürlich Hertlein ebenso unbekannt, wie das, was L. Dindorf in H. Stephan. thes. l. gr. unter ἀπόκρισις beibringt. — II, 44 (167, 15) ist die fehlerhafte von Stephanus eingeführte form Ensθήσωσι, die von εως abhängt, schon von L. Kayser in den Heidelb. jahrb. 1868 p. 679 und mir Aar. progr. p. 33 verworfen. Hertlein p. 410. — II, 47 (171, 3) schlägt Hertlein p. 410 als etwas ganz neues für παλαίτερον τε λέγων ἐπὶ ταῖς πουρίαις zu schreiben vor: παλαίτερον έτι λ. τ. κ. mit streichung von έπί. Hierbei ist folgender thatbestand Hertlein ganz unbekannt: 1) hat schon Sylburg für zi vielmehr žzi verlangt; dann hat Kiessling Basel. progr. p. 9 noch einmal ohne Sylburg anzuführen die änderung wiederholt; endlich habe ich die stelle observat. crit. p. 293, wo ich sämmtliche stellen zusammengestellt habe, besprochen und so Sylburgs änderung bestätigt; 2) das in den handschriften befindliche ev hat wiederum schon Sylburg entfernt; Portus fügt hinzu: vel pro er reponendum ἐπί, vel certe tollendum. Sintenis spec. I p. 27 bespricht die stelle aus einem andern grunde und fügt zu &v in klammern auch \$\pi t\$ hinzu; Kiessling nahm mit unrecht \$\pi t\$ auf, also war die ganze erörterung Hertleins in dieser form höchst überflüssig. — II, 55 (180, 9) und VI, 96 (327, 21) macht Hertlein p. 410 wiederum die sehr richtige, aber ebenso überflüssige bemerkung, dass an beiden stellen statt des simplex άγω wohl κατάγω in den betreffenden formen in der verbindung mit θοιαμβον zu schreiben sei. Schade nur, dass an der zweiten stelle bereits Kiessling Basel. progr. p. 5, an der ersten ich Aar. progr. p. 27

1

das richtige hergestellt habe. — III, 11 (228, 28) πολλά είγον έτι λέγειν. Hertlein p. 411 verlangt ganz richtig πόλλ' αν und vergleicht zum beweise VII, 52 und VIII, 26. Dazu habe ich nur folgendes zu berichtigen: III, 11 ist dieselbe änderung schon von C. G. Cobet Mnemosyne bd. IX, 320 gemacht. In ähnlicher weise hatte ferner Reiske I, 29 (35, 16) av nach lóyov eingeschoben, was Kiessling aufgenommen hat; doch ist auch hier richtiger λόγον τιν' αν εξχε γενόμενον zu lesen, wobei ebenfalls der hiatus schwindet. VIII, 35 (144, 2) wo Sylburg είχον οὖν ω im texte las, in der anmerkung für ovr vielmehr ar verlangte, schrieb Reiske mit cod. Urb. wie auch Kiessling elyov μèν ω; allein das richtige wird auch hier  $\epsilon l \chi o \nu \mu \hat{\epsilon} \nu \vec{\alpha} \nu \vec{\omega}$  sein. — III, 65 (305, 17) weiss Hertlein nicht, dass τάλλα ἐπιτήδεια für das handschriftliche πολλά 2. von Reiske herrührt. Meiner ansicht nach durfte Kiessling dieses nicht in den text aufnehmen und Hertlein also auch nicht der unnöthigen conjectur noch mit der einschiebung des artikels nachhelfen. — V, 29 (147, 14) βουλευομένοις ὅστις ὁ της ἐπιβουλης ην τρόπος Hertlein p. 414 έσται wie I, 82 und VI, 4; wiederum ganz richtig, nur rührt die änderung von L. Grasberger Philol. XXVIII p. 349 her. — VI, 17 (232, 10) we Kiessling ἐδέησε δε οὐδενὸς αὐτῷ ἀγῶνος nach eigener verbesserung schrieb, glaubt Hertlein p. 415 etwas ganz neues entdeckt zu haben, wenn er den fehler vielmehr in οὐδενός sucht und οὐδεν schreiben will mit beibehaltung von μάχης. Wiederum weiss er nicht oder will nicht wissen, dass dieses bereits L. Kayser Fleck. jahrb. bd. 93 (1866) p. 45 vorschlug, dem Kiessling Basel. progr. p. 16 beistimmte. -VI, 86 (315, 25) ή λοιδοφουμένη κακώς ὑπὸ τών πολλών γαστήφ: Hertlein p. 416: τῶν μελῶν; auch dieser vorschlag ist in der hauptsache von L. Kayser p. 47 jener recension gemacht, wo er vnd in den worten υβριζον ελς ήμᾶς, ολα μεθύοντες ᾶν νέοι καλ αὐθάδεις, οσ' αν είς ταπεινούς και πένητας ύβρίσαιεν sowol die worte οσ' αν als auch υβρίσαιεν als interpolation verdächtig. Dass die handschriften ως αν haben, οσ' αν von Kiessling herrührt, bleibt dabei ganz unberücksichtigt. Was aber nun die annahme einer interpolation selbst aubelangt, so glaube ich daran nicht; schon oben habe ich auf stellen hingewiesen, wo sich wiederholungen im texte des Dionysius finden, vgl. V, 18 (135, 8) τάς άρχὰς μετήεσαν — ας τοῖς δημοτικοῖς μετιέναι νόμος. — X, 28 (44, 28) φρονήσουσιν ἃ προς ήχεν αὐτοῖς φρονείν. Daher bin ich der ansicht, dass auch X, 7 καὶ υβρίζον εἰς ἡμᾶς οἶα μεθύοντες αν νέοι και αθθάδεις είς ταπεινούς και πένητας ύβρίσαιεν και schreiben sei; ώς halte ich für entstellte wiederholung des εἰς; ἄν kann möglicher weise auch richtig sein. — XI, 15 (110, 15) und XI, 25 (124, 32) schiebt Hertlein p. 420 nach  $\gamma\acute{a}\varrho$  und  $\pi \vec{\omega}\varsigma$ noch av ein; beide äuderungen gehören L. Kayser, Fleck. jahrb.

101 (1870) p. 725 an. — XI, 28 (129, 26) hat Kiessling das überlieferte διδομένων allerdings mit unrecht in δεδομένων verändert und auch sofort in den text aufgenommen. Wiederum hat schon L. Kayser ebenda p. 719 auf die grundlosigkeit der änderung aufmerksam gemacht mit der erklärung: Claudius gab viel und versprach noch mehr, als er damals zum öftern gab. — XI, 46 (155, 3) wird natürlich auf Grasbergers vorschlag, Philologus XXVIII p. 349, nicht die geringste rücksicht genommen. — XV, 3 (211, 16) und XV, 8 (218, 27) wird τοσούτον δεήσουσι und τοσούτουν δέομεν in τοσούτου δ. geändert, da Dionysius sonst immer so schreibe. Dass von mir darüber ausführlich Aar. progr. p. 24 gehandelt ist und heide stellen richtig gebessert sind, braucht Hertlein p. 421 natürlich nicht zu wissen. — Soviel als probe, wie K. W. Hertlein in Wertheim abhandlungen zusammenschreibt.

Billigerweise könnte man nun seine eigene abhandlung als abgethan betrachten, wenn nicht neben vieler spreu doch manches gute korn darin wäre. Zu den guten und unzweifelhaften besserungen rechne ich aber folgende:

Ι, 84 (108, 4) ταδελφώ. ΙΙ, 73 (203, 30) των δερέων. ΙΙΙ, 30 (263, 17) für εί γὰρ ἄν παρακινεῖν τι τολμήσητε ist τολμήσετε zu lesen und αν zu streichen. III, 40 (277, 7) καὶ τάλλα τὰ πρὸς τειχομαχίαν. ΙΝ, 20 (30, 1) τάδυνάτου. ΙΝ, 29 (43, 22) ist der von Kiessling eingefügte artikel τά gewiss zu entfernen und das von Hertlein vorgeschlagene χράτιστοι γινόμενοι zu schreiben. IV, 41 (60, 27) wird  $o\vec{v}\delta\vec{\epsilon}$  —  $o\vec{v}\delta\vec{\epsilon}$  richtiger als  $o\vec{v}\tau\vec{\epsilon}$  ούτε sein. VI, 26 (244, 27) hat Hertlein recht, wenn er zu den worten des textes ξως αν ή βουλή περί αὐτῶν διαγνοίη bemerkt: entweder ist hier einmal αν nach ξως falsch hinzugefügt worden, während es umgekehrt sehr häufig ausgefallen ist oder es ist διαγνώ zu schreiben. VI, 44 (264, 24) ξμαυτώ entschieden richtig für ξαυτφ. VI, 62 (286, 24) für διαγινώσχοινθ' ώς αν πολέμιοί τε όντες vielmehr mit umstellung δ. αν ώς. VII, 68 (88, 5) της νεωστὶ πομπης τὸν ἡγούμενον. VIII, 1 (102, 31) της σεαυτοῦ. VIII, 16 (119, 10) ἐν οὖ πολλῷ χρόνφ. IX, 17 (251, 18) έφ' οίς δὲ δικαίοις αυτη γενήσεται. ΙΧ, 24 (262, 1) έγκαταληφθέντων. ΙΧ, 29 (270, 8) μετ' ξμαυτόν. ΙΧ, 68 (326, 3) είπες τι καὶ ἄλλο. XVI, 3 (223, 27) πάντα τὰ τοῦ πολέμου. XI, 43 (149, 31) ἀκρίτους. XI, 47 (155, 17) πάντα τὰ δεδιότος. ΧΙΧ, 14 (243, 3) εν τη σεαυτού πατρίδι. —

Bei andern vorschlägen kann man schwanken, ob man sich beistimmend oder ablehnend verhalten soll andahin rechne ich z.b. II, 76 (207, 16) τοῦτον οὐα οὖν ἄν; IV, 33 (48, 26) wo τὰ παροάδοξα als matter zusatz gestrichen werden soll. IV, 68 (91, 18) wo Hertlein καί und κομιδη umstellt, da νέος ἔτι κομιδη zusammengehöre. V, 31 (149, 12) δ πρεσβύτερος. VI, 96 (328, 8) τοῖς δὲ ἀκρύσασιν ἀσμένοις ἐγένετο statt ἄσμενον. Χ, 13 (19, 28)

äναρπαζόμενον. X, 28 (43, 22) τάγαθά. — Alle diejenigen stellen aufzuzählen, an denen durch unnöthige oder falsche vermuthungen die ursprüngliche lesart von Hertlein entstellt wird, wäre natürlich ganz zwecklos; auf andere komme ich noch nachher zu sprechen.

Auch August Tegge (nr. 46), der in seiner jüngst erschienenen dissertation quaestionum de Dionysi Halicarnassensis usu praepositionum specimen I hin und wieder auf Hertleins änderungen zu sprechen kommt, äussert sich über ihn nicht besonders günstig; so p. 10 anm., wo er über περί und ὑπέρ handelt: Hertleinius ut pauca recte, falsissime certe περί in υπέρ mutari iussit etc. — Doch kommen wir zu Tegge's abhandlung selbst, welche den schluss unserer betrachtung über Dionysius bilden soll. Auf eine kurze einleitung, in welcher Tegge über die willkürliche art der holländischen philologen klage führt, kurz auf den abweichenden gebrauch des Dionysius von dem der attiker in bezug auf die präpositionen hindeutet, behandelt er die präpositionen avil p. 2-14,  $\pi \varrho \acute{o}$  14—18,  $\mathring{a}\pi \acute{o}$  18.—37, und zwar so, dass er naturgemäss mit der localen bedeutung der präpositionen beginnt. Auf eine aufzählung aller einschlagenden beispiele verzichtet er p. 2 ausdrücklich, und begnügt sich jedesmal einige anzuführen. Indem er p. 3 den satz voranstellt: quid vero, rem si urgemus, intersit inter αίρεῖσθαί τι άντί τινος et πρό τινος equidem non video; immo causa extrinsecus allata effecisse mihi videtur, ut saepius  $\pi \varrho \acute{o}$  scriberet, hiatum dico quem evitabat Dionysius zeigt er in der anm. an den präpositionen περί und ὑπέρ, ἀπό und κατά, εἰς und κατά, dass Dionysius lediglich zur vermeidung des hiatus bei gleichen wortverbindungen abgewechselt habe. Ich freue mich durch Tegge's untersuchungen die hiatusfrage gefördert zu sehen, nur dürfte es ihm schwer werden zu beweisen, dass auf ein mit einem consonanten endigendes wort nicht eine präposition, die wiederum mit dem consonanten anfing, folgte. Ich erwähne dies hier, da ich nachher darauf zurückkommen werde. Es kann nicht unsere sache sein die verschiedenen bedeutungen und verbindungen der präpositionen hier im einzelnen durchzugehen und zu prüfen, wol aber sei es mir gestattet Tegge gegenüber einige von mir vorgeschlagene, von ihm bestrittene änderungen zu vertheidigen. p. 10 anm. verspricht er über die präpositionen περί und ὑπέρ ausführlich an einem andern orte zu handeln, weist dann aber einige vertauschungen dieser präpositionen, die Hertlein vorgenommen hat, zurück und fährt also fort p. 11 anm.: nunc id ostendisse satis esto his omnibus locis non  $i\pi \epsilon \varrho$ , sed  $\pi \epsilon \varrho \ell$  Dionysium adhibuisse hiatum ut effugeret. Absque hac observatione quaenam tandem ista est ratio qua nonnulli ad genus dicendi optimorum Atticorum Dionysi sermonem exigunt? qua in re ut Herverdenum qui Dionysi epistulas criticas tres crudelissime vexavit missum faciam, nimius prae ceterie

est Iacobyus, qui cum hiatus persequeretur v. c. VIII, 50 (164, 11) υπέρ legendum indicavit. Diese stelle ist von mir Aar. progr. p. 5 behandelt worden, woselbst ich für das in den handschriften befindliche περί vielmehr ὑπέρ verlangte. Die worte aber von denen die rede ist, lauten: αλλα και περι ανδραποδισμού της πόλεως αὐτῶν και κατασκαφής την άγριαίνουσαν και μαινομένην δργην προάγεις. Es spricht dieselben Veturia zu ihrem sohne Coriolan. nen wäre nur noch, dass, wie so oft, auch hier die handschriften in den präpositionen schwanken, indem προάγεις Βα, προςάγεις Βb hat. Reiske setzte in den text μέχρις für περί und verlangte für προςάγεις vielmehr προάγεις; ihm folgte Kiessling vom fehlerhaften μέχοι abgesehen, so auch quoad melius quid inventum sit Tegge. Also alle drei sind erstens darin einig, dass negt unhaltbar ist. Die zweite frage, wie kommt  $\pi \epsilon \varrho t$  statt des ursprünglichen μέχρις in den text, beantwortet niemand, wäre aber doch sehr nöthig. Drittens muss denn der von Reiske durch μέχρις hineingebrachte sinn von Dionysius auch gewollt sein? Ich behaupte nein und abermals nein. Dass in den von mir angeführten beispielen, mit denen ich meiner änderung grösseres gewicht verleihen wollte, und auf die ich verweise, ὑπέρ von κινδυνεύειν, άγών, δέομαι abhängt, weiss ich ebenso gut wie Tegge; unbegreislich bleibt mir nur, dass derselbe nicht einsieht, dass, wenn wir an der obigen stelle ὑπέρ lesen, dieses genau so von δργήν abhängt. Doch ich komme zum schlusse: 1) der von Reiske durch μέχοις — προάγεις hineingebrachte sinn "du steigerst deinen zorn bis zu" ist nicht nothwendig. — 2) einen vortrefflichen sinn und nicht wie Tegge etwas voreilig behauptet, — ὑπέρ sano sensu abhorret, — erhalten wir, wenn wir  $v\pi i \varphi$  und allerdings, was aus versehen damals nicht geschehen ist, προςάγω aufnehmen. Der sinn, den weder Reiske noch Kiessling, noch endlich Tegge erkannt haben, ist: selbst wenn man ἴσην πρὸς ἄπαντας ὀργὴν ἔχειν, sagt am anfange des capitels Veturia zu ihrem sohne Coriolan, noch zugestehen möchte, so geht deine handlungsweise doch zu weit; denn du δργην προςάγεις d.h. du thust zu dem zugestandenen zorne noch einen solchen hinzu, der den zweck hat, die vaterstadt zu unterjochen. Dass die präpositionen ὑπέρ diese bedeutung hat, wird, hoffe ich, Tegge ebenso bekannt sein wie mir, und können ihm meine angeführten beispiele zeigen. Ich glaube damit meinen vorschlag ὑπέρ zu schreiben nicht nur zur genüge gerechtfertigt, sondern auch das, was Dionysius sagen wollte, gezeigt zu haben.

Mit dem der besprechung der präposition πρό vorangeschickten allgemeinen satze: πρό praepositionis provinciam congruere cum avtí id vero interesse, quod πρό latius patere videatur, atque in plures partes valere, wird man sich ebenfalls wohl einverstanden erklären können. Es beginnt Tegge naturgemäss wieder mit der

localen bedeutung von  $\pi \varrho \acute{o}$ , worauf p. 17 die temporale und die anderen folgen. Was anó anbelangt, so bemerkt er, dass Dionys dieses viel seltener gebraucht habe, als man erwarten könnte. p. 20 behandelt er  $\alpha\pi\delta$  in den verbindungen mit verben wie  $\beta\alpha\lambda$ λειν, πίπτειν, δίπτειν etc. d. h. also in der bedeutung des lateinischen de, ex; des deutschen: von-herab; sie entspricht darin der präposition κατά. Wieder benutze ich die gelegenheit, um meine Aar. progr. p. 8 aufgestellte ansicht zu rechtfertigen. II, 43 (167, 4) bietet der Kiessling'sche text: ην δε αὐτοῖς οὐκ εὐπετης ή πρὸς τον χάρακα άναχώρησις άπο ύψηλου τε χωρίου και διά κοίλης όδου διωχομένοις e. q. s. Dazu giebt Kiessling in der adn. crit. folgende ergänzung: ἀπὸ ὑψηλοῦ B sed ante ὑψηλοῦ aliquid erasum. από καθυψηλού volgo. Ich behauptete und behaupte noch, dass απο ύψηλοῦ die lesart in B falsch ist. Dass Cobet Mnem. IX, 318 diese stelle behandelt und auch καθ' ὑψηλοῦ verlangt hatte mit dem zusatz: scribendum erat καθ' ύ. itaque stulte ἀπό nescio quis adiecit, wusste ich damals nicht, weiss Tegge wol auch heute nicht und ändert auch nicht viel an der sache. Dass Tegge meine sehr deutlichen worte nicht verstanden hat, bedaure ich, ohne daran schuld zu sein. Ich will also versuchen noch einmal die sachlage kurz auseinander zu setzen: 1) B hat ἀπὸ ὑψηλοῦ; dies ist falsch des hiatus wegen. 2) ἀπὸ καθυψηλοῦ ist nichts. 3) auf der rasur in B stand natürlich ebenfalls 209. 4) woher kommen die doppelteu präpositionen? Offenbar doch daher, dass die eine präposition, ich lasse dahingestellt welche, durch die andere erklärt wurde. Angenommen dass der urcodex  $\alpha \pi \delta$  bot, so bot er doch wol die richtige form  $d\varphi'$ . Diese form würde niemand in  $d\pi \delta$  geändert und za9' herüber geschrieben haben, sondern der gang war der: xu9' stand im urcodex; zur erklärung schrieb niemand åφ' sondern ἀπό; das kam in verbindung mit καθ' ὑφηλοῦ in den text; derjenige welcher den text in B radirte, radirte eben das falsche wort. Und endlich sprechen dann nicht stellen wie IX, 26 (264, 28) και κατά τοῦ λόφου διωκόμενοι. ΧΙΙΙ, 8 (194, 21) οῧς δὲ κατά του κρημνού διώκων έξέχεεν gerade für mich? Wie Tegge die stelle durch einschiebung des artikels und schreibung von and τοῦ ὑψηλοῦ heilen zu können glaubt, begreife ich ganz und gar nicht; davon musste ihn schon der umstand abhalten, dass im folgenden bei διὰ ποίλης ὁδοῦ der artikel fehlt und von einem χωρίον ύψηλόν vorher gar nicht die rede war.

Ich schliesse damit meinen jahresbericht über die antiquitäten des Dionysius von Halikarnass, und lasse nun noch eine anzahl von stellen folgen, zu denen ich bemerkungen der verschiedensten art zu machen gedenke. Es sind dieses aber theils solche stellen, die schon früher von einem oder mehreren behandelt sind, theils auch noch gar nicht von der kritik berührt sind.

1, 2 (3, 20 u. 26) schreibt Kiessling in dem texte ovde adrý an

beiden stellen, bemerkt aber in der adn. crit.: sed rectins fortasse cum Buechelero utroque loco aut scribendum erat quamquam librorum scriptura confirmatur II, 37. Kiessling meint damit II, 37 (160, 2) οὐδ' αὐταῖς ἀχούσαις. In ähnlicher weise wie Bücheler wollte Hertlein III, 67 (307, 25) οὐδὲ γὰρ αὐτάς in οὐδὲ γὰρ ταύτας, VIII, 19 (123, 2) ην δε και αὐτή in ην δε και αὐτη ändern. Obwohl die entscheidung nicht ganz leicht ist, sei es mir doch gestattet, hier darüber zu sprechen. Wunderbar genug ist z.b. gar nicht von Hertlein IV, 7 (11, 30) αλλά θυγατέρες ήσαν αὐτῷ δύο καὶ αὐταί γε ἤδη γεγαμημέναι beachtet, während doch hier cod. A aδταί, B αὖται bietet. — I, 6 (7, 28) schlägt Grasberger festgr. p. 9 οὐδὲ ταῦτα für οὐδὲ αὐτά des hiatus wegen zu schreiben vor und vergleicht IV, 29 (43, 28) και οὐδε αὐτὸς αὐτά γε άγνοεῖ. Obwol an der mehrzahl der stellen wie z. b. noch I, 3 (4, 8) xal οὐδὲ ταύτης. Ι, 4 (6, 1) καὶ οὐδὲ τούτους. Ι, 21 (26, 5) καὶ οὐδὲ τοῦτο etc. in dieser verbindung die betreffenden formen des pronomens οὖτος die üblichern sind, so würde ich doch nicht wagen dieselben überall für die entsprechenden von αὐτός einzusetzen.

- I, 2 (3, 12) Kiessling Basel. progr. p. 1 findet bei der sorgfältigen stilistischen feile, welche Dionysius gerade der einleitung seines werkes hat angedeihen lassen, die vierfache wiederholung der präposition κατά in den zusammengesetzten verbis καθελοῦσα — κατέσχεν — κατελύθη — καταγωνισάμενοι sehr auffallend und hart, und hält es für sehr wahrscheinlich, dass die abschreiber mindestens einmal gesündigt haben; er verlangt deshalb für zazéozer wenigstens arteoger. L. Kayser Heidelb. jahrb. 1868 p. 676 stimmt nicht bei. Ich mache auf folgendes aufmerksam: zwar wird sich nicht leugnen lassen, dass manchmal präpositionen von den abschreibern vertauscht sind (vgl. Sint. III, p. 22) allein dass andererseits Dionysius die wiederholung der gleichen präposition nicht gescheut hat, beweisen folgende stellen: I, 30(36, 19) διεπράξαντο. 36, 21 διεφθάρη. 36, 22 διεσπάσθη, διέμεινε. (116, 2) κατά μέσην. 5 κατασχόντες. 7 κατασχόντες. 9 καθ' ήμας. 11 κατέσχον. 12 κατοικούντων. 14 καθοσιωθείσα θεοίς κατά τὸν -- . IV, 10 (17, 1) κατέχειν. 3 κατεστρατήγησεν. 4 κατέσχε — κατασκευάσας. 5 κατά.
- 1, 2 (3, 29) οὖτε γὰς Λιβύης ὅτι μὴ τῆς πρὸς Λιγύπτος πολλῆς οὖκ οὖσης ἐκράτησεν. Casaubonus zu Polyb. Ì, 2 verlangte οὖ πολλῆς. Ritschl nahm mit der begründenden anmerkung die änderung auf, Sintenis schlug πολλῆς οὖκ οὖσης vor, was Kiessling in den text setzte, während Meineke Fleck. jahrb. 87 (1863) p. 371 bei der häufigen verwechselung von πολλοῦ und ὀλίγου etc. unbekümmert um den hiatus ὀλίγης für πολλῆς zu schreiben verlangte, wie mir scheint sehr mit unrecht.
- I, 3 (4, 31) και επι την απάντων εθάρρησεν ἀρχην παρελθείν. So schreibt Kiessling natürlich B folgend, während die an-

dern handschriften προελθεῖν haben. In wie weit er daran recht hat, können nur ähnliche wortverbindungen an andern stellen beweisen. Hertlein, p. 411 wie immer unvollständig, vernachlässigte diese stelle ganz, als er III, 46 (283, 18) für ἐπὶ τὴν βασίλειαν παρήλθεν vielmehr προήλθεν zu schreiben vorschlug; ebenso will er IV, 1 (1, 12) επὶ τὴν δυναστείαν παρελθεῖν hergestellt wissen, indem er zur vergleichung V, 18; VI, 19; XIX, 17 berbeizieht. Fügen wir ferner noch ähnliche von Hertlein nicht berücksichtigte parallelstellen hinzu, so finden wir I, 4 (6, 4) wo Kiessling end την απάντων ηγεμονίαν — προελθούσης in den text setzte; dasselbe schwanken der handschriften wieder; ACD hat παρελθούσης. I, 5 (6, 25) ελς τοσαύτην ήγεμονίαν προηλθον, wo übereinstimmung der handschriften zu herrschen scheint. IV, 12 (20, 4) ἐπὶ την βασιλείαν παρελθών. ΙΝ, 26 (38, 26) εἰς τοσαύτην ἐπισάνειαν προηλθον. ΙΝ, 75 (99, 26) παρελθείν ἐπὶ τὴν δυναστείαν. V, 7 (119, 16) ελς τοσαύτην προελθεῖν εδδαιμονίαν. V, 18 (134, 31) ελς επιφανείαν προελθών. VI, 19 (234, 27) ελς επιφάνειαν προηλθον. VII, 21 (28, 30) προηλθεν επι μήχισιον επιφανείας. VIII, 90 (221, 13) ἐπὶ τὴν ὑπατείαν παρελθεῖν. IX, 53 (302, 19) προεληλυθότες είς ἐπιφάνειαν. Dass Hertlein auch diejenigen stellen in betracht zieht, an denen die handschriften zwischen moound παράγω in denselben wortverbindungen schwanken, ist gewiss nur zu billigen; er geht dabei aus von IV, 55 (76, 29), woselbst er für ἐπὶ τὴν αὐτοχράτορα παράγουσιν ἀρχήν die betreffende form von προάγω verlangt. Dabei ist nur zu beklagen, dass auch Hertlein nicht alle beispiele sammelt. IV, 41 (60, 12) lesen wir im texte: ἐπὶ τὴν δυναστείαν προήχθη, wozu Kiessling bemerkt: malim παρήχθη ex more Dionysii. Wie wir sehen, gehen also die ansichten beider ganz auseinander. IV, 80 (104, 5) παρήγοντο ἐπὶ τὰς δυναστείας. Da es aber nicht meine absicht ist, diese frage hier zu erledigen, breche ich die besprechung ab.

I, 4 (6, 2) schreibt Kiessling καὶ οὐδὲ τούτους ἐλευθέρους οἰκιστὰς παρεχομένης, während B ἐχομένης, Α εὐχομένης hat. Diese stelle muss man nothwendig mit III, 11 (226, 10) τοὺς αὐτοὺς γὰρ παρεχόμεθα προγόνους ἐκάτεροι zusammenstellen, wo ebenfalls παρεχόμεθα von Kiessling in den text gesetzt ist mit berufung auf die vorige stelle; die handschriften haben εὐχόμεθα. Während die erste stelle durch Sauppe, Gött. gel. anz. 1861 p. 1851, so geheilt wurde, dass er mit rücksicht auf III, 3 (213, 24) μηδὲν εὐρόμενος ὧν ἐκέλευον αἱ συνθῆκαι für εὐχομένης vielmehr εὐρομένης schrieb, machte dieselbe änderung Sintenis III p. 4 an der zweiten stelle, und schrieb mit hinweisung auf II, 62 (189, 1) ὧν οἱ κιδαντες τὴν πόλιν εῦροντο ebenfalls εὐρόμεθα. Man wird demnach die verderbnisse an beiden orten als gehoben ansehen können. — I, 9 (11, 16) καὶ παρεσκεύασαν ὑπήκοον αὐτοῖς γενέσθαι πᾶσαν und I, 35 (42, 4) καὶ ἀνθρώπους πολλοὺς εἶχεν

υπηχόους αὐτῷ ist das pronomen reflexivum αῦτοῖς und αῦτῷ zu schreiben.

- I, 13 (16, 16) ist viel behandelt und immer noch nicht geheilt. Kiessling sehreibt folgendermassen: οἶς ἐγω πειθόμενος εὶ τος όντι Ελληνικόν φυλον ήν τὸ των Αβοριγίνων — τουτο ἔγγονον αὐτῶν τῶν Οἰνώτρων πείθομαι, wie der cod. Urbinas die worte bietet; cod. Chisianus und die andern haben τούτων ἔγγονον αὐτὸ τὸ τῶν Οἶνώτρων. Reiske, in dessen text τούτων ἔγγονον αὐτὸ τῶν Οἰνώιρων πείθομαι steht, merkt folgendes an: num τίθεμαι, suspicor, suppono probabili coniectura. Sed videtur Dionysii hic idiotismus esse, ut illud huius loco usurpet, seu illi huius vim tribuat. L. Kayser Fleck. jahrb. 87 (1863) p. 7 stimmt auch für τίθεμαι. Ritschl schrieb: τούτων έγγονον αὐτὸ τὸ τῶν Οἰνώτρων; Urlichs Eos I, 309: τούτων έχγονον αὐτὸ τῶν Οἰνώτρων πεί-Jouas. Grasberger fest. p. 9, der durch eine reihe von beispielen zeigt, dass Dionysius bei πείθομαι stets den infinitiv hinzufügt und also annimmt, dass είναι vor πείθομαι ausgefallen sei, schlägt τούτων έγγονον αὐτὸ τῶν Οἰνώτρων εἶναι πείθομαι vor. Madvig berücksichtigt selbstverständlich keinen vor ihm gemachten vorschlag und hält dafür, dass τάττω ἔγγονον αὐτὸ τῶν Οἰνώτρων das richtige sei. Meiner ansicht nach ist folgendes über die angeführten worte zu sagen: πείθομαι nach vorangehendem πειθόμενος und ohne infinitiv ist falsch; es muss ein anderes wort verdrängt haben, oder selbst verschrieben sein. Ich vermuthe daher, dass wie IV, 6 (9, 13) έγω δ' έτι νεώτερων αὐτὸν ὑποτίθεμαι πέντε ὅλοις ἔτεσι steht, so auch hier für  $\Pi E I\Theta OMAI$  vielmehr  $Y\Pi()TI\Theta EMAI$ zu schreiben sei. Was nun aber die ersten worte anbelangt, so bin auch ich der ansicht, dass nur τούτων ἔγγονον αὖτὸ τὸ τῶν Olvώτοων Dionysius geschrieben haben kann. — I, 14 (17, 27) schreibt Kiessling δια της Κουρίας όδου, während die handschriften δ. τ. Ἰουρίας οδοῦ bieten, und zwar, wie er angiebt nach Bunsen's vorschlag (Annali dell' instit. di corrisp. arch. VI p. 129). Meines wissens rührt diese änderung von Chaupy découverte de la maison de campagne d'Horace (Rome 1767-69) bd. I, 336; III, 356 her, wonach also die angabe zu berichtigen sein wird.
- 1, 14 (18, 10) πλην δσον έχεῖ μὲν ἐπὶ δρυὸς ἱερᾶς περιστερὰ καθεζομένη θεσπιφδεῖν ἐλέγετο, wozn Kiessling in der adn. critica hinzufügt: ἐπὶ δρυὸς ἱερᾶς καθεζομένη libri nisi quod BC ὑπό; περιστερά quod deesse vidit Stephanus, ego post ἱερᾶς inserui. nunc autem dubito an recepta Urbinatis scriptura ὑπὸ δρυὸς ἱέρεια aptius sit, idemque mihi significavit Meinekius. Meiner ansicht nach kann der erörterung von Sintenis III, p. 8 kein zweifel mehr sein, dass nach ἐπὶ δρυὸς ἱερᾶς beizubehalten und nach καθεζομένη vielmehr πέλεια einzuschieben ist. Dies allein ist das richtige wort. Unabhängig von Sintenis war auch ich auf πέλεια verfallen, als ich Strabo lib. VII p. 329 folgendes las: ὅτι κατὰ Θεσπρωτούς καὶ

Μολοττούς τὰς γραίας πελίας καὶ τοὺς γέροντας πελίους, καθάπερ καὶ παρὰ Μακεδόσι πελιγόνας γοῦν καλοῦσιν ἐκεῖνοι τοὺς ἐν τιμαῖς καθὰ παρὰ Λάκωσι καὶ Μασσαλιώταις τοὺς γέροντας δθεν καὶ τὰς ἐν τῆ Δωδωναία δρυὶ μεμυθεῦσθαι πελαίας φασίν. Sintenis hat diese stelle wol übersehen, sonst würde er sie ebenfalls angeführt haben.

Ι, 28 (22, 18) και πρός ένι των του Πάδου στομάτων δρμισάμενοι Σπινητι καλουμένο ναυς μέν ταύτη καταλείπουσι φυλαχήν αὐτοῦ χαταστήσαντες. So Kiessling, während B πρός τῷ ένι und die bandschriften alle nachher αὐτοῦ ταύτη haben. An vorschlägen, die überlieferten worte zu beilen, fehlt es nicht; Reiske: quae istaec est inculcatio? utrumque vocabulum ibi significat. lege itaque αὐτὰς ταύτη. ipsas quidem (naves puta) ibi relinquunt. Z. 20 αὐτοῦ, für das Α ἐπ' αὐτούς bietet, scheint Bücheler verdächtig. Kiessling hat z. 18 avrov mit Ritschl fortgelassen, während Madvig es gerade beibehalten will, das auch bier, wie oft bei Herodot in der bedeutung von ipso hoc loco stehe. Im weitern verlangt derselbe von der lesart des Chisianus ausgehend für ἐπ' αὐτοὺς vielmehr ἐπ' αὐταῖς. Man wird ihm in beidem zustimmen können, ἐπ' αὐταῖς halte ich für unzweifelhaft; Madvig hätte seiner änderung noch durch die ähnlichen stellen IV, 4 (5, 18) θύρας ἔκλεισε καὶ φύλακας ἐπ' αὐταῖς έπέστησε und VII, 6 (8, 1) και καταλιπών έπι ταίς ναυσι φυλακήν αποχρώσαν grösseres gewicht verleihen können. — I, 21 (26, 4) ή δε Λάρισα εκ πολλών πάνυ χρόνων ερημωθείσα οδό ει πώποτε ορχήθη γνώρισμα φανερον ουδέν έχει, woselbst die handschriften φαίσθη bieten. Mag an dieser stelle auch Kiessling mit φαήθη das richtige hergestellt haben, sicher falsch ist I, 50 (60, 14) wo er die gleiche änderung vornimmt und schreibt: καὶ ην πολλὰ σημεΐα εν Δήλω της Αίνειου τε και Τρώων παρουσίας, εως ήνθει τε καὶ ῷκήθη ἡ νῆσος, wie es Reiske vorgeschlagen hatte. der sehr wol erkannte, dass hier, ubi status superioris temporis significatur, der aorist vollkommen falsch sei, schlug øzeīto vor. Auch damit haben wir Dionysius noch nicht zu seinem eigenthume verholfen. Mögen die handschriften Ελλίσθη νήσος wie bei Reiske oder φχίσθη ή νήσος haben, auch diese stelle fällt unbedingt unter diejenigen, die ich Aar. progr. p. 4 zum beweise angeführt habe, dass Dionysius den hiatus vermieden hat. Wie καθιστάς ήδη (B) ή νησος. Was dann ferner die bedeutung von ολείζω anbelangt, an der Reiske anstoss nahm, so ist dieselbe vollkommen passend, es heisst eine stadt, eine insel mit ansiedlern bevölkern. zweifele ich sehr, ob man Thuk. I, 8 mit recht xai oùx hogov λησται ήσαν οι νησιώται, Κάρές τε όντες και Φοίνικες ούτοι γάρ δη τας πλείστας των νήσων ώχησαν liest, wo einige handschriften ώχισαν bieten. VI, 3 heisst es richtig Χαλαιδής — Νάξον φαισαν. — I, 23 (27, 31) verlangt Hertlein für έξεφθάρησαν nun

auch διεφθάρησαν wie Cobet nov. lect. p. 290 III, 11 (226, 30) für ἐξέφθαριαι vielmehr διέφθαριαι wollte. Nach dem, was Cobet daselbst nachgewiesen hat, wird sich kaum läugnen lassen, dass in den handschriften sehr häufig δι— und ἐξ mit einander verwechselt sind; auch können solche stellen als beweis derselben dienen, wo, wie VI, 35 (255, 14) die handschriften διεξεργάσαιτο haben, das schon Reiske in διεργάσαιτο veränderte. Die doppelte präposition ist hier durch ursprüngliches hinüberschreiben ebenso hineingekommen, wie oben in ἀπὸ καθυψηλοῦ.

Ι, 25 (30, 13) ῶστε οὐ χαλεπῶς ὅπη ἐπέλθοιεν ἐπεχράτουν Hier, wie leider so oft, lässt uns Kiessling im stich; Ritschl notirt ὅπη Β, ὅπηι Α, ὅποι CDP. Es sei gestattet von dieser stelle aus eine reihe von andern zu betrachten. Hertlein nämlich nimmt folgende änderungen an ähnlichen stellen vor: I, 59 (72, 22) πανταχοῦ πυρευομένοις — πανταχοῖ. (72, 24) ὅπου ἄν ἄλλη παρακαλῶνται συστραιεύειν — ὅποι ἄν ἄλλοσε. III, 40 (278, 7) ἀποροῦντες ὅπη τράποιντο — ὅποι. IV, 14 (21, 21) ἄλλοθι που συντελεῖν — ἄλλοσέ ποι. V, 8 (121, 29) οὖτε γὰρ ἄλλοθί που συνεχώρησεν ἀπαχθέντας — ἄλλοσέ ποι. IV, 41 (60, 20) παρακολουθοῦντες ὅπη πορεύοιτο — ὅποι. V, 49 (172, 9) φράσας δὲ οὐδενὶ ποῦ μέλλει πορεύεσθαι — ποὶ. VI, 52 (274, 26) ὅπου τύχη μεθιδρυσόμενον — ὅποι ἄν τύχη. VII, 67 (87, 9) οὐδενὶ δηλώσας ὅπου τὴν ἀπαλλαγὴν ποιήσοιιο — ὅποι wie in der parallelstelle VIII, 41 richtig steht.

Ich füge zu diesen stellen eine anzahl anderer hinzu: I, 39 (46, 22) ἄλλη τε πολλαχή της Ίταλίας άφίκειο. Ι, 39 (47, 8) ηπόρει ποῦ χεχωρήκεσαν. ΙΙΙ, 69 (311, 12) οῦς ἔδει μετάγειν έτερωσε ποι. V, 11 (126, 23) μεταθέσθαι τε την οίκησιν ειέρωθί γέ ποί ποτε, woselbst Cobet nov. lect. p. 703 έτερωσε ποι verbesserte. VI, 26 (244, 28) ὅποι βούλονται ἀδεῶς ἀπιέναι. VI, 73 (298, 20) ξπιμενούμεν όποι ποτ' αν ήμας αγη το χρεών. VI, 79 (306, 8) απαλλατιώμεθα δε ήμεῖς ὅποι ποτ' αν ήμας ὁ δαίμων ἄγη. VII, 4 (5, 25) άλλος άλλη διασχεδασθείς έφευγεν. VII, 9 (12, 11) απιέναι πάντας εκέλευσεν εκ της πόλεως αλλον αλλη. VII, 18 (25, \_ 15) μεταθέμενοι τὰς ολκήσεις έτέρωσε. VIII, 9 (112, 12) πανταχόσε μετιέναι. VIII, 28 (135, 13) οποι ποτ' αν αφίκη. VIII, 61 (178, 10) μετενέγκασθαι την οίκησιν ετέρωσε ποι. ΧΙ, 28 (130, 10) χωλυόμενος όποι προηφείτο την χόρην άγειν. ΧΙ, 31 (134, 17) ταύτην ἀπαγαγεῖν, ὅπου σοι δοχεῖ. Ich begnüge mich mit diesen beispielen, welche das schwanken der handschriften oder des ausdrucks — ich lasse dahingestellt was richtiger ist — deutlich beweisen; weder jedoch ist man, wie es mir scheint, berechtigt nur einige stellen zu ändern, wie es eben Hertlein thut, andere nicht zu berühren, noch auch darf eine solche eingreifende änderung nur in einem schriftsteller vorgenommen werden.

1, 25 (30, 20) έχει γὰρ περὶ αὐτῶν Θουκυδίδης μνήμην ἐν τετάρτη . . . τῆς Θράκης καὶ τῶν ἐν αὐτῆ κειμένων πόλεων, ας

ολαούσιν ἄνθρωποι δίγλωττοι. Die handschriften bieten folgendes: περὶ αὐτῶν θουχυδίδης μὲν ἐν ἄρχτηι τῆς θραχίας μνήμην χαὶ

των Α, και περί αθτων θουκυδίδης μέν έν άρκτης της θρακίας μνήμη και των. Ritschl schlug vor: fortasse έχει γὰο περί αὐτων και Θουκυδίδης μνήμην εν τετάρτη [ώς επικεκρατηκότων] της Θράκης καὶ τῶν ἐν αὐτῆ κ. π. Ausführlich ist später die stelle von H. Sauppe, Philolog. XIX (1863) p. 148 (nr. 9) behandelt worden, der zu folgenden resultaten gelangt: Dionysius, der sich auf Thukyd. IV, 109 οδ αλχούνται ξυμμίκτοις έθνεσι βαυβάρων διγλώσσων etc. bezieht, muss die ἀχτη Θρακία erwähnt haben, wie Thuk., welcher sagt, dass die städte daselbst von barbarischen zweisprachigen völkerschaften bewohnt seien. Dionysius muss also sagen, dass Thukydides unter den bewohnern der doppelsprachigen städte auf der Akte auch von den Pelasgern und Tyrrhenern rede. Die dritte bemerkung, dass es wol auch gegen die gewohnheit des Dionysius sei, die zahl des buches bei den angeführten schriftstellern und werken beizufügen, bat meines wissens zuerst C. Sintenis in Zarncke's lit. centralb. 1861 p. 835 gemacht. Wie hier Sintenis die von Kiessling aufgenommene lesart verwirft, so auch Sauppe, der den verlangten gedanken mit leichten änderungen in der lesart der handschriften findet und zu schreiben vorschlägt: Θ. μεν εν 'Ακτῆς τῆς θρακίας μνήμη καὶ τῶν etc., wobei er μέν nach Θουχυδίδης dem δ' nach Σοφοχλεί entsprechend für unentbehrlich er-Ohne mit einem worte Sauppe's behandlung der stelle zu erwähnen, bespricht auch Madvig dieselbe und schreibt: ἔχει γὰο Θουχυδίδης μέν εν τετάρτη αχτης της Θραχίας μνήμην και των etc. Die worte περί αὐτῶν vor Θουχυδίδης erklärt er für einen unechten zusatz eines qui non attenderat, primum universe iudicari quam occasionem Thucydides habuerit Pelasgorum commemorandorum, tum subiungi, quid de iis dixerit. Beide kommen also darin überein, dass μέν beizubehalten, dass 'Ακτῆς τῆς Θρακίας nothwendig sei und beide haben darin recht. Was übrigens die von Sintenis und Sauppe gemachte bemerkung anbelangt, dass Dionysius die zahl des buches bei den angeführten schriftstellern und werken nicht hinzufüge, so ist dieselbe doch nicht unbedingt richtig; ich erinnere an IV, 15 (23, 22) ώς δὲ Πείσων Λεύχιος εν τη πρώτη των ενιαυσίων αναγραφων ίστορεί. Trotzdem halte ich εν τετάρτη für eine nicht geglückte verbesserung Ritschl's; die handschriften

haben, wie wir sahen,  $\tilde{\epsilon}\nu$   $\tilde{\alpha}\varrho x \tau \eta i$  A und  $\tilde{\epsilon}\nu$   $\tilde{\alpha}\varrho x \tau \eta \tilde{i}$  B; dass darin einmal  $\tilde{\alpha}x \tau \tilde{\eta} \varsigma$  steckt, ist ohne zweifel; allein was soll der buchstabe  $\varrho$  in A und  $\varrho$  und  $\chi \tilde{\eta}$  in B? ferner kann ich mich mit der veränderung von  $\mu \nu \dot{\eta} \mu \eta \nu$  in  $\mu \nu \dot{\eta} \mu \eta$ , wie sie Sauppe vorschlägt, trotz der leichtigkeit derselben nicht einverstanden erklären, vielmehr behaupte ich mit möglichst engem anschluss an die in den hand-

schriften überlieferten buchstaben, dass Dionysius folgendes geschrieben habe: ἔχει γὰς πεςὶ αὐτῶν καὶ Θουκυδίδης μὲν ἐνας γῆ ἀκτῆς τῆς Θρακίας μνήμην καὶ τῶν ἐν αὐτῆ κειμένων πόλεων.

Ι, 31 (37, 13) Αρεος ως φασιν απόγονος ανήρ μετα του δραστηρίου καὶ συνετός, wozu Kiessling in der adn. crit. anmerkt: ως φασιν post Aρεος in Urbinate omissum inter και et συνετός in sodem perperam intrusum est. Ich benutze diese gelegenheit um auf einen bisher noch nicht beachteten umstand aufmerksam zu machen. Dass besonders in B nicht selten worte an verkehrter stelle stehen, als hätten sie am rande des abgeschriebenen codex gestanden und wären dann vom schreiber des B an unrechter stelle eingesetzt worden, hat schon Sauppe p. 1847 richtig hervorgehoben und zeigt auch ein flüchtiger blick in die adn. crit. bei Kiessling; allein eine sorgfältigere beobachtung führt auf mehr. gende beispiele werden zeigen, dass sehr oft die nachgetragenen worte um dieselbe buchstabenanzahl verrückt sind, die eine zeile meiner ansicht nach in dem codex ausgemacht haben müssen, aus dem A und B abgeschrieben sind; die zahl der buchstaben aber beträgt 30 - 32. Kehren wir zu I, 31 zurück und zählen nach, so ergeben sich von  $an \acute{o} \gamma o vo \varsigma$  — zal 32 buchstaben.

I, 50 (61, 20) fehlen in B die worte πλησίον του μικρού θεάτρου έν φ καὶ ξόανον μικρὸν άρχαικὸν Alvelou. Wenn Kiessling dazu bemerkt propter homoeoteleuta omissa, so ist das gewiss richtig; die auslassung wird aber dadurch noch begreiflicher, wenn man findet, dass die zahl der übersprungenen buchstaben 58 beträgt, die ungefähr 2 zeilen ausmachten. — 1, 66 (80, 32) fehlen in B propter homoeoteleuta die worte πόλιν έτέραν — Λαουϊνίου, 90 buchstaben umfassend, d. h. 3 zeilen. — IX, 1 (225, 25) fehlen die worte von ταύτην an bis ἐχόντων in der vulgata; die zahl der buchstaben beträgt wieder 95, so dass also 3 zeilen durch das abirren des auges von ἔχοντα bis ἐχόντων übersprungen sein müssen. IX, 36 (280, 8) feblen in B die worte von  $\pi o \lambda \lambda \tilde{\omega} \nu - \pi o \lambda \xi \mu o v$ propter homoeoteleuta omissa d. h. im ganzen 118 buchstaben, die ungefähr 4 zeilen gefüllt haben müssen. — X, 51 (75, 26) fehlen die worte von and του — ετέρας in A, welche zusammen 91 buchstaben betragen = 3 zeilen. Ich gebe zu, dass diese untersuchung noch genauer fortgesetzt werden müsste, doch ist die übereinstimmung von B und A hierin gewiss auch nicht zufällig; sie erklärt sich aber vollkommen, wenn wir, wie gesagt 30 - 32 buchstaben in jeder zeile für den codex annehmen, aus dem sie beide berstammen. Ist diese annahme richtig, so werden dadurch manche bisher von andern und aus andern gründen vorgeschlagenen wort- und satzumstellungen fast zur gewissheit. So wollte V, 2 (114, 4) schon Portus die worte καὶ ἄλλα τούτοις παραπλήσια ούχ όλίγα, welche 32 buchstaben betragen, hinter χαιαστησάμενοι

stellen, und Grasberger festgr. p. 25 stimmt ihm bei. — X, 53 (79, 2) verlangt L. Kayser Fleck. jahrb. 1870 bd. 101 p. 724 σώμασι und zwar ohne artikel nach έρρωμένοις gestellt; die anzahl der dazwischen liegenden buchstaben beträgt 32 = 1 zeile. -Ι, 41 (50, 10) Ήρακλής - καταλύων μέν εί τις είη τυραννίς βαρεία και λυπηρά τοίς άρχομένοις η πόλις ύβρίζουσα και λωβωμένη τας πέλας η μοναί ανθρώπων ανημέρω διαίτη και ξενοκτονίαις άθεμίτοις χρωμένων, καθιστάς δε νομίμους βασιλείας και σωφρονικά πολιτεύματα και βίων έθη φιλάνθρωπα και κοινοπαθή. Statt n µoval, das Kiessling nach dem vorschlage von Meineke in den text aufgenommen hat, bieten die handschriften ήγεμονίας. Kiessling fügt hinzu: possis quoque conicere η ήγεμονία. Zarncke's lit. centr. 1861 p. 835 schlägt, da Meinekes änderung scharfsinnig, aber nimmermehr in der weise des Dionysius sei 7 ήγεμων ανθοώπων vor, bleibt den beweis der änderung daselbst schuldig, und giebt ihn spec. II, p. 5, woselbst er sich auf c. 42 - χαὶ ἀνθοώπων ἀνημέρων ἄρχοντα beruft. Sauppe p. 1846 sieht höchst unwahrscheinlich in ηγεμονίας ein glossem zu dem vorangehenden τὰς πέλας, so dass ἀνθρώπων von πόλις abhänge. Kayser's vorschlag p. 6 η ξσμός τις zu schreiben, erwähne ich nur der merkwürdigkeit wegen. Schon Sauppe fühlte, dass die durch havat bewirkte dreitheilung den vorschlag von Meineke stützen könnte, spricht ibr aber die wahrscheinlichkeit ab. irrt er offenbar, denn ohne zweifel ist die periode streng gegliedert; man vgl. 1) καταλύων μέν — καθιστάς δέ. 2) εί τις είη τυραννίς βαρεία και λυπηρά τοίς άρχομένοις und νομίμους βασιλείας. 3) η πόλις υβρίζουσα και λωβωμένη τας πέλας und σωφρονικά πολιτεύματα.

Gehen wir nun von καὶ βίων ἔθη φιλάνθρωπα καὶ κοινοπαθη aus, und ziehen wir die von Sintenis c. 42 angeführten worte
in betracht, so muss ich gestehen, dass mir durch die änderung
von Sintenis η ἡγεμών die stelle geheilt zu sein scheint. Kakus
ist ἄρχων oder ἡμεγων ἀνθρώπων ἀνημερων, Herakles stürzt
1) tyrannenberrschaften, 2) die macht einzelner städte, 3) die machtstellung einzelner. Auch in κοινοπαθη ἔθη, die er einsetzt,

sehe ich eine weitere bestätigung.

I, 42 (51, 29) υστερον δε κατακλεισθείς υπό των Έλλήνων εἰς πολιορκίαν, τά τε φρούρια κατὰ κράτος ελόντων . . επειδή καὶ αὐτὸς εν τοῖς ερύμασιν ἀνηρεθη; dazu bemerkt Kiessling in der ada. crit.: hace verba tam corrupta sunt, nt mihi nulla probabili rations emendari posse videantur; certum est nonnulla post ελόντων intercidisse; ceterum Urbinas hace verba sic exhibet, ut in textu proposui; αὐτὸς ἀμυνόμενος ἀνηρεθη cod. A. Madvig glaubt alles durch die änderung eines buchstabens heilen zu können und schlägt vor: τά τε φρούρια κατὰ κράτος ελόντων επε ι δε καὶ αὐτός — ἀνηρεθη (er musste zusehen, wie sie die burgen nahmen).

Weder hält Madvig es für nöthig auf Schmitz p. 3 noch Reiske rücksicht zu nehmen, obwohl letzterer in seinen bemerkungen folgendes hat: ξλόντας (in accusat. graecos puta) ἐπεῖδε καὶ etc. Ob mit Madvigs einfacher änderung alle schwierigkeiten gehoben sind, wage ich nicht zu entscheiden.

I, 46 (56, 2) ἀνοίξας δὲ τὰς + φυγάδας πύλας ἀπήει συντεταγμένους ἔχων τοὺς λοιπούς. In der adn. crit. theilt uns Kiessling den vorschlag von Meineke Φηγάδας πύλας zu schreiben mit. Urlichs p. 324 hält φυγάδας für ein aus p. 55, 18 ff. entstandenes glossem, während Madvig τὰς φυγαδικὰς πύλας fugae aptas et destinatas zu schreiben vorschlägt. Meiner ansicht nach sind alle bisher gemachten änderungen und vorschläge im höchsten grade unwahrscheinlich und die stelle ist bisher nicht geheilt.

Dieselbe ansicht hege ich von I, 51 (62, 15) woselbst Kiessling Πάτρων δὲ πεισθεὶς ὑπ' Αλνείου κοινωνεῖν τῆς ἀποικίας καὶ σὺν αὐτῷ τινες τῶν φίλων ὑπέμειναν ἐν τῆ Σικελία· οῦς ἔνιοί φασιν ἐν ᾿Αλοντίᾳ κατοικῆσαι [τῆς Σικελίας] schreibt, während die handschriften nach ὑπέμειναν vielmehr ἐν τῷ σίλωι und nachher τῆς Σικελίας im texte bieten. Dass ein solches verfahren unstatthaft ist, ist klar. Aber weder durch die änderung von Madvig, der ὑπέμειναν ἐν τῷ πλῷ verlangt und nachher τῆς Σ. im texte lässt, noch durch Sintenis, der II p. 2 ὑπέμειναν ἐθελούσιοι ebenfalls mit beibehaltung der eingeklammerten worte τῆς Σ. zu schreiben empfiehlt, ist das richtige hergestellt.

I, 51 (62, 28) nimmt Hertlein meines wissens zuerst, aber mit recht an den worten παρέπλευσαν ἄχρι πορθμοῦ διὰ χειρὸς ἔχοντες Ἰταλίαν anstoss und schlägt ἐχ δεξιᾶς χειρός vor. Dass διὰ χειρὸς ἔχειν τι, welches "in seiner hand, fürsorge, gewalt haben", dann auch "etwas beschützen" bedeutet, hier unpassend ist, ist klar. Erinnern wir uns aber, dass auch im Dionysius wie in andern schriftstellern oft διά und ἐξ mit einander verwechselt sind (vgl. C. G. Cobet nov. lect. p. 120 und 289) so werden wir kaum irre gehen, wenn wir hier ἐχ χειρὸς ἔχοντες Ἰταλίαν lesen. ἐχ χειρός heisst aber bekanntlich dasselbe wie cominus.

Danzig.

C. Jacoby.

(Schluss folgt.)

## Zu Tacitus Dialogus.

Dial. c. 6: Nam in ingenio quoque, sicut in agro, quamquam alia diu serantur utque elaborentur gratiora tamen quae sua sponte nascuntur. Ich schlage vor: quamquam alias diu serantur atque elaborentur. — Diu ist sowohl auf serantur als elaborentur zu beziehen.

Berlin.

M. Oberberger.

## III. MISCELLEN.

#### A. Zur erklärung und kritik der schriftsteller.

14. Zu Homer's Ilias 4, v. 462 — 464.

Bei den leichenspielen, die Achilleus dem Patroklos zu ehren veranstaltet, wird der anfang mit dem wagenrennen gemacht (v. 262). Der dichter schildert zuerst das rennen und seine lebensvollen scenen. Uns geht hier besonders die eine derselben an, wo Eumelos, welcher allen voraus ist, von Diomedes überholt wird; denn diesen begünstigt Athene, welche ihm die von Apollo aus der hand geschlagene peitsche wiedergiebt und den Eumelos durch zerbrechung des joches zurückhält (v. 373—400). Weiterhin (v. 448) wendet der dichter sich zu den übrigen Argivern, welche dem rennen zuschauen und führt uns da einen wortstreit zwischen Idomeneus und dem lokrischen Aias vor; Idomeneus glaubt in dem ersten gespann, das er heransprengen sieht, den Diomedes zu erkennen; der streitsüchtige Aias widerspricht ihm und behauptet, Eumelos sei noch immer der erste. Die worte des Idomeneus lauten:

457. ω φίλοι Αργείων ἡγήτορες ἠδε μέδοντες, οίος εγών ιππους αθγάζομαι ἢε καὶ ὑμεῖς; ἄλλοι μοι δοκέουσι παροίτεροι ἔμμεναι ιπποι,

460. ἄλλος δ' ήνίοχος Ινδάλλεται αί δέ που αὐτοῦ ἔβλαβεν ἐν πεδίω, αι κεῖσέ γε φέρτεραι ήσαν. ήτοι γὰ ρ τὰς πρωτα ίδον περὶ τέρμα βαλούσας, νῦν δ'οῦ πη δύναμαι ιδέειν πάντη δέ μοι ὄσσε Τρωϊκόν αμπεδίον παπταίνετον εἰςορόωντι.

465. ἤε τὸν ἡνίοχον φύγον ἡνία οὐδ' ἐδυνάσθη εὖ σχεθέειν περὶ τέρμα καὶ οὖκ ἐτύχησεν ἑλίξας; ἔνθα μιν ἐκπεσέειν δίω σύν θ' ἄρματα άξαι, αἱ δ' ἔξηρώησαν, ἐπεὶ μένος ἔλλαβε θυμόν. ἀλλὰ ἴδεσθε καὶ ὕμμες ἀνασταδόν οὖ γὰρ ἔγωγε

## 470. εὐ διαγιγνώσκω · δοκέει δέ μοι ἔμμεναι ἀνήρ Αλτωλὸς γενεήν . . . . .

Die drei verse 462 — 464 sind bisher von keinem kritiker angefochten worden; auch Lehrs, der diese partie des XXIII. buches eingehend behandelt und mehrere interpolationen daselbst nachgewiesen hat (Rhein. Mus. N. F. XVII. 1862 oder de Arist. stud. hom. p. 430 ff.), sind diese verse nicht aufgefallen und doch sind sie unzweifelhaft ein zu der übrigen rede nicht passender, späterer zusatz, wie die folgende erwägung nachweisen soll.

Sie widersprechen nicht nur dem v. 466 sondern auch sich Nachdem Idomeneus eben erst gesagt, er habe die "pferde" des Eumelos als die ersten um das ziel biegen sehen (v. 462), kann er nicht wenige verse weiter als vermuthung die möglichkeit hinstellen, jener habe vielleicht nicht richtig um's ziel lenken können (v. 465 f.). Zweitens kann er, wenn er die rosse um das ziel am ende der bahn hat biegen sehen, eben die ganze bahn über- ' schauen und muss auch den weiteren lauf der rosse, welche, auf dem rückwege begriffen, ihm mit jedem schritte näher kommen, und das hinter dem glücklich umlenkten ziel dem Eumelos zugestossene unglück (v. 373) genau haben verfolgen können. kommt er nun zu der behauptung jetzt könne er sie nicht mehr sehen, soweit auch seine augen durch die ebene schweiften? Das klingt ganz so, als ob sie über das ziel hinaus in eine unabsehbare ferne verschwunden seien. Wie steht es also mit der länge der bahn? Ist das ziel so nahe, dass das auge der zuschauer über den ganzen, dazwischen liegenden raum reicht oder ist die entfernung, welche die pferde zuerst zum ziele hin und dann zum ausgangspunkt zurück durchlaufen müssen, eine so grosse, dass die zuschauer die agonisten auf der letzten strecke des hinwegs und auf der ersten des rückwegs aus den augen verlieren? Dass in unserem falle das letztere stattfindet, erweisen die einzelnen angaben und ausdrücke des dichters: Im v. 450 erzählt er: πρῶτος δ' Ίδομενεύς Κρητών άγὸς ἐφράσαθ' Ιππους, Idomeneus zuerst erblickte (oder erkannte) die pferde; darin liegt doch wohl ausgesprochen, dass eine strecke zurück dieselben für die zuschauer unsichtbar und unerkeunbar gewesen waren. Ferner spricht der ganze ton der rede des Idomeneus dafür, dass die pferde eine zeitlang dem gesichtskreise der zuschauer entrückt gewesen und erst jetzt wieder auftauchen, zuerst für den Idomeneus, welcher durch seinen besonderen standort auf einer anhöhe (v. 451) vor den übrigen begünstigt ist, aber auch für ihn in so undeutlicher ferne, dass nur die auffallend gezeichnete stirn des einen pferdes und die stimme des lenkers ihn zu einer genauen, immerhin zaghaft ausgesprochenen bezeichnung des gespanns veranlasst (v. 458 und 469 f.). Hierher gehört auch v. 358 ff., wo es von dem σημα oder τέρμα heisst: σήμηνε δε τέρματ' Αχιλλεύς | τηλόθεν (cfr.

ν. 452 ανευθεν) εν λείω πεδίω παρά δε σχοπον είσεν αντίθεον Φοίνικα, δπάονα πατρός έοῖο, | ώς μεμνέωτο δρόμου καὶ αληθείην ἀποείποι. Welchen zweck hat der σχοπός, der kampfwart am endpunkte? Er soll daselbst, weil den zuschauern am ausgangspunkt 1) in folge der grossen entfernung die controlle unmöglich ist, acht geben, dass alles am ende der bahn in rechter weise vor sich gehe, keiner der agonisten sich eine unredlichkeit zu schulden kommen lasse, indem er z.b. vor dem τέρμα seitwärts in die zurückführende strasse einlenkt. So erklärt schon Eustathius: μή ποτέ τις λάθη κάμψας έντὸς τοῦ μακροτάτου δρόμου und weiter unten: άλλὰ καὶ εἴ τι που ἄλλο δαδιουργηθείη ὑπὸ τῶν ούτω τηλόθι τρεχόντων. Freilich berichtet derselbe auch von einer andern erklärung, nach welcher Phoenix die aufgabe gehabt, sich die zahl der fahrten eines jeden genau zu merken. Dagegen ist erstens zu erinnern, dass, wenn die gespanne wirklich nicht einmal, sondern mehrere male die bahn hin und zurück durchmessen mussten, dies geschäft des zählens ebenso gut am ausgangspunkt von Achilleus selbst hätte versehen werden können. Zweitens aber spricht die darstellung des dichters an keinem punkte für ein mehrmals wiederholtes durcheilen der bahn, wie es in historischer zeit bei den gewöhnlich nur zwei stadien langen hippodromen üblich war, sondern Eustathius behauptet mit recht: καὶ απαξ φιλογεικία τις γίνεται· περί αὐτῶν etc. Zwei stellen kommen hier nur in betracht: v. 364: οί δ'ώκα διέπρησσον πεδίοιο | νόσφι νεών, ταχέως und v. 373 ff. αλλ' ότε δη πύματον τέλεον δρόμον ωπέες ΐπποι | αψ εφ' άλος πολιης, τότε δη . . . . . Die wagen fahren vom strande und dem schiffslager aus in die ebene hinein und als sie nach der umlenkung wieder zum strande zurückeilen, (πύματος δρόμος ist die fahrt in ihrem ende, das letzte stück derselben) da spielt sich die oben erwähnte scene zwischen Diomedes und Eumelos ab.

Es hat sich uns also ergeben, dass die entfernung zwischen ablaufsstand und wendepunkt hier bei Homer recht bedeutend ist, jedenfalls viel grösser, als in der historischen zeit (nach Eustathius schätzte Aristarch sie bei Homer auf fünf stadien) und dass die bahn desshalb auch nur einmal hin und zurück durchmessen wird.

Kehren wir jetzt zu den oben erwiesenen widersprüchen zurück, so kann nicht zweifelhaft sein, dass die vv. 462—464 allein sie verschulden, dass mit ihrer, sich leicht ergebenden ausscheidung alles deutlich und klar wird und zu den festgestellten verhältnissen stimmt.

1) Dass sich die zuschauer daselbst befinden und nicht etwa, wie in der historischen zeit, an einer langseite, etwa in der mitte der entfernung, beweist, von allem anderen abgesehen, allein schon der vers 507 ff.

Riga.

E. Kurtz.

# 15. Zum Hippolytos des Euripides. (S. ob. p. 347. 560.)

V. 866-73. Zu v. 871 hat der scholiast die bemerkung: ξν τισιν ου φέρονται ούτοι. Kirchhoff hat deshalb in der Weidmanschen textausgabe v. 871-3 ausgeschieden. Allerdings vertragen sie sich nicht mit den vorausgehenden versen 866-70, aber ich beziehe die bemerkung des scholiasten vielmehr auf diese, und erkläre sie für interpolirt, da sie durchaus nicht an ihre stelle passen. Wenn nämlich der chor nach den abschiedsworten der Phädra v. 728 -31 auch weiteres unglück befürchten muss, wie er es ja v. 855 deutlich ausspricht, und wenn er auch vermuthen mag, dass der brief die weitere verwickelung herbeiführen werde, so kann er doch, solange er den inhalt desselben nicht kennt, das neue unglück nicht als vollendet (xqav9\xiv) bejammern. Sehr schön dagegen ist es, wenn er, voll banger erwartung, während Theseus den brief liest, die gottheit ansleht, sie möge wo möglich das unheil abwenden, das er kommen sehe (πρὸς γάρ τινος | ὄρνιθος, nach Hartung's durch die scholien bestätigter vermuthung, d. i. έκ τινος σημείου, nämlich dem in den mienen des Theseus aufsteigenden zorne). Mit  $\mu \dot{\eta}$   $\sigma \varphi \dot{\eta}$ λης scheint mir absichtlich zurückgedeutet zu sein auf die ankündigung der Aphrodite v. 6 σφάλλω δ' δσοι φρονοῦσιν εἰς ἡμᾶς μέγα, die jetzt in erfüllung gehen soll. Für δόμους, welches nach Kirchhoff's ansicht aus dem vorausgehenden versende eingedrungen ist, wäre das geheimnissvolle τινά ganz passend, vgl. Med. 94. Soph. Ai. 1138. Endlich ist noch zu bemerken, dass die in drei trimeter zusammengefasste zwischenbemerkung des chores besser als die lange dochmiendeclamation der pause des brieflesens entspricht, welche nur kurz sein darf.

Mit den bezeichneten versen fällt nun auch die unangenehme wiederholung weg, welche in den worten έμοι μέν οὖν αβίστος βίου τύχα πρός τὸ κραν | θεν είη τυχεῖν liegt, nach v. 821 καταzονά μεν οὖν άβίοτος βίου. Die worte lassen aber ziemlich sicher errathen, woher die verse stammen. Sie wurden wahrscheinlich im ersten Hippolyt von Theseus gesprochen, nachdem er den tod der Phädra erfahren hat, die sich dort jedenfalls erst nach dem schrecklichen ende des Hippolyt getödtet hat, s. Welcker, Gr. Tr. II, 742. Es ist gewiss nicht unwahrscheinlich, dass der dichter den einmal erfundenen kräftigen ausdruck des verzweiflungsvollen schmerzes bei derselben gelegenheit in beiden stücken gebraucht hat, und zwar im zweiten mit einer steigerung (von allerdings zweifelhafter richtigkeit) durch κατακονά für τύχα. Im munde des chors jedoch ist diese äusserung der theilnahme entschieden zu stark. Dem chor gehören nur v. 869 - 70 an. Was nun die mehrfach geänderten worte eln zuxelv anbetrifft, so könnte allerdings τυχείν allenfalls grammatisch als pleonasmus entschuldigt

werden mit Or. 1138 und Heracl. 930. Aber der ausgedrückte gedanke ist verkehrt. Wer die verse auch sprechen mag, er kann in anbetracht des unglücks (πρὸς τὸ κρανθέν) nur entweder die behauptung aussprechen, dass das leben unerträglich geworden sei, oder sich den tod wünschen, nicht aber ein unerträgliches leben. Mit κρανθέν ist der erste gedanke geschlossen, εἶη τυχεῖν gehört zu einem andern satz, und zwar denke ich mir, es sind die schlussworte von der klage des Theseus (derselbe versschluss Rhes. 594), welche der betreffende leser nur bis κρανθέν vollständig an den rand schrieb (an der stelle wo das zweite unglück beklagt wird, wenn auch ein anderes als im ersten stück) und zwar etwa mit punkten oder der bemerkung κ. τ. λ. . . . . (bis) εἴη τυχεῖν. Ich nehme also hinter κρανθέν eine lücke von mehreren versen an.

Eine weitere interpolation aus dem ersten stück erkenne ich in v. 879-80.

olov olov είδον ἐν γραφαῖς μέλος | φθεγγόμενον, τλάμων. Sie enthalten eine bei so kurzem zwischenraume unerträgliche wiederholung von 877 (βοᾶ δέλτος ἄλαστα). Was nach ihrer beseitigung übrig bleibt, hat jedenfalls den vv. 882—4 entsprochen, und zwar sind es je fünf dochmien gewesen in je drei zeilen, doch sind dieselben zumal an der ersten stelle 877—8 so stark interpolirt, dass sie kaum mit einiger wahrscheinlichkeit herzustellen sind (δέλτος ἄλαστά μοι βοᾶ· πᾶ φύγω; | μέγα βάρος χαχῶν.?) Wenn v. 884 πόλις richtig ist oder wenigstens ein anderer ausruf gestanden hat, so wird dies wohl auch hinter 878 der fall gewesen sein. Vielleicht hat der interpolator dafür τλάμων an's ende gesetzt an stelle des zu φθεγγόμενον nöthigen objects (χαχά?). Auch δλοόν und δλόμενος deuten, an denselben versstellen befindlich, einen parallelismus an.

Dass die ganze partie, v. 8 6-84, nach einem künstlerischen schema gebaut sei, ist mit sicherheit anzunehmen, da bei den vorausgehenden und folgenden stücken eine symmetrische anordnung unzweifelhaft vorhanden ist. Bei 811 - 55 schliesse ich mich im wesentlichen an Weil an: 811-16 = 852-55 (lücke) chor, und zwar setze ich je einen halbchor an, nach der notiz bei 852 in BBC, 817-33 = 836-51 Theseus (v. 848-51 ist aber nicht erst von Kirchhoff, sondern schon von Musgrave dem Theseus zugewiesen). Für 885 — 980 hat Hirzel die beabsichtigte symmetrie evident nachgewiesen, für v. 983 - 1101 behalte ich mir den nachweis einer anderen gliederung vor als sie Hirzel annimmt. Zwischen diesen partieen stehen nun die vv. 856 - 84, deren anordnungsgesetz in überzeugender weise noch nicht dargelegt ist. Es ergiebt sich einfach genug. Die scene zerfällt in äusserungen vor lesung des briefs und nach derselben. Die äusserungen des Theseus 856 - 65 sind nach gedankenabschnitten handgreiflich in 2, 4, 4 versen angeordnet, ebenso die 2. hälfte: 2 (Theseus) 4 (1

chor + 3 Theseus) 4 (1 chor + 3 Theseus). In der mitte zwischen beiden gruppen stehen die trimeter des chors 871—3, also dasselbe anordnungsprinzip wie bei der vorausgehenden gruppe 811—55 und der folgenden 885—98 (ebenso 565—600 nach Weil).

V. 874 — 5:

οζμοι τόδ' οξον άλλο πρός κακώ κακόν, οὐ τλητὸν οὐδὲ λεκτόν. ὧ τάλας ἐγώ.

Das fehlerhafte τλητόν schleppt sich durch alle ausgaben fort, obwohl das richtige längst gefunden ist. Die wiederholung des schon 846 ausgesprochenen gedankens fällt umso unangenehmer auf, weil durch beseitigung des dort offenbar beabsichtigten nachdrucksvollen gleichklangs zwischen τλητόν und δητόν der ausdruck abgeschwächt ist, während das gesteigerte unglück vielmehr eine gesteigerte affectsäusserung verlangt. Nun hat der scholiast zu v. 846 die bemerkung δ ούτε σιωπάν δύναμαι (μέγα γάρ έστιν) ούτε λέγειν. Aber die worte είδον άλγος οὐ τλητον οὐδε δητόν haben dort einen ganz andern sinn: "Nicht zu tragen, nicht zu sagen ist mein unglück" d. h. nicht erschöpfend zu schildern, sondern ich kann es nur mit dem einen wort zusammenfassen: ich bin verloren, αλλ' ἀπωλόμην. Dass der tod der Phädra nicht verschwiegen werden kann, ist selbstverständlich; die erklärung passt also gar nicht dorthin, wohl aber giebt sie bier einen neuen, sehr geeigneten ge-Theseus meint, der frevel, von dem der brief spreche, sei so abscheulich, dass er ihn nicht über die lippen bringen könne, andererseits könne er ihn aber, eben weil er so gross sei, auch nicht ignoriren und verschweigen. Das scholion zu v. 846 bezieht sich sicher auf v. 875 und ist an die falsche stelle gekommen, geradeso wie 892 eine zu ἀμπλακών geschriebene bemerkung vielmehr zu ώλεσας v. 835 gehört. Aber σιωπάν οὐ δύναμαι kann nicht die umschreibung von οὐ τλητόν sein. Ich hatte οὐ πρυπτόν vermuthet bevor ich auf Reiske's στεπτόν aufmerksam wurde, welches sicherlich richtig ist. Kommt auch die form zufällig sonst nicht vor, so ist sie doch ganz regelrecht und στέγειν steht =  $\sigma \iota \omega \pi \tilde{\alpha} \nu$  bei Euripides El. 273. Phoen. 1214. Frg. 376 892, 3 und (nach Enger's verbesserung für κούπτειν) Frg. 415. Dieselbe paronomasie zwischen oreyer und leyer Soph. Phil. 136. Entweder ist von einem geschmacklosen leser τλητόν wegen v. 846 als coniectur übergeschrieben, oder vielleicht auch als erklärung, wird doch auch Phoen. 1214 στέγειν im schol. mit ὑπομένειν, φέ $q_{\epsilon i \nu}$  erklärt, während es offenbar =  $\pi q \hat{\nu} \pi \tau \epsilon i \nu$ ,  $\sigma_i \omega \pi \tilde{\alpha} \nu$  ist.

Altona. Th. Barthold.

#### 16. Zu Plutarch. vit. Cicer. cap. IX.

Plutarch berichtet hier eine witzige antwort, die Cicero einst dem bekannten Vatinius gab, von welchem Vellej. Pat. II, 69 sagt: homo, in quo deformitas corporis cum turpitudine certabat ingenii.

Besonders hässlich war sein, von kropfartigen verhärtungen bedeckter, unförmlich dicker hals (strumae Cic. χοιράδες Plut. fauces concisae Sen.). Dieser tritt einst während der prätur Cicero's mit einem verlangen vor dessen tribunal und äussert sich, als Cicero lange zaudert und überlegt, höchst ungehalten darüber: Έπεὶ δ'Οὐατίνιος, ἀνὴρ ἔχων τι τραχὺ καὶ πρὸς τοὺς ἄρχοντας δλίγωρον ἐν ταῖς συνηγορίαις, χοιράδων δὲ τὸν τράχηλον περίπλεως, ἢτεῖτό τι καταστὰς παρὰ τοῦ Κικέρωνος καὶ μὴ διδόντος ἀλλὰ βουλευομένου πολὺν χρόνον, εἶπεν, ὡς οὐκ ἄν αὐτὸς διστάσειε περὶ τούτου στραστηγῶν, ἐπιστραφεὶς ὁ Κικέρων, ,,Αλλ' ἐγὼ" εἶπεν ,,οὐκ ἔχω τηλικοῦτον τράχηλον". Dazu sagt Büchsenschütz (in seiner ausgabe, Berlin 1857): "ein breiter nacken gilt als zeichen der unverschämtheit" und citirt Plut. Mar. 29; ebenso erklärten es andere vor ihm z. b. Barton: crassa cervix inverecundiae argumentum mit berufung auf Sen. rhet. excerpt. contr. l. III.

Suchen wir zunächst nach einer erklärung dieser, auf den ersten blick auffallenden anschauung, so lässt sich der ausdruck bei Plut. Mar. 29: πλατύν φορεῖν τὸν τράχηλον wohl ähnlichen redensarten im deutschen (den nacken hoch tragen) an die seite stellen, und bezeichnet also anmassung, stolzes selbstgefühl. An einer zweiten stelle (Cic. in Verr. act. II, 3, 59: qui erunt tantis cervicibus?) denkt man besser an den starken nacken, der grosses auf sich zu nehmen vermag, woraus sich weiter die für die dritte stelle (bei Senec. rhet. intueri, quis essem, qui tam crassas cervices haberem) passende bedeutung des kühnen muthes, wol auch

der dreistigkeit und unverschämtheit entwickeln konnte.

Ich glaube jedoch, dass wir uns bei der gewöhnlichen erklärung unserer stelle nicht beruhigen können, da darnach die antwort Cicero's nicht witz sondern nur plumpe grobheit enthält. Cicero hätte dann richtig in seiner zurückweisung des Vatinius an den körperlichen fehler desselben, den er ihm bei jeder gelegenheit aufmutzt, (cf. pro Sest. 65. 135. in Vat. 2, 4. 4, 10. 16, 39. ad Att. II. 9. 2. Plut. Cic. 26, wo er ihn ολδοῦντα ξήτορα, einen schwülstigen redner, nennt) boshafter weise erinnert, aber der gedanke, den der gebrauchte ausdruck τράχηλος in übertragener bedeutung giebt, wäre nur durch seine grobheit beleidigend, sonst aber völlig matt und nichtssagend. Denn auf die worte des Vatinius "ich würde an deiner stelle nicht so lange schwanken" hätte Cicero (wenn wir den bildlichen ausdruck fallen lassen) geantwortet: "ich bin auch nicht so anmassend, wie du". Sollte Cicero so genügsam gewesen sein, an der blossen erwähnung des vielgeschmähten τράxnlos seinem witze schon genug gethan zu haben?

Ich glaube, dass Cicero's witz, der auf dem doppelsinne des von Vatinius für "schwanken" gebrauchten wortes beruhte, durch die übersetzung in's griechische bei Plutarch verwischt ist. Wir werden daher dem wahren sinne desselben näher kommen, wenn wir den griechischen ausdruck (diore(zew)) wieder in's lateinische retrovertiren. Nehmen wir an, dass Vatinius "nutare" gebraucht hat. Zunächst heisst es "schwanken, keine feste ansicht haben" und so meint es Vatinius, wenn er sagt: ego si praetor essem, non ita nutarem. Cicero aber denkt an die ursprüngliche bedeutung "mit dem kopfe hin und herwackeln" und erwiedert darauf: "ja freilich, aber ich habe auch nicht einen so schönen, dicken hals, der jede bewegung des kopfes, jedes schwanken dir unmöglich macht."

Riga. E. Kurtz.

## B. Auszüge aus schriften und berichten der gelehrten gesellschaften sowie aus zeitschriften.

Revue archéologique 1873. nr. 1. Januar. G. Colonna - Ceccaldi: Die patera von Idalium, forts. (s. 1872 nov.). Der verf. kommt zu dem schluss, dass die auf derselben gravirte göttin die Isis-Astarte von Byblos ist, wie sie sich auf authentischen phönicischen steinen befindet. Dies weist er aus den asiatischen attributen der figur und aus der deutlichen astronomischen rolle, welche sie in der composition spielt, nach. Er hält dafür, dass die schaale kein votivgefäss, sondern zum häuslichen gebrauch bestimmt gewesen ist, und schreibt sie der mitte des fünften jahrhunderts zu, der zeit, in welcher der attische einfluss den ionischen in Kypern su ersetzen anfing. — G. Colonna: zusatz zu seinem aufsatz 1872, oct., enthaltend die beschreibung der diesem januarheft beigegebenen statuen des tempels zu Golgos, von denen eine den chaldäischen, die zweite den ägyptischen, die dritte den kleinasiatischen einfluss deutlich zeigt. - F. Dutert: studie über die bauart des öffentlichen palastes der Cäsaren auf dem mons Palatinus. 1. über die geschichte des mons Palatinus. Der verf. skizzirt nach den alten quellen die ansiedlungen auf demselben, namentlich die Roma quadrata, und die allmähliche entstehung und umwandlung des palatium, sowie die verschiedenen aufgrabungs - und restaurationsversuche. — E. Miller: Ueber zwei griechische inschriften welche auf der insel Thasos entdeckt worden sind. 1. artikel. Der verf. giebt zuerst nachricht von einem dort aufgefundenen kolossalen adler und liest die erste inschrift: 'Ρούσενος Γερμανοῦ ολωνοσχόπος "Αραψ πόλε[ω]ς επιτιμίας Κανώ[θα] Γερμανῷ τῷ υἱῷ ζήσαντο ξτη κβ'. Μνήμης χάριν. Der verf. bringt mit der erklärung, ein fragment aus dem 24. buch der römischen geschichte Appians, welches den titel 'Αράβιος führte — ein fragment, welches er 1869 in dieser Revue veröffentlicht hat, in verbindung. — D'Arbois de Inbainville: Bemerkung über eine inschrift von Voltino in Brescia. Der verf. weist die in Kuhn's beiträgen, bd. VI, von Siegfried und Stokes versuchte erklärung der inschrift zurück, indem er nachweist, dass Jugavia nicht "protector" heissen könne, sondern, wie aus corp. inscr. lat. nr. 4887 hervorgeht, ein weiblicher eigenname ist. — G. Tholin: Bemerkung über einen gallorömischen kirchhof bei Razimet (Lot-et-Garonne); mit beschreibung und abbildung eines dort gefundenen gefässes. — Ch. Lucas: Neue entdeckungen auf dem forum Romanum, übersetzt aus Gazetta ufficiale del regno d'Italia. — Unter den archäologischen nachrichten findet sich die entdeckung einer alten römischen stadt bei Eu durch Cochet; die beschreibung einer römischen strasse, die bei Chérac aufgefunden worden ist, nebst der inschrift: Impe(r. An)toni(no) Pio Fe(l.) Maxim(o) cos. II. me(rito). — Anzeige von Bréal, Einige worte über den öffentlichen unterricht in Frankreich.

Nr. 2. Febr. Fr. Lenormant: Die älteste inschrift in assyrischer sprache, im Louvre, mit facsimile und übersetzung. — Th. Roller: Saint-Clément de Rome, forts. (1872 nov.). — F. Dutest: Studie über die bauart des öffentlichen palastes der Cäsaren auf dem mons Palatinus, mit einer zeichnung der blossgelegten ruinen und plänen, sowie einer herstellungsansicht. — E. Flouest: Aufgrabungen in Magny-Lambert, forts. (s. 1872, dec.). Entdeckung eines frauengrabes, nebst aufzählung und beschreibung der darin gefundenen schmuckgegenstände in gold und bronze, armbänder, ein stirnband etc. — M. Bréal: Welche stelle soll die vergleichende grammatik im klassischen unterricht einnehmen? Der verf. verlangt von dem lehrer die kenntniss derselben, will sie aber im gymnasium nur mit mass anwenden lassen. — De Saulcy: Nekrolog de Rougé's. — Unter den nachrichten wird die auffindung uralter gallischer giessereien in Savoyen mitgetheilt. —

Nr. 3. März. Th. Roller: Saint-Clément de Rome, forts.

— J. de Witte: Eine bronzene figur Apollo's in altem stil, in der umgegend von Athen gefunden; sie befindet sich jetzt im Louvre; mit abbildung; der verf. schreibt sie etwa dem jahr 480 v. Chr. g. zu. — E. Miller: Ueber zwei auf der insel Thasos gefundene griechische inschriften. 2. artikel. Der verf. erklärt zuerst zwei von ihm 1865 in der rev. arch. veröffentlichte inschriften und re-

stituirt die neu eingeschickte in folgender weise:

Θεά 'Ρώμη και αὐτοκράτορι Καισαρ[ι Θεού υίος Θεος Σεβαστώς και τη πόλ[ει

Ευφριλλος Σατύρου καὶ Εκατ[αῖος Τὸ μαρμάρινον στρώμα τοῦ ναο[ῦ κατεσκεύασεν.

έχ τῶν ἐπιδεδομένων ὑπ' αὐ[τῶν δωρεῶν

Θ[a] ρσήνως Ήγησιπόλεως φιλόχαισας χ[ul φιλοςώμαιος. Dumont: Ein Apollo gewidmetes votiv-basrelief, mit abbildung. Dies von Ceccaldi in Golgos aufgefundene denkmal stellt Apollo sitzend und eine schaale und eine leier haltend dar; es nähern sich ihm personen, welche ein opfer darbringen, andre führen einen tanz aus, noch andere feiern ein gastmahl. Nach dem verf. besteht das

interesse des denkmals darin 1) das zweite bisher bekannte figurendenkmal zu sein, welches den thiasos darstellt; 2) ein gastmahl darzustellen, welches nicht zu einer leichenfeierlichkeit gehört; 3) die drei verschiedenen acte einer religiösen feierlichkeit zu vereinigen, nämlich das opfer, den tanz und das gastmahl. — A. Lebègne: Bemerkungen über Skyros. beschreibung der insel und der dort noch vorhandenen antiquitäten. Inschrift auf der stelle des hauses Périnis gefunden:

Νικασίων Δημητρίου 'Ατηνεύς ε[ἔπε]ν · ἐπειδὴ τῆς καταλεγείσης κανηφόρου ὑπὸ τοῦ ἄρχοντος 'Αθη- νίωνος τοῦ Διονυσίου [Τ]ιμοξένας ὁ πατὴ[ρ] 'Αρκεσί- δημος τήν τε πομπὴν [ἔ]πευσχη[μό]νησε ὡς ἢ-

5. δύνατο βέλ[τι]σ[τ]α καὶ θῦ[μα] παρέστησεν τῶ[ι θεῶι καὶ τὰ λοιπὰ ἀνεστ[ρ]άφη φιλοτίμως καὶ εὐσεβῶς καὶ ἀκολούθως τῆι Αθηναίων προαιρέσει ὅπ[ω]ς οὐν ἐφ . . . ος ἤ πᾶσι τοῖς φιλοτίμως τ[ι]μεῖ[ν] βουλομένοις καὶ φιλοδοξ[ίαν] ἐπι-

10. δεί ξ[ο]υσιν [πρὸς] τ[ὸν] δημον άγαθηι τύχηι, δέδοχθαι τῶι δήμ[ωι] ἐπαινέσαι Α[ρ] κεσίδημον [Π] εισικράτου Ραμνούσιον εὐσε[βε]ίας ἔνεκεν της πρὸς τοὺς θε-οὺς καὶ φιλοτιμίας της εἰς τὸν δημον καὶ στεφα-ν[ω]σαι αὐτὸν κ[ιττοῦ] στεφάνω ἀναγράψαι δὲ

15. και το ψήφισμα τόδε τον γραμ[μ]ατέα τοῦ δήμου εν στήλη λιθίνη [κ]αι στήσαι εν άγοραι είς [δε] την άναγραφην της στήλης και τη [ν ά]νάθεσιν με[ρί-σ]αι τον ταμίαν τοῦ δήμου το γενόμενον ἀν[άλω-μα.

Ο δημος.

[In zeile 8 ist vielleicht ἐφορατός = ἔποπτος, spectabilis, zu restituiren. H. J. H.]. — L. Heuzey: Deuriopos und der lauf des Erigon. Der verf. weist aus inschriften nach, dass das land der Deurioper bei dem dorfe Tsepikhovo an das gebiet der Pelagonier gegränzt habe; die landschaft Deuriopos umfasste, wie aus Liv. XXXIX, 33, XXXI, 39 und Strab. 327 hervorgeht, den norden der ebene von Monastir mit den städten Bryanion, Alalkomenai und Stybara; dieser letztere ort entspricht dem jetzigen Perlépé, wie aus der von dort nach Monastir gebrachten inschrift hervorgeht: "Ετους ζξω' Φρόντων Διονυσίου Στυβερβαΐος ὁ αντάρχων Διονυσίου του υίου του άγορανόμου τους κείονες (st. κίονας) mol[e]. Das hier angegebene jahr 876 würde nach der ältesten macedonischen aera bis 130 n. J. Chr. hinuntersühren, nach der römischen zeitrechnung auf 123 n. J. Chr. Aus Treskavetz hat der verf. folgende inschriften mitgebracht: ᾿Απόλλωνι Ὀτευδωνώ Τ[ίτος] Φλαούιος 'Αντιγόνου υίος 'Απολλόδωρος ευξάμενος und: Ετους ξσ'. Φλαουία Νείχη Νειχάνδρου 'Απόλλωνι Ετευδανίσχορ εὐχήν. Den beinamen Apollo's Ότευδανός und Ετευδανίσκος bringt

der verf. mit Ολτόσυρος Herod. IV, 59 Hesych. Γοιτόσυρος, corp. inscr. Graec. nr. 6013 zusammen. Er beschreibt sodann den bisher noch nicht genau bekannt gewesenen lauf des Erigon und erklärt, nach Liv. XXXI, 39, aus der topographie den feldzug des Sulpicius gegen Philippus. Auf einer säule, welche keine grabstele gewesen sein kann, hat er den gruss [Ε] ὖτυχεῖτε ἄπα[ντες] an die vorübergehenden entziffert. — D'Arbois de Jubainville: Der gallische gott Belenus und die gallische göttin Belisama. verf. nimmt Siegfried's etymologie des namens Belenos, ursprünglich Balanos, vom sanskrit. g'valanos, glänzend, an und leitet von dem namen mehrere französische ortsnamen ab; Belisama scheint ibm zusammengesetzt aus Belo, licht, und Sama, Samis, sanft. Der verf. macht gelegentlich die bemerkung, dass mancher deutsche gelehrte, dessen belesenheit man bewundert, seine weisheit aus Martin, Religion des Gaulois, 1727 hergeholt hat, ohne seine quelle zu nennen. — A. Bertrand: Ein tumulus Tauriens. schreibung und abbildung zweier dort gefundenen töpfe, welche genau den in gallischen und germanischen gräbern gefundenen gleichen. - Unter den nachrichten befindet sich eine beschreibung prähistorischer kegelförmiger höhlen, welche, mit asche gefüllt, im departement Eure-et-Loire gefunden worden sind und welche den von Tacitus Germ. 16 beschriebenen unterirdischen wohnungen gleichen, so wie ein bericht von Roller über die neuesten entdeckungen in Pompeji. — Anzeige von Dupont, Les Temps préhistoriques en Belgique, einem buche, welches von E. de Barthélemy sehr gerühmt wird.

Nr. 4. April. Abbé Grasilier: Denkschrift über ein in Saintes 1871 entdecktes gallo-römisches grab. Mit vielen abbildungen und beschreibung der in demselben gefundenen vasen, gläsern, krystallen, bronzekästchen, halsbändern. Münzen, welche das datum des begräbnisses angeben könnten, sind nicht zum vorschein gekommen. Kaum ist jemals in einem grabe ein reicherer fund gemacht worden. — Quicherat: Ein von Lafontaine übersetzter vers des Caecilius bei Cic. Tusc. I, 14 de senect. 7. Um den vers zu berichtigen, liest der verf. statt Serit arbores quae alteri saeculo prosint, nur mit versetzung des worts alteri: Serit arbores quae saeclo prosint alteri. Der verf. gesteht, dass dieselbe conjectur schon 1829 von Spengel gemacht ist; er hat geglaubt, seine eigne emendation und die begründung derselben veröffentlichen zu sollen, da Ribbeck, so oft er auch Spengel citirt, von seiner verbesserung nicht gebrauch macht, nicht einmal erwähnung thut. — Dumont: Eine liste athenischer eponymen. Nach einer von Eustratiadis Έφημ. ἀρχαιολ. neue serie p. 405 veröffentlichten insshrift, welche früher von Pittakis Έφημ. άρχαιολ. nr. 578 mangelhaft gegeben worden war. Der verf. verbessert hiernach einige angaben in seinem Essai sur les archontes athéniens. — E. Miller: Geschichtliche Manuel Comnenus an und befinden sich in der bibliothek zu Venedig. Der verf. empfiehlt sie den lexikographen, welche eine reiche ernte neuer wörter in denselben finden können und druckt hier zuerst eines von 125 versen ab. — E. Desjardins: Zwei neue stempel römischer augenärzte. Mit facsimile's. Der verf. liest:

- 1. M(arci) L . . . Maritumi Paccianum ad aspritu (dines).
- 2. M(arci) L... Maritumi Dialepidos ad....

  Sie stammen aus dem walde von Laignes im Canton Ribécourt (Oise). Der verf. erklärt die heilmittel, ergänzt und verbessert einige der von Grotefend gesammelten stempel und giebt an, dass jetzt 131 solcher stempel bekannt sind, während Grotefend nur 114 aufführt. R. F. Le Men: Die entdeckung von Vorganium, der hauptstadt der Osismii. Ein alter meilenstein, welcher bei dem dorf Kerscao steht, trägt die inschrift:

TICLAVDIVS
DRVSIFILIVS
CAESARAVGV
GERMANICVS
... NTIFEXMAXIMV ...
TRIBVNICIAPOT
IMPXIPPCoS . II (vielmehr III)
DESIGNAVS IIII
VORGANMPVIII.

Die inschrift ist aus dem jahre 46 n.Chr. Demnach lag Vorganium an der spitze von Plouguerneau (Finistère) an der Mündung des Aber-Vrac'h. Danach bestimmt der verf. die gränzen der Osismii bis zum fluss Couesnon im osten und weist den Curiosolites die diöcese Cornubia an. — Unter den nachrichten wird die auffindung einer noch mit farben geschmückten marmorstatue der Venus in Pompeji, weiteres über die ausgrabung des tempels der Diana in Ephesus durch Wood, die entdeckung einer römischen strasse in Lyon, die auffindung einer alten lampe, eines marmortorso's und eines salbgefässes in Servadio bei Rom mitgetheilt. - Anzeigen von Le Bas und Waddington, Voyage archéologique en Grèce et en Asie-Mineure, von Spencer Northcote et Brownlow, Rome souterraine, traduit par P. Allard; von Fabretti, Primo supplemento alla raccolta delle antichissime iscrizioni italiche, von Garucci, Storia della arte cristiana, von Benndorf, griechische und sicilische vasenbilder.

Nr. 5. Mai. Th. Roller: Saint-Clément de Rome, schluss. — Maspero: die stele der intronisation in Djebel-Barkal gefunden. — E. Desjardins: Vorgium und Vorganium. Der verf. erklärt sich mit der ansetzung der stadt Vorganium in Plouguerneau, welche Le Men (s. o. april) aussindig gemacht hat, einverstanden, setzt dagegen Vorgium der tab. Peut. nach Carhaix, wohin die

meisten geographen, beide städte zusammenwerfend, bisher auch Vorganium verlegt hatten. — Colonna - Ceccaldi: Inschriften auf thongefässen der insel Cypern; mit erläuterungen von Dumont. Obgleich Thasos, Rhodus und Cnidus das monopol der vasenfabrikation hatten, findet sich in der sammlung Ceccaldi's auch Paros, Colophon, Naxos, Ikos und Beyrouth (BHPYTI) vertreten; ganz neue namen sind Αρκης, Δεινάρατος, Επτώδαμος, Θεσμόκριτος; als fabrikanten anderwärts noch nicht aufgeführt sind: 'Αξιός, 'Αριστωνίδας, Αήμων, 'Ερύμνης, 'Ιππόνιχος, Κλεΐτος, Μάνις, Νί-κανδρος, Πολύξενος, Παυσίας, Σιμωνείδας, Φίλαρμος. Eine der vasen trägt einen stempel auf jedem henkel 1, Αμύντας und 2, ἐπὶ Ξενοφῶντος Ύαχυνθίου. Auf einer vase sind die legenden im kreise um die blume von Rhodus eingegraben; davon lesbar: ¿#  $A = \sigma v [\tau i \delta \alpha] A = \Delta i \delta v [v]$ . Auf einer vase steht der name des besitzers Aντίπατρος. — A. Bertrand: Zwei bronzene pferdegebisse aus Möhringen und Vaudrevanges (s. Schweizer anzeiger 1872 juli) mit abbildung. Der verf. nennt diese und andre ähnliche bronzegegenstände ", celto-hyperboréens" und glaubt, dass sie aus dem Kaukasus durch das Donauthal herübergekommen sind. — E. Renan: Ueher die inschrift Mescha's. - G. Perrot: Die kunst Kleinasiens, ihre anfänge, ihr einfluss. Der verf. zählt die monumente auf, die er besprechen will und giebt den allgemeinen charakter der architektur und sculptur Phrygiens, Lydiens und Kappadociens an. -E. Miller: Geschichtliche gedichte des Theodoros Prodromos, fortsetzung. — Unter den nachrichten findet sich folgende inschrift aus Genf:

AEMILIO M · FEIL
VOL · TVTORI · IIII VR
I · D · PRAEF · FABRVM
FLAM · MARTIS · FLAM ·
ROMAE ET AVGVSTI
L AEMILIOS L · F · TVT

Ferner ein bericht über die denkmäler aus der steinzeit in Thessalien, sodann die beschreibung eines in Paramythia in Epirus ent-deckten sarkophags, und die anzeige von der auffindung zweier marmorstatuen aus der römischen zeit in Athen, welche wahrscheinlich Aesculap und Hygiea darstellen. — Anzeige von Desjardins, La Table de Peutinger.

Nr. 6. Juni. A. Bertrand: Gerippte eimer oder kästchen von bronze. Eimer dieser art, wie sie in Marzabotto und in Magny-Lambert (s. rev. arch. 1872 dec.) gefunden worden sind, werden in abbildungen gegeben. Der verf. möchte den bronzegegenständen, welche in Hallstadt, im Hannöverschen, etc. gefunden worden sind, weil ihnen die eleganz der etruskischen arbeit abgeht, wie die oben erwähnten pferdegebisse, einer celtisch-hyperboräischen fabrikation zuschreiben. — G. Perrot: Die kunst Kleinasiens, ihre

anfänge, ihr einfluss (schluss). Der verf. bespricht die grabmäler, die paläste, die tempel und unterscheidet, was darin dem ägyptischen, und was dem assyrischen einfluss zuzuschreiben ist. Zuletzt zeigt er, dass, wie schon Longpérier und Gerhard behauptet haben, die kleinasiatische kunst zwischen Assyrien und Griechenland vermittelnd gewirkt hat. — Eug. Grébau: Hymne an Ammon-Ra. — Ch. Clermont - Ganneau: Neue jüdische gebeinebehälter, mit abbildungen. — E. Miller: Historische gedichte des Theodoros Prodromos. — Th. Roller: Aufgrabungen auf dem Forum 1872 — 1873. — Unter den nachrichten findet sich ein bericht (aus dem Daily-Telegraph) über die nachgrabungen, welche in Babylonien und Assyrien auf kosten dieser zeitung durch Georg Schmidt veranstaltet werden, ferner die nachricht von der auffindung des piedestals der reiterstatue Domitians in Rom, sowie von der entdeckung gallo-römischer gräber in Pompelle bei Reims. - Anzeige von E. Burnouf, La Légende athénienne, Etude de mythologie comparée, und von Biardot, Les Terres cuites grecques funèbres dans leur rapport avec les mystères de Bacchus.

Nr. 7. Juli. De Saulcy: Ueber einen punkt der ägyptischen archäologie. Im anschluss an Chabas' buch über den papyrus, welcher die inhaltsangabe der reise eines ägyptischen officiers nach Syrien enthält, versucht der verfasser die mechanischen vorrichtungen zu entwickeln, durch welche die Aegypter ihre obelisken transportirten und aufrichteten (dazu eine zeichnung). — Delaunay: Ueber die echtheit des buchs Philo's von Alexandrien von 'dem contemplativen leben (s. Rev. arch. 1871. nr. 11. Phil. XXXIII, p. 575). Der verf. sucht aus äussern gründen, die einwendungen von Graetz, geschichte der Israeliten III, 464, entkräftend, und aus innern, durch vergleichung vieler äusserungen mit andern stellen aus unbezweifelten schriften Philo's, den beweis zu führen, dass dieses buch von dem alexandrinischen juden herrührt und bemüht sich zu zeigen, dass derselbe in der schilderung des lebens der Therapeuten nicht bloss ein wünschenswerthes ideal, sondern die beschreibung wirklicher zustände aufstellt. - Miller: Geschichtliche gedichte von Theodoros Prodromos (s. nr. 6) fortsetzung. — Heuzey: Entdeckung der ruinen von Stobi. Der verf. theilt zuerst inschriften aus dem thale Lajetz mit.

1) Τ(ιβέριον) Κλαύδιον, Φόρτιον, οὖετρανὸν στρατευσάμενον ἐν πραιτωρίφ, ἐτῶν ξε, ἐποίησαν τὰ τέχνα Τ(ιβέριος) Κλαύδιος Πρόχλος, Μάξιμος Κλαύδιος καὶ Αἰλία Πρόχλα ἡ σύμβιος, κατὰ διαθήχας, ἑαυτοὺς καὶ τὰς ἀδελφὰς Κλαυδίας Δημονείκην καὶ Πρόχλαν, ἔτους . . .

2) Τι(βέριος) Κλαύδιος Ροῦφος, οὐετρανὸς ἐκ πραιτωρίου, δράκοντι τῷ φόξε τειμωμένω, δωρον. Der drache selbst, eine schaale mit einem ei vor sich habend, ist auf der inschrift abgebildet.

3) Διὶ ᾿Αγοραίφ εὐχὴν Π(ούβλιος) Αϊλιος Φησιιανὸς (? oder Ἰγετιανὸς) Πρόκλος, ἔτους ειτ. Ueber der inschrift das bild des gottes (?) mit dem speer in der linken, und einer opferschaale in der rechten, aus welcher er die libation auf einen altar giesst.

Diese drei inschriften besinden sich auf einzelnstehenden selsmassen. In Ressova auf einer steinplatte der kirche sindet sich die inschrift Ἡραχλῆ Θεῷ μεγίσστφ — Μελέαγρος Μενά[ν]δρο[ν] τοῖς συνθιασίταις — Μαχεδών Μαχεδόν[ος] Ἑρμογένης Μαχεδόνος, Γαῖος Μελεάγρου υίὸς, Γαῖος Λίβιος . . . . Αχύλλας καλ Αμέριος ΄ Αχύλλου . . . .

Auf einer säule: Αὐρηλία ᾿Αλεξάνδο[ε]ια τῆ θυγατοὶ Δαλτιανῆ. Auf einer säule: Αἴλιος Σεχοῦνδος Νεχολάου Κλαυδίω Νεχο-

λάφ τῷ πατροπο[ι]ητῷ ἐδίῳ ἐποιήσα[μεν] (?) ἡμεῖς (?)

Auf einer stele, auf welcher zwei männer und zwei frauen dergestehlt sind:  $\Gamma ala \ Tl\tau ov - Bv \rho \delta l\omega v \ \Sigma l\tau a \ \tau \eta \ \sigma v \mu \beta l \omega v \ \epsilon av t <math>\tilde{\omega}$   $\tilde{\omega}$   $\tilde{$ 

Die stadt Stobi, jetzt Sméça, liegt — anders als die geographen annahmen — am einfluss des Erigonus (Tzerna) in den Axius (Vardar). Diese lage beweisen selbst die münzen von Stobi, auf denen man eine amazone zwischen zwei nymphen erblickt; es beweisen sie die ausdrücklichen worte lat. und griech. schriftsteller, wie Plinius, endlich auch die tab. Peutingeriana; man sehe auch Liv. XXXVIIII, 33; die an letztgedachtem ort erwähnte stadt Perseïs findet der verf. in Tikvech. inschriften aus Sméça (neugriechisch  $\sigma\mu\ell\xi\iota\varsigma = \mu\ell\xi\iota\varsigma$ ):

1) Οθαλερία Ιουλία Αθρελία Δεχυμία και Οθαλερία Γαία

τοῖς τέχνοις ἐχ τῶν ἰδίων μνείας χάριν (auf einer stele).

2) Κλαυδία Πρείσκα καὶ Αὶλία Πρισκίλλα Μευστρία πισταῖς μετράσιν (vielleicht μ[η] τερασιν anstatt μητράσιν; auf einer stele).

3) Imp(eratori) Caes(ari) divi Trajani Parthici filio, divi Nervae nepoti, Trajano Hadriano Aug(usto), pont(ifici) max(imo), trib(unitiae) pot(estatis) (tertium) co(n)s(uli) (tertium) municip(ium) Stobe(nsium), auf einer marmorplatte bei der quelle von Sirkovo. Der verf. theilt noch in abbildung ein basrelief mit, welches die dioskuren und zwischen ihnen eine göttin darstellt. ---Dumont: Normalmass  $(\sigma \eta x \omega \mu a)$  aus Naxos, das fünfte, welches bis jetzt bekannt geworden ist; die runden öffnungen entsprechen der ποτύλη und ihren bruchtheilen; zwei viereckige scheinen gewichten anzugehören; am rande befinden sich ziffern (in buchstaben) zur erklärung der masse. Der verf. theilt die übrigen normalmasse mit. - Archäologische nachrichten: Entdeckung der ruinen von thermen in Athen zwischen dem königlichen garten und dem tempel des Jupiter Olympicus (mit grundriss); inschriften (blosse namen) aus Thessalien. - Anzeigen: Lenormant, verbreitung des phonicischen alphabets; Longnon, pagi Gallici; Conestabile, monumenti di Perugia.

### 1. ABHANDLUNGEN.

#### XX.

#### Commentationes Cornificianae.

(Cf. sup. fasc. 3, p. 445).

- I, 5, 8: In invidiam trahemus, si vim, si potentiam factionem divitias eloquentiam nobilitatem clientelas hospitium sodalitatem adfinitates adversariorum proferemus et his adiumentis magis quam Eloquentiae substantivum pro eo veritate eos confidere aperiemus. quod est incontinentia, ex duobus libris restituit K, quibus nunc tertius Monasteriensis accedit. Non recte fecit Rubner in "Blätter für das baierische gymnasialschulwesen" tomi 8, p. 373 qui hoc substantivo improbato notionem desiderat, qua indicetur, male his adiumentis adversarios uti, sicut Cicero de Inv. 1, 22 scribat: eorum usus arrogans et intolerabilis. Quod Cornificium quoque addere potuisse concedimus, necesse fuisse negamus, cum ad invidiam adversariis conflandam iam satis sit dicere eos "his adiumentis magis quam veritate confidere", sed hoc certissimum est, si scriptor voluisset addere, eum non inter cetera substantiva incontinentiae notionem interpositurum fuisse, ut est Rubneri sententia, sed in extremo enuntiato aliquid additurum, ut fecit Cicero. Tollatur igitur cum Kaysero incontinentia proque ea scribatur eloquentia.
- I, 6, 10: Ab adversarii dicto exordiemur, et ab eo maxime, quod ille nuperrume dixerit; dubitatione utemur, quid potissumum dicamus aut quoi loco primum respondeamus, cum adfirmatione; si defessi erunt audiendo, ab aliqua re, quae risum movere possit, ab apologo fabula etc. Loquitur Cornificius de tribus "temporibus", in

quibus principio uti orator non possit; cum causam turpem habeat aut cum animus auditoris "persuasus esse" videatur ab eis qui ante contra dixerunt aut cum desessus sit eos audiendo, qui ante dixerunt. Iam postquam de duobus temporibus egit Cornificius, verhis "si defessi erunt" transit ad novam tertiamque partem, quare antea punctum ponendum. Neque probabile est, cum novam rem tractare incipiat scriptor, ad constructionem supplendam aliquid audiendum esse ex ea parte quae iam absoluta est. Eo minus autem de repetitione exordiemur futuri cogitare licet, quia etiam totum enuntiatum interponitur, quod incipit a verbis: dubitatione utemur. Neque ulla potest ratio inveniri, qua Kayseri explicatio probetur qui mente addi vult "utemur". Tantum abest ut hoc verbum ullo modo indicetur, ut vestigiis codicum apertis id fieri non posse demonstretur. In omnibus enim libris legitur ab aliqua re et rursus in omnibus, solo q<sup>8</sup> excepto, ab apologo. Quod autem dixit K videri praepositionem irrepsisse ex loco Ciceronis de Inv. 1, 25: sin res dabit, non inutile est, ab aliqua re nova aut ridicula incipere, id refutare non opus est. Sine dubio ex vera scriptura praepositio remansit, excidit verbum, quod quale fuerit, certo dici nequit; nam quod in nonnullis ex deterioribus, inter quos est Monasteriensis, legitur: ab aliqua re — incipiemus, non habet magnam auctoritatem, quamquam aliquid simile eius Cornificius scripsit.

- I, 9, 14: Tris res convenit habere narrationem: ut brevis ut dilucida ut veri similis sit; quae quoniam fieri oportere scimus, que mad modum faciamus, cognoscendum est. Ultima huius enuntiati verba inde a: quae quoniam tam languida sunt, immo futilia et inepta, ut a Cornificio scripta esse non possint. Post divisionem statim sequitur expositio, quae incipit a verbis: rem breviter narrare poterimus, prorsus eodem modo, ut l, 3, 5: genera causarum sunt quattuor: honestum turpe dubium humile. honestum causae genus putatur etc. vel II, 2, 3: (probabile) dividitur in causam et in vitam. Causa est ea e. q. s. Aliis locis sane transitio quaedam paratur, sed ea, quae sanam sententiam habeat velut II, 2, 3: huius constitutionis ratio in sex partis est distributa: probabile collationem signum argumentum consecutionem approbationem. horum unum quidque quid valeat, aperiemus.
  - 1, 9, 15: Item dilucide narrabimus, si ut quicquid pri-

mum gestum erit, ita primum exponemus. Leve est, quod item errore typothetae in maiorem Kayseri editionem irrepsisse videtur, in lemmate quidem notarum p. 224 scripsit rem dilucide narrabimus, ut est in ceteris editionibus et libris manu scriptis nec item sanam habet hoc loco sententiam. Sed aliud restat, de quo accuratius disputare operae pretium videtur: pro eo enim quod est in novissimis editionibus secundum plurimos et optimos codices: ut quidquid primum, antea ad latinitatem optimorum scriptorum magis accommodate, sed contra librorum auctoritatem legebatur: ut quidque. Ante omnia igitur necesse est ipsius Cornificii usum examinemus. Et ita quidem rem instituemus ut trium pronominum rationem habeamus, quae sunt quisquis, quisque, unusquis-Si igitur consuetudinem optimorum scriptorum respicimus, quisquis recte se habet his locis: II, 7, 10: summo dolore homines cogi ut quidquid sciant, dicant; IV, 4, 7: quisquis enim audivit de arte paullo plus, — omnia videre poterit; IV, 16, 23: quoquo modo possit, veneficio petat; IV, 49, 62 quod est apud Kayserum: quoquo modo ut sit tutus, neque nititur codicum auctoritate neque aliis exemplis e Cornificio petitis defendi potest. Quisque recte legitur his locis: 1, 2, 3: demonstrat, quo quidque loco sit collocandum; 1, 4, 7: quo modo quidque confici possit, aperiemus; II, 2, 2: primum ergo quaeremus, quemadmodum quamque causam tractare conveniat; II, 18, 27: meminisse poterimus, quid quoque loco dixerimus; II, 29, 46: complexio vitiosa est, quae non primum quidque, quod dictum est, complectitur (verba in codicibus paullum sunt turbata, sed quidqueprimum auctoritate eorum satis defenditur); III, 1, 1: interea prima quaeque — consequere; III, 3, 4: qua quidque ratione fieri oporteat; III, 3, 5: quoad cuique satis sit, ostendemus; III, 7, 13: ut quaeque quove tempore res erit gesta, ordine dicemus; III, 9, 16: in ordinem redigimus, ut certo quidque loco pronuntietur; (ubi prima cdd. familia falso quidquid habet) III, 14, 24: ut quo quidque pacto gestum sit, ita narrare videamur; III, 18, 30: a quoto quoque loco lubebit; III, 18, 31: quintum que mque placet notari; et paullo post: quinto quo que loco collocare; III, 22, 37: primos quosque locos imaginum renovandarum causa celeriter animo pervagemus; III, 23, 39: qua re sibi que mque suo commodo convenit imagines comparare; et paullo post: quemadmodum

quaeri quidque conveniat; III, 24, 40: primas quasque partes in animo frequenta; IV, 3, 5: suum quisque de libris tuis tulerit; IV, 15, 22: vitam innocentissimi cuiusque petistis; IV, 16, 23: rationem poscimus, quare quidque dicamus; IV, 25, 35: habet in se quendam leporem superioris cuius que crebra repetitio verbi. Denique pronomen quod est unus quisque ad consuetudinem optimorum scriptorum accommodate ponitur his locis: I, 8, 12: unum quid que trahimus ad utilitatem nostram; II, 7, 11: unamquamque suspitionem extenuabimus; II, 18, 27: quibus argumentationibus in un o quo que genere causae iudicialis uti conveniret: et paullo infra auditor — uniuscuiusque argumentationis distributionem percipere et meminisse poterat; IH, 2, 3: iustitia est aequitas, ius unicuique rei tribuens pro dignitate cuiusque (exemplum satis memorabile: omnibus rebus ius tribuitur, sed alteri pro dignitate plus, alteri minus); III, 3, 5: si unamquamque rem certo naturae termino definiemus; et paullo post: (si) modum unicuique rei statuemus; III, 20, 33: cum uniuscuiusque nominis et vocabuli memoria imagine notatur; IV, 2, 3: us unum quod que genus exemplorum sub singulos artis locos subicere possis; IV, 7, 10: leviter un us quis que locus plerumque tangitur; IV, 8, 11: quae cuiusque rei poterunt ornatissima verba reperiri — ad unamquamque rem adcommodabuntur i. e. ad omnes res accommodabuntur verba ornatissima, sed uni haec, alteri illa ornatissima sunt; IV, 9, 13: uniuscuiusque rei de rebus ante gestis exempla petere non possunt; IV, 12, 17: elegantia est quae facit, ut unumquidque pure et aperte dici videatur; IV, 16, 23: a nobis petimus unius cuius que propositionis explanationem; et paullo infra: viros ad un um quo dque maleficium singulae cupiditates impellunt; IV, 27, 37: unumquidque certo concluditur verbo et infra: unamquamque rem certo verbo concludi videmus; IV, 35, 47: quaesitoris est, unum que m que horum in officio suo continere; IV, 37, 49: existimatis, unum que m que eniti, ut perficiat e. q. s.; IV, 46, 59: ad unamquamque sumendae causam similitudinis adcommodabimus singulos modos pronuntiandi; IV, 49, 62: uniuscuiusque generis singula subiecissemus exempla; IV, 52, 65: puto in hoc exemplo datum esse unicuique sermonem ad dignitatem adcommodatum. Praeterea separatim sunt commemoranda ea exempla, ubi si omnia plene

scripta essent, et quisque pronomine et unusquisque utendum erat, ut fecit scriptor in eis verbis, quae supra allata sunt ex IV, 8, 11, sed brevitatis causa altero utro pronomine omisso aut simplex pronomen quisque aut compositum unusquisque solum sententia in breviorem formam contracta ponitur. Dixit igitur Cornificius III, 7, 13: ut qua eque quove tempore res erit gesta, ordine dicemus, poterat etiam: unamquamque rem ordine explicabimus, us qua eque quove tempore erit gesta. Contra scripsit II, 2, 2: reliquum videbatur esse, ut ostenderemus, quae ratio posset inventionis ad unamquamque constitutionem aut partem constitutionis accommodari pro eo quod sane molestius erat: reliquum videbatur esse ut ostenderemus in unaquaque parte constitutionis, quae ad quamque ratio inventionis posset accommodari. Eodem modo pronomen quod est omnis, scribitur in initio libri tertii: Ad omn e m iudicialem causam quemadmodum conveniret inventionem rerum accommodari, satis abundanter, arbitror, superioribus libris demonstratum est. Cetera unusquisque pronominis exempla haec sunt: II, 18, 27: quoniam satis ostendisse videmur, quibus argumentationibus in unoquoque genere causae iudicialis uti conveniret e. q. s.; II, 20, 31: in unaquaque parte argumentationis quae vitia vitanda sint, consideremus, i. e. unamquamque partem argumentationis consideremus et videamus, quae in quaque vitia vitanda sint.

Paucissimi loci restant, qui cum hac constanti scriptoris consuctudine non conveniant. Et III, 19, 31 quidem cur K in editione maiore ex solo e scripserit: quid in uno quo que loco collocarit equidem nescio, cum ceteri fere omnes cdd. quid in quoque loco exhibeant, unus ex deterioribus in quoquo, alius in quo. Sententiam autem verborum hanc esse apparet: in altero loco hoc. Sed in editione minore K veram scriin altero illud collocavit. pturam restituit. Neque magis recte K rursus ex solo e recepit in utramque suam editionem IV, 35, 47: suum unicuique tribuens officium; nam quod habet h: si unicuique tribuens, non corroptum est ex suum unicuique, sed ex suum cuique, ut in ceteris omnibus cdd. legitur, i. e. alteri hoc alteri illud officium tribuens. Quae cum ita sint, certe non est verendum, ne nimiae audaciae incusemur, si duos locos contra librorum auctoritatem mutandos esse censeamus, ut cum multitudine ceterorum exemplorum consentiant. praesertim cum altero ex eis locis duorum certe codicum scriptura

nostra sententia sirmetur. Quorum prior est IV, 39, 51: volitabit et vagabitur in foro, acuens dentes, insultans in cuiusque fortunas, ubi insultans est ex coniectura Kayseri pro quo in libris sine sana sententia multos legitur, sed non magis ferre debebat K pronomen cuiusque; verum servavit cum o codex Monasteriensis: in unius cuius que fortunas, ut est in novissima Klotzii editione, in qua tamen participium insultans non recte auctore Lambino omissum est. Altero loco IV, 51, 65 contra libros scribendum: huiusmodi notationes describunt, quid consentaneum sit cuius que naturae nam hoc unius, illud alterius naturae consentaneum est neque omnium hominum naturae quid sit consentaneum, describitur. Non tam certum iudicium facere audeo de aliis duobus locis ubi in libris quidquid scriptum invenitur pro eo quod est quidque. Alter est is, a quo hanc disputationem exorsi sumus ut quidquid primum gestum erit, omnium codicum auctoritate sirmatum nisi quod in b invenitur quodque; alter II, 30, 47 ordine, ut quidquid erit dictum, referimus, secundum optimos codices, solus k habet quidque, deteriores autem ut conjunctionem omittunt. Haec corruptela quamquam facile fieri poterat, ut pro quidque scriberetur quidquid, quod factum est in optimis libris III, 9, 16, de quo vide supra, quamquam apud Ciceronem de inv. I, 20, 29 ubi paene ad verbum repetuntur, quae Corn. II, 30, 47 scripsit, legitur ut quidque primum gestum erit, tamen cum a Madvigio peritissimo linguae Latinae existimatore et iudice in commentariorum ad Ciceronis de finibus libros scriptorum p. 645 expositum legamus, etiam Ciceronem videri ex vetusto sermone hoc quoque servasse ut interdum quidquid scriberet pro eo quod est quidque, num contra librorum omnium auctoritatem apud Cornificium scripturam mutare liceat, valde est dubitandum. De Plauto quidem et Terentio et Lucretio res satis nota est; quodsi reputamus Cornificium etiam aliis locis vestigia antiqui sermonis servasse, de quo nuperrime disputavit Sievers in musei Rhenani tom. 28, sane non improbabile est, recentissimos Cornificii editores, Klotzium et Kayserum eis duobus locis qui supra indicati sunt, recte quidquid in verba scriptoris recepisse.

I, 9, 16: nihilominus haec omnia narrando conservanda sunt Cum haec verba non significent: per narrationem conservanda sunt sed dum narratur, necessariam puto praepositionem, quae facile excidere poterat, ut scribatur: in narrando conservanda sunt. legimus I, 8, 13: verum haec in exercendo transigentur; II, 30, 49: decimus locus est per quem omnia quae in negotio gerundo acta sunt — exputamus acriter; III, 4, 8: utrumque pollicebimur nos in dicendo demonstraturos esse; et paullo post: quod in docendo dolum appellavimus, id in dicendo honestius consilium appellabimus et similiter aliis multus locis; cum autem praepositio omittitur, semper alia est sententia veluti III, 14, 25: verbis continuandis vocem quoque iungere oportebit i. e. eo quod verba continuantur; IV, 42, 54: (eandem rem) commutabimus tripliciter: verbis pronuntiando tractando, aliisque locis. Sine dubio igitur non recte fecit K, quod in editione minore I, 7, 11 ex libris sane optimis, sed contra usum scriptoris recepit haec: exordienda causa servandum est, ut lenis sit sermo. At vero satis bene ablativus potest defendi III, 7, 14 ubi in editione minore contra optimos multosque alios cdd. scripsit quid fortiter in inimicitiis gerundis fecerit.

- I, 10, 17: causarum divisio in duas partis distributa est: primum enim re narrata debemus aperire, quid nobis conveniat cum adversariis e. q. s. Sic scripsit K pro eo quod est in cdd. primae familiae: primum enim per narrationem quod sane ferri non potest; sed nescio an verba per narrationem aut, ut in deterioribus libris legitur, perorata narratione ex interpolatione orta prorsus delenda sint, locum enim quem affert K ex III, 10, 18: nam et statim re narrata expectat animus auditoris qua re causa confirmari possit aliter se habere facile intellegitur, quoniam statim adverbio praecedente temporis designatio, quae sequitur, flagitatur; causarum autem divisionem post narrationem sequi iam antea dictum est.
- I, 11, 18: e corpore telum cruentum educit. Ad haec verba adnotavit K: "e corpore solius codicis n fide recepi ut consuetudine Cornificii magis conveniens". Ceteri enim codices omittunt praepositionem. Verum est magis convenire additam praepositionem consuetudini scriptoris, sed quaeritur, num necessarium sit. Atque inveniuntur IV, 55, 68 haec verba; ne ipse auctoritate commotus sententia desisteret, ubi complures ex deterioribus habent a sententia. Etiam magis simile est exemplum hoc IV, 33, 44: cuius ore sermo melle dulcior profluebat, ubi nulla est scripturae discrepantia. Non videbatur supervacaneum haec indicare, quamquam K in editione minore et iam ante eum Klotzius recte praepositionem

omiserunt, hic quidem commotus exemplis ex Vergilio et Plinio maiore petitis, quae nihil valent ad usum Cornificii probandum.

- 1, 12, 21: constitutio est legitima ex definitione, vocabulum enim definitur ipsum, quom quaeritur, quid inminuerit maiestatem. Iniuria priorem huius enuntiati partem interpolatam esse indicavit K, cum ea quae sequentur: vocabulum en im definitur ipsum ita non haberent quo referrentur, quod recte intellexit Sievers in Mus. Rhen. tom. 28, p. 573; nam nemo, opinor, credet Kaysero affirmanti in notis, haec referenda esse ad ea verba quae satis remoto loco in initio huius paragraphi posita sunt: ea est huiusmodi. Accedit autem quod prorsus aliter verba a Kaysero damnata comparata sunt, quam aliae sane ineptae repetitiones in hac parte libri, quas optimo iure K delevit. Ceterae enim constitutiones legitimae, de quibus disputat Cornificius inde a paragrapho 19 quales sint, ex ipsis verbis facillime cognoscitur, veluti si dicit: ex contrariis legibus controversia constat, cum alia lex iubet aut permittit, alia vetat quippiam fieri sive: ex ambiguo controversia nascitur cum res in unam sententiam scripta duas aut plures sententias significat; quae his locis subiciuntur exempla, tam aperta sunt, ut ineptum sit postea addere, hanc esse constitutionem ex contrariis legibus, vel ex ambiguo; hoc autem loco non statim apparet, esse constitutionem ex definitione, quare non supervacaneum erat verba supra indicata addere.
- I, 14, 24: absoluta est (constitutio iuridicialis) cum id ipsum quod factum est recte factum esse dicemus. Requiritur in hac definitione necessario praesens dicimus, ut in nostra lingua: findet dann statt, wenn wir behaupten. Longe aliter se res habet, cum exemplum affertur velut II, 30, 49: nonus locus constat ex peccatorum comparatione, quasi cum dicemus, maius esse maleficium stuprare ingenuum quam sacrum legere, ubi etsi praesens tempus, quod est in deterioribus libris, faciliorem habet explicatum, tamen futurum, codicum optimorum scriptura, ferri potest.

Paullo infra: ut ille qui de eo servo, qui dominum occiderat, supplicium sumpsit, cui frater esset, antequam tabulas testamento aperuit. In notis haec dicit K: "cui frater esset, pro quo malim: cuius frater esset fortasse ab interprete adiectum est, nequis crederet alienum hominem aperuisse testamentum". Recte autem servavit verba in editione minore (etiam melius Klotzius: cum

frater esset), sed in eo fallitur, quod eis causam contineri putat, cur alter testamentum aperuerit, cum explicetur, cur ei supplicium de servo sumere licuerit.

Paullo post: deprecatio est cum et peccasse se et consulto fecisse reus confitetur et tamen postulat, ut sui misereantur. hoc in iudicio fere non potest usu venire nisi quando pro eo dicimus, cuius multa recte facta extant . [in loco communi per amplificationem] iniciamus hoc modo: quod si hoc fecisset, tamen ei pro pristinis beneficiis ignosci conveniret, verum nihil postulat ignosci. ergo in iudicium non venit, at in senatum aut [ad imperatorem et] in consilium talis causa potest venire. Verba haec inde ab: in loco communi multis magnisque laborant difficultatibus. iam indicavit K in notis, multo graviores restant. Aperte haec inter se repugnant: hoc in iudicium fere non potest usu venire nisi quando et postea: ergo in iudicium non venit; tum confitetur reus se fecisse et tamen dicitur: quod si hoc fecisset --- tamen ignosci conveniret, re vera igitur non fecisse statuitur; denique reus postulat, ut sui misereantur et tamen postea affirmatur eum nihil postulare ignosci. Praeterea neque coniunctivus iniciamus neque asyndeton satis bene explicari potest, nam cum nisi coniunctione quominus illud verbum coniungamus, impedimus negatione quae proxime antecedit: non potest usu venire nisi quando e. q. s., sane coniunctivum K ex solis duobus deteriorum librorum recepit contra ceterorum auctoritatem. Postremum non ut in ceteris partibus, exemplum affertur, sed ipsa verba, quae orator in iudicio pronuntiare debeat. Quae cum ita sint, non singula ut voluit K, sed omnia a verbis in loco communi usque ad causa potest venire, insiticia sunt habenda. Addita sunt ab eo, qui exemplum aliquod desiderabat, sed consulto id hoc loco omisit Corn., quia deprecatio in iudicio "fere non potest usu venire". Haec iam scripta erant, cum ea legerem, quae Sievers de hoc loco in Mus. rhen. t. 28, p. 575 disputavit. Et hic quidem ex duabus causis, quas ego altero et tertio loco posui, sententiam non sanam esse ratus nonnullis verbis addendis medicinam parare conatus est ita scribens: - cuius multa recte facta extant . tum parte quidem deprecationis uti possumus, si causa non in ea constituta hoc modo iniciamus e. q. s. collatis verbis quae sunt apud Ciceronem de Inv. II, 34, 104. Sed neque video quomodo hac

mutatione difficultates etiam a Sievers ipso prolatae tolli possint et locus Ciceronis prorsus aliter se habet, cum ibi legatur: quodsi iudices hic — ut ignosceretis postularet, tamen dignum vestra mansuetudine, dignum virtute huius esset, iudices, a vobis hanc rem hoc postulante impetrari. Non dicit Cicero neque potest dicere: quod si fecisset, quia re vera fecit; nulla est igitur apud eum offensio. Postremum affirmat Sievers, ideo verba apud Cornificium non interpolata esse videri, quod ita deesset exemplum "was um so auffallender wäre, da der so selten vorkommende fall mehr als andere des beispiels bedürfte". Sed cum Cornificius imprimis u s u m forensem espiciat, quo rarior est ratio defendendi, eo minus necesse erat, eam accuratius exemplis illustrare, quamquam non erat prorsus praetereunda, contra si qua est ratio difficilior, pluribus utitur exemplis velut II, 8, 12: quod et difficillima tractatu est constitutio coniecturalis et in veris causis saepissime tractanda est, eo diligentius omnes eius partes perscrutati sumus. IV, 28, 39: plura subiscimus exempla, ut, quoniam difficile est hoc genus exornationis inventu, dilucidum esset. IV, 42, 54: hoc neque commodissime scribi potest neque parum est apertum, quare non eget exempli. Deprecatio autem non est difficilis defendendi ratio.

II, 1, 2: ex quo simul ostendebatur, quomodo constitutionem et partem constitutionis causa posita reperire oporteret. scripsit K solum c secutus, ceteri libri habent aut repperiri vitio satis frequenti aut reperiri quod K cum ceteris editoribus servare debebat. Etenim solet Cornificius cum verbo quod est oportet et similibus nullo certo subiecto modo infinitivum activum, modo passivum coniungere; exempla sunt satis multa, quare me intra primum librum continebo: 1, 4, 6: aut id oportebit ostendere aut breviter exponere; paullo post: principium capere oportebit; 9, 14: satius est praeterire; 16, 26: reperire convenit; conferre oportebit; alterius generis haec sunt: I, 1, 1: hanc rationem accommodari oportere; 2, 2: has causas quomodo tractari conveniat; 4, 6: convenict rationem — accommodari; 6, 9: rem non hominem spectari oportere; 8, 13: illud — quomodo tractari conveniat; 12, 22: secum furti agi, non peculatus oportere; 14, 24: licere nominari eum; 16, 25: quomodo eas et qua via tractari conveniat; quid oporteat — destinari. Vides numerum infinitivorum passivi,

etiam multo maiorem esse; id tantum addam, in posteriore operis sui parte Cornificium saepius infinitivo activo quam passivo usum esse. Id igitur apertum est, codicum auctoritatem esse in hac re sequendam, quare nulla erat causa, cur K hoc loco reperire scriberet, quin etiam eo magis debebat servare infinitivum passivum, quia statim sequuntur haec verba: deinde docuimus, iudicationem quemadmodum quaeri conveniret.

II, 2, 2: deinde ad extremum [docuimus], cuiusmodi conclusionibus orationum uti oporteret. K docuimus interpolatum esse dicit "interpellat constructionem, omnia enim pendent a relicuom videbatur esse ut ostenderemus". Sed fefellit sententia Cornificii Kayserum, nam a verbis deinde ad extremum prorsus nova res tractari incipit. Antea enim Cornificius verbis relicuom videbatur esse e. q. s. docuit quae restarent tractanda secundo libro, iam incohata in primo de narratione confirmatione confutatione; prorsus autem nova sunt neque in primo libro iam commemorata, quae dicturus est de conclusione, quare rectissime, cum supra dixisset: relicuom videbatur esse, iam addit deinde ad extremum docuimus e. q. s., i. e. in hoc secundo libro, sicut etiam in tertii libri initio loquitur: nunc earum rationem rerum inveniendarum in hunc librum transtulimus; et paullo infra: de tribus partibus in hoc libro dictum est atque in initio quarti libri: quoniam in hoc libro, Herenni, de elocutione scripsimus et quibus in rebus opus fuit exemplis uti, nostris exemplis usi sumus et id fecimus praeter consuetudinem Graecorum e. q. s. Ex his locis apparet, non esse necessarium cum libris deterioribus docebimus scribere, sed recte Kayserum docuimus ex prima codicum familia recepisse; neque vero cum eodem viro docto probandum puto oporteret quod est in duobus cdd. µ'3, cum ceteri habeant oporteat. Quamquam enim cum perfecto, quod a grammaticis logicum dicitur, Cornificius plerumque coniunctivum imperfecti coniungit velut I, 13, 23: cuiusmodi partes essent legitimae constitutionis, ostendimus; II, 1, 1: in primo libro, Herenni, breviter exposuimus, quas causas recipere oratorem oporteret; III, 1, 1: ad omnem iudicialem causam quemadmodum conveniret inventionem rerum accommodari, satis abundanter, arbitror, superioribus libris demonstratum est, leguntur tamen etiam haec I, 16, 25: quae constitutiones et quae constitutionum partes sint, videor ostendisse.

11, 2, 3: id dividitur in causam et in vitam. Sic fere omnes codices, sed consuetudo Cornificii falsum esse convincit. Quotienscumque enim et vel ac atque coniunctionibus duae notiones coniunguntur, quarum utraque ab eadem praepositione monosyllaba pendet, si propter totius loci sententiam tamquam diversae cogitari possunt, potest apud Cornificium praepositio secundo loco omitti, si tanquam unum cogitari debent, debet praepositio semel tantum poni. Exempla utriusque generis omissae praepositionis haec sunt: I, 11, 19: ex scripto et sententia nascitur controversia; I, 12, 21: cum L. Saturninus legem frumentariam de semissibus et trientibus laturus esset; I, 14, 24; ea dividitur in purgationem et de precationem; I, 17, 27: in omnibus constitutionibus et partibus constitutionum; paullo post: ex intentione et infitiatione iudicatio constituitur; II, 2, 2: coniuncte de confirmatione et confutatione dicendum fuit; II, 7, 11: ab argumentis et signis et ceteris locis, quibus augetur suspitio, dicere hoc modo convenit; 11, 13, 20: ex aequo et bono ius constat; II, 16, 23: ea dividitur in purgationem et deprecationem; II, 18, 26: contra dicet cum amplificatione et enumeratione peccatorum; II, 19, 30: si parum locuples ad amplificandum et exornandum res videtur esse; II, 30, 47: res quae tractatae erunt in confirmatione et confutatione; III, 2, 3: haec tribuitur in vim et dolum; paullo post: honesta res dividitur in rectum et laudabile; rectum est quod cum virtute et officio fit; III, 6, 10: haec causa dividitur in laudem et vituperationem; III, 10, 18: in confirmatione et confutatione argumentationum; III, 11, 19: omnes vix posse putarunt de voce et vultu et gestu dilucide scribi; III, 11, 20: de magnitudine vocis et firmitudinis parte — nihil nos attinet commonere; (III, 13, 23: eam dividimus in sermonem contentionem amplificationem); III, 13, 24: amplificatio dividitur in cohortationem et conquestionem; III, 16, 29: constat igitur artificiosa memoria ex locis et imaginibus; III, 21, 34: ut multo plus in doctrina atque arte praesidi sit; IV, 2, 3: res poematis et orationibus sparsas; IV, 5, 7: sumptis aliis a poetis et historiarum scriptoribus; IV, 5, 8: ab omnibus oratoribus et poetis exempla sumpserunt; IV, 12, 17: quae versantur in sermone et consuetudine cotidiana; IV, 17, 25: rem certam ex vita et moribus sumptam; IV, 19, 26: ex remotione brachii et contortione dexterae gladium ad corpus adferri — videtur; IV, 22, 31:

Alexandri virtutes per orbem terrae cum laude et gloria vulgatae sunt; IV, 25, 35: fortitudo est contemptio laboris et periculi cum ratione utilitatis et compensatione commodorum; IV, 32, 43: pro Graecis et Italis, quae continent, nominata sunt; IV, 39, 51: in omnis amicos atque inimicos incursans; IV, 40, 52: in aequos et pares fastidiosus; IV, 44, 57: cum possis cum summa virtute et honore pro patria interire, malle per dedecus et ignaviam vivere; pro amicis et parentibus et ceteris necessariis adire periculum.

Contra ubi necessario duae cogitantur diversae notiones, Cornificius praepositionem monosyllabam semper repetit, ubi cogitare possunt, licet repetere. Sun tloci hi: I, 16, 26: ex ratione defensionis et ex firmamento accusationis iudici quaestio nascatur oportet; II, 2, 2: quorum utrumque pertinet ad confirmationem et ad confutationem; (fortasse legendum: pertinet et ad confirm.) II, 6, 9: haec et ad improbationem et ad interrogationem testium pertinebunt; III, 3, 4: ita fiet, ut isdem locis et ad suadendum et ad dissuadendum simus comparati; III, 5, 9: conclusionibus fere similibus et in his et in iudicialibus causis uti solemus; III, 8, 15: separatim haec causa minus saepe tractatur, at in iudicialibus et in deliberativis causis saepe magnae partes versantur; III, 10, 18: firmissimas argumentationes in primis et in postremis causae partibus collocare; III, 12, 20: de ea parte firmitudinis — et de mollitudine vocis — dicendum videtur; III, 13, 23: oratio acris et ad confirmandum et ad confutandum adcommodata. IV, 13, 19: quare videtur esse adhibenda et ad ornandam et ad exaugendam orationem; IV, 31, 42: hoc pacto non inornate poterimus et in laudando et in laedendo — dicere; IV, 41, 53: haec exornatio — ferme semper necessaria et in ceteris generibus causarum et in omni oratione adhibenda nonnunquam; IV, 47, 60: si quis in excelso loco et in magnis ac locupletibus copiis conlocatus est. Non repugnat hoc exemplum I, 6, 10: ab adversarii dicto exordiemur et ab eo maxime, quod ille nuperrime dixerit; verbis enim et ab eo e. q. s. sententia accuratius expressa ab integro repetitur. In tanta multitudine exemplorum codicum consensu aut paene consensu munitorum cum paucissima reperiantur, ubi quod consuetudini Cornificianae consentaneum est, non quidem auctoritate codicum plane destitutum sit, sed non libris melioribus commendetur, certe nobis licet etiam contra optimos codices praepositionem aut addere aut delere, praesertim cum optimi huius scriptoris codices non ita sint comparati, ut eos solos ceteris neglectis sequi liceat. Et uno quidem loco K immerito in editione maiore optimos libros non secutus est I, 10, 18: tota spes vincendi ratioque persuadendi posita est in confirmatione et confutatione, ubi prima et secunda codicum familia cum paucis aliis habet et in confutatione, quod recte recepit K in editione minore. Nam etsi confirmationem et confutationem ut res proxime cognatas saepius comprehendit Cornificius, tamen boc quidem loco duas has res diversas esse indicat, in quibus tota spes vincendi posita sit. Non satis liquet, quae sit codicum scriptura II, 13, 20: novum ius constitui convenit ex tempore et hominis dignitate, ubi ex hominis annotavit K in editione maiore in libris  $ab \varrho^3$  inveniri, contra in editione minore hanc scripturam recepit in verba scriptoris et eam esse dicit etiam in optimis duobus hp. Quin ita scribendum sit, dubitari non potest. Repugnant autem consuetudini scriptoris modo expositae quinque tantum loci: is qui supra scriptus est; III, 13, 23: contentio dividitur in continuationem et in distributionem; III, 16, 28: nunc ad thesaurum inventorum atque ad omnium partium rhetoricae artis custodem memoriam transeamus. IV, 13, 18: haec in verborum et in sententiarum exornationem dividitur; IV, 38, 50: nunc et ad invidiam vitandam et laudem comparandam satis dictum est. Ac primo qu'idem et secundo et quarto loco, ubi de divisione sermo est, haec omnino fieri non potest, nisi diversae partes unum efficere cogitantur neque quod dividitur, in unam tantum partem separatim dividi potest, deinde etiam in alteram, neque dicere licet velut: contentio dividitur in continuationem, sed necesse est etiam aliud sequi et partes coniungendae sunt. Tertio loco omnino de una tantum re sermo est, quinto autem repetita coniunctione et satis aperte indicatur, duas diversas notiones cogitari. Et est omnibus his locis varietas quaedam scripturae: (quamquam huic rei non plurimum tribuo): II, 2, 3 habent th: in causam et vitam; t est liber minime spernendus, de quo cf. praefatio Kayseri editionis maioris p. XX; III, 13, 23 secunda familia codicum cum multis aliis habet in continuationem et distributionem; IV, 13, 18 in multis libris legitur: in verborum et sententiarum exornationem; III, 16, 28 iam ipse K praeeunte Lambino contra optimos codices praepositionem ante genetivum omnium recte omisit; denique IV, 38, 50 habent multi codices et editiones ante Kayserum et ad invidiam vitandam et ad laudem comparandam.

II, 3, 5: si non poterit avarum demonstrare, demonstret corruptorem, persidum, vel si quo modo poterit aliquo aut quam plurumis vitiis contaminare personam; de in de qui illud secerit tam nequiter, eundem hoc tam perperam secisse non esse mirandum. His verbis concluditur tota sententia dicta de eo, qui antea quoque improbe secisse putatur. Pro coniunctione de in de expectamus igitur de nique, quod eo minus hoc loco restituere dubito, quia in versum qui antecedit haec particula salso devenisse videtur: etenim in omnibus sere codicibus legitur vel si quo modo poterit de nique aliquo e. q. s.

In verbis quae leguntur paullo post: facta, non famam spectare oportere, librorum auctoritate magis commendatur spectari, quare hoc recipiendum est; cfr. quae supra p. 592 de usu Cornificii dicta sunt.

II, 4, 7: num quod est factum, perspectum exauditum esse possit. Loci corruptelas complures recte emendavit K, sed pauca restant emendanda. Instituitur quaestio de caede quadam ita ut inquiratur, num locus, ubi caedes facta est, talis fuerit ut facinus conspici vel omnino sentiri potuerit. Sed neque simplex videndi notio inest in verbo perspiciendi neque asyndeton illud inter duo verba perspectum exauditum accommodatum est usui Cornificiano. Sane legitur in  $ep\pi$  optimae notae codicibus II, 5, 8 ut confidentissime resisteret responderet; secunda autem familia cum µk et nonnullis deterioribus habet: resisteret et responderet. Apparet hunc locum valde dubium esse. Nec magis certa sunt verba quae leguntur IV, 39, 51 ubi satis magnae in codicibus turbae: aliorum domum atque omnem familiam perfringens, funditus labefactans. Ita habent codices primae familiae, secunda cum  $p^2\mu$  et nonnullis aliis: funditusque, deteriores partim: rempublicam funditus labefactans, partim: funditusque rem publicam labefactans. Antecedunt autem duo membra orationis, quae singula participia cum singulis obiectis comprehendunt: aliorum famam depeculans, aliorum caput oppugnans. Denique familiam perfringere non videtur latine dici posse; quare ita scribendum puto: aliorum domum perfringens atque omnem familiam funditus labefactans. Postremum IV, 39, 51: at inimici statim sanguinolentam palmam, crudelissimam victoriam

potiti insultabunt in horum miserias verba orudelissimam victoriam valde languent addita post sanguinolentam palmam, ut interpolationis suspitio prope necessario oriatur. Prorsus alia est ratio corum locorum, ubi asyndeton, quod dicitur enumerativum, invenitur aut notione contraria inter se sunt substantiva, velut ex priore genere quae leguntur II, 3, 4: si non poterit avarum demonstrare, demonstret corruptorem, perfidum; vel II, 21, 34: (falsa enumeratio est si) cum pauciorà sint, plura dicimus hoc modo: tres res sunt, quae omnes homines sollicitant: metus cupiditas aegritudo satis enim fuerat dixisse metum cupiditatem e. q. s.; vel III, 2, 3: utilitas in duas partes in civili consultatione dividitur: tutam honestam; ex altero genere haec: I, 6, 9: rem, non hominem spectari oportere; I, 11, 19: ille aegrotus possedit navem, petit cuius fuerat; II, 3, 5: facts non famam spectare oportere, II, 5, 8: quae signa confidentiae, non innocentia sunt aliisque locis. Sed ut revertatur disputatio, unde digressa est, asyndeton illud perspectum exauditum ferri non posse videtur. Fortasse scripsit Cornificius: perceptum esse possit ut II, 5, 8: num quid aliquo sensu perceptum sit; exauditum autem interpretandi causa a lectore quodam additum est.

11, 4, 7: si praeterea altera parte vires pecunia consilium scientia apparatio videbitur fuisse, altera parte imbecillitas inopia stultitia inprudentia inadparatio demonstrabitur fuisse, Duo ultima verba nescio an ex interpolatione orta sint; certo demonstrari nequit, sed oratio valde claudicat.

II, 5, 8: num quo in loco praeter consuetudinem fuerit aut alieno tempore. In codicibus verba admodum varie scripta leguntur: satis multi, sed deteriores habent: num quo in loco, unus num quid quo loco, rursus alii, inter quos optimi: num quid in loco; deinde fuerit legitur in r²db fecerit in ceteris, nisi quod nonnulli habent: fuerit vel fecerit. Et recte quidem K recepit fuerit, non recte improbavit pronomen quid dicens in notis "quid est, quaeso, illud quid?" Quod miror virum doctum scripsisse, cum constet quid pronominis notionem in hac locutione interdum, si sententiam spectamus, prorsus evanescere, ut numquid nihil aliud significet quam num, veluti apud Ciceronem de leg. 11, 2, 5: numquid vos duas habetis patrias an est illa una patria communis? Simillimum est nostrum: eb er etwa an der etelle gewesen sei. Neque

refert, num in aliquo loco praeter consuetudinem fuerit, sed num eo ipso loco, ubi caedes facta est. Optimi igitur libri veram scripturam servarunt.

Paullo post: a quo factum sit (spectabitur) hoc modo: si telum si vestimentum si quid eiusmodi relictum aut vestigium repertum sit. Ultimum vocabulum, quod est sit, non satis firma auctoritate nititur codicum oko, in secunda familia et nonnullis aliis hoc loco omittitur et ponitur post participium relictum, optimi omnino non habent. Cum autem antea scriptum sit sine ulla discrepantia: factum esse (spectabitur) hoc modo: si tumore et liuore decoloratum corpus est mortui, sine dubio etiam hoc loco scribendum erit repertum est vel potius repertum st, quod corruptum est vel excidit, cum si praepositio sequeretur. Eadem ratione Teuffelius in mus. Rhen. 28, 496 scripsit IV, 4, 6: artificiosumst.

In eadem paragrapho: accusator dicet si poterit adversarium - erubuisse expalluisse titubasse inconstanter locutum esse concidisse pollicitum esse aliquid: quae signa conscientiae sint. Quae pronomen quin hoc loco pro demonstrativo positum sit, dubitari nequit; requiritur igitur in oratione obliqua aut accusativus cum infinitivo aut indicativus, si est sententia scriptoris: coniunctivus defendi non potest. Quare scribendum cum secunda codicum familia et deterioribus: sunt. Idem faciendum paullo infra in eis, quae nunc sic eduntur: quae signa confidentiae, non innocentiae sint. In extrema paragrapho: defensor, si pertimuerit, magnitudine periculi, non conscientia peccati se commotum esse dicet. agitur hoc loco de innocentia vel conscientia defensoris, sed rei. Igitur ad verbum pertimuerit reus pro subiecto habendus et audiendus est, ut paullo supra diserte scriptum invenitur: si reus horum nihil fecerit. Certissimum igitur est, scribere non potuisse Cornificium se commotum esse, sed aut commotum esse ut legitur in fr, aut commotum eum esse.

II, 6, 9: communes loci sunt cum accusatoris tum defensoris ab testibus contra testes, aps quaestionibus contra quaestiones e. q. s. Satis mira inconstantia sic scripsit K: pro eo quod est ab testibus, invenitur in  $\mathbf{p}\pi$  abs testibus, quod non recepit; aps quaestionibus quod in eisdem duobus libris solis legitur, recepit. At si omnino formam abs probandam existimavit K, certe ante t literam multo magis servanda erat, quam ante q. Ab quaestionibus

autem non magis scripserim quam abs quaestionibus, cum Cornificius ante q literam semper forma brevissima a utatur: II, 5, 8 a quo bis; II, 7, 10: a quaestionibus; II, 19, 28: a quo; II, 27, 44: a quo; II, 30, 48: a quibus; III, 18, 30: a quoto; IV, 40, 52: a quo. His omnibus locis aut nulla aut fere nulla invenitur codicum discrepantia. Quare hoc quoque loco secundum auctoritatem optimi codicis h a quaestionibus scribendum puto.

II, 6, 9: haec et ad inprobationem et ad interrogationem testium pertinebunt. Haec in optimis libris inveniuntur, in ceteris varie mutatum est, sed verba quomodocumque leguntur, non carent satis gravi dubitatione; nullo autem modo ferri possunt, quae habent libri optimi. Primum et — et coniunctionibus uti non poterat scriptor, nisi duas diversas res significare volebat; hoc autem loco una tantum res indicatur, nam interrogatione testium pervenitur ad improbationem, ut apparet ex loco Ciceronis p. Flacc. 22, quem K in notis attulit. Accedit quod totum enunciatum nihil novi affert et mirum in modum languet et ex parte perversum est; nam cum antea dictnm sit: contra testes dicemus, ea quae sequuntur, ad improbationem testium pertinere etiam non moniti intellegimus, sed id quoque expositum est, quomodo ab testibus dicatur, quam rem illa verba non complectuntur. Neque cum ceterae similes res tractantur, quae sunt quaestiones 7, 10; argumenta 7, 11; rumores 8, 12, tales futiles totius sententiae repetitiones inveniuntur. Iam, opinor, manifestum est, totum enuntiatum interpolatori deberi.

II, 7, 11: plus oportere signis et argumentis credi, quam testibus: haec enim eo modo exponi, quo re vera sint gesta. Rectissime K in notis dicit, non geri argumenta et signa, quapropter aut neglegentiorem hoc loco scriptorem fuisse aut dedisse: quo res vere sit gesta suspicatur. Sed ne haec quidem prorsus satisfaciunt sententiae quae desideratur; nam non signa et argumenta exponuntur eo modo, quo res gestae sunt, sed res ipsae. Ceterum non est in libris quo re vera, sed quo modo re vera; modo vocabulum errore apud Kayserum in editione maiore excidisse videtur, recepit in editione minore. Tum pro eis quae sunt haec enim eo modo, in multis libris legitur hoc enim eo modo, in optimo h haec enim hoc modo; ego ita scribendum puto: hoc enim modo

exponi, quomodo res vere sit gesta: auf diese weise werde der wirkliche sachverhalt dargestellt.

- II, 8, 12: Et aliquam aut fictam fabulam in adversarios adferemus, quam dicamus omnibus in ore esse, aut verum rumorem proferemus, qui illis aliquid turpitudinis adferat. Apparet coniunctivum adferat esse eum, qui a grammaticis qualitativus dici solet, quod non cadit in coniunctivum, qui est dicamus. Cum autem saepissime dicimus dicemus dicamus in libris commutentur, hoc loco dicemus scribendum est, ut iam Graevius voluit; futuro enim tota hac parte utitur Corn. in praecipiendo. Atque invenitur futurum in d14.
- II, 9, 13: Deinde sententia, quae ab adversariis sit excogitata et scripto adtributa, contempnetur et infirmabitur. Ne hoc quidem loco coniunctivus sana ratione explicari potest, sed sine dubio in libros irrepsit ex enuntiato proximo: an id quod acute sit excogitatum, quae longe aliter se habere unusquisque statim intelleget. Quare leni mutatione scribo: ab adversariis erit excogitata.
- II, 13, 20: Ergo quia possunt res simili de causa dissimiliter iudicatae proferri, cum id usu venerit e. q. s. Non sunt causae similes, quare res dissimiliter iudicentur, sed similes res dissimili de causa dissimiliter iudicantur. Quare postea praecipit Corn., in eiusmodi rebus iudicatis iudicem cum iudice, tempus cum tempore, numerum cum numero iudiciorum esse conferendum, nimirum ut ex his dissimilibus causis explicetur, quomodo factum sit, ut similes res dissimiliter iudicarentur. Scribendum igitur: quia possunt res similes dissimili de causa e. q. s.
- II, 18, 28: Ergo absolutissuma et perfectissuma est argumentatio ea, quae in quinque partes est distributa. Coniunctionem ergo interpolatam esse putat K dicens: particula, cum infra §. 30 recte praeposita sit eidem sententiae, hic, ubi nondum quidquam de divisione argumentationis significatum est, delenda videtur. Sed non necesse est, cum hac particula Cornificius interdum utatur ad indicandum, se iam ex digressione ad rem ipsam redire. In initio autem capitis dixerat: consequi videtur, ut doceamus quemadmodum argumentationes ornate et absolute tractare possimus. Iam pauca verba facit de difficultate huius partis rhetoricae, tum redit ad ea, quae antea indicaverat: ergo absolutissima e. q. s. Simili modo

scriptum est I, 6, 10: si oratio adversariorum sidem auditoribus secrit — ergo si sidem sactam putabimus e. q. s. Error Kayseri praecipue in co versari videtur, quod non putavit, de eis quae postea dicat Cornisicius, antea indicatum esse, sed indicata est notio absolutae tractationis, indicatum est, iam doceri de hac tractatione.

II, 19, 29: virum fortissumum integerrumum inimicitiarum persequentissumum iniuria lacessitum ira exsuscitatum homo timidus nocens conscius sui peccati insidiosus inimicum incolumem esse noluit. K in notis: "fortissumo", inquit, "timidus, integerrumo nocens, iniuria lacessito conscius peccati sui, ira exsuscitato insidiosus respondet, solum inimicitiarum persequentissimo qui opponatur, deest". Haec quidem recte, sed pergit: "ipsius scriptoris an librariorum culpa, non audemus pronuntiare". Puto et a scriptore factum neque culpam esse. Notio est enim aptissima hoc loco eius qui acerrime inimicitias persequitur neque facile ea carere possumus, quia quo magis iniurias quis persequitur, eo maius est periculum inimici eoque plus causae hic habet ad facinus aliquod audendum. Atqui non poterat hoc loco ulla alia notio opponi nisi eius, qui facile iniurias obliviscitur atque ignoscit, quod quidem ab hac sententia prorsus alienum est.

(Continuabitur.)

Monasterii.

P. Langen.

## Zu Livius.

Liv. I, 41, 7: Anci liberi iam tum conprensis sceleris ministris, ut vivere regem et tantas esse opes Servi nuntiatum est, Suessam Pometiam exulatum ierant. Neben dem abl. abs. und ut — nuntiatum est ist iam tum nicht nur überflüssig, sondern auch unerklärlich. Man erwartet dafür iam ante. Es ist aber wahrscheinlicher, dass iam tum aus dem seltneren adverb actutum entstanden ist. Livius gebraucht dieses wort noch XXIX, 14, 5: matrem Idalam M. Valerius unus ex legatis praegressus actutum in Italia fore nuntiaverat.

Darmstadt.

A. Weidner.

#### XXI.

Miscellen zur kritik einiger quellenschriftsteller der späteren römischen kaiserzeit.

- I. Zur kritik des Eusebius und des Lactantius.
- 1. Ueber die abfassungszeit des buches de mortibus persecutorum 1).

Dass diese schrift nach der besiegung des kaisers Maximin II. Daja (reg. 305—313) oder genauer nach dem untergang seiner familie und vor dem beginn der licinianischen christenverfolgung, also zwischen 313 und 316 resp. 3192), redigirt sein muss, darin stimmen alle neueren forscher überein. Zu einem solchen ergebniss ist schon der benedictiner Le Nourry (ed. Lucit Caecilii librum de mort. persec., Dissertat. cap. I, artic. IV, p. 124—126) gelangt, und aus dem vergleich von c. 1 und c. 52 des buches über die todesarten der verfolger, wonach die auf gegenseitigem wohlwollen begründeten beziehungen zwischen Licinius (reg. 307/8 bis 323) und der kirche um die zeit der entstehung der fraglichen schrift noch in keiner weise getrübt waren, mit c. 46 sqq., wo

<sup>1)</sup> Der kürze halber eitire ich diese schrift im folgenden einfach: Lactantius m. p., ohne mich auf die bekannte controverse, ob das buch wirklich vom "christlichen Cicero" herrühre, weiter einzulassen.

<sup>2)</sup> Licinius begann seine befehdung der morgenländischen kirche frühestens 316 und spätestens 319 (vgl. meine schrift über die licinianische christenverfolgung [Jena 1875], p. 5 — 29 und meinen in der "Zeitschr. f. wissensch. theol." [1877, h. 2, p. 215—242] zum abdruck gelangten aufsatz "Die angebl. christlichkeit des Licinius", p. 216. 217, anm. 1).

die katastrophe Maximins und des geschlechtes der christenverfolger überhaupt erzählt wird, geht in der that zur genüge hervor, dass jene chronologie als durchaus zutreffend gelten darf. Die uns hier beschäftigende controverse ist eben etwas enger begrenzt: es handelt sich lediglich darum, ob der sogenannte Lactanz sein buch vor dem ausbruch des ersten krieges zwischen Constantin und Licinius, also spätestens kurz vor der schlacht von Cibalä, d. i. kurz vor october 314, verfasst habe, oder ob die schrift nach beendigung dieses feldzugs, frühestens gegen ende des jahres 314, erschienen sei. Die ansichten der neueren über diese streitfrage sind getheilt: So nehmen Gibbon (The history of the decline and fall of the Roman empire, vol. III [Leipsick 1821], chap. 20, p. 218, besonders note 40 daselbst), Th. Keim ("Römische toleranzedicte" in den Tübingen'schen Theologischen jahrbüchern bd. XI [1852], h. 2, p. 256, anm. 1, "übertritt Constantins" [Zürich 1862], p. 84, anm. 12) und W. S. Teuffel (Röm. litteraturgesch. [dritte aufl., Leipzig 1875], p. 928, n. 7) an, dass das werk vor dem bruche der kaiserlichen schwäger geschrieben ist. Bähr (die christlich-römische theologie [Karlsruhe 1837], p. 80) neigt sich dieser meinung wenigstens zu; er vermuthet nämlich, dass das opus bald nach der diocletianischen verfolgung, d. h. bald nach 313, abgefasst wurde. Le Nourry schwankt; zuerst (l. c. p. 126) entscheidet er sich dafür, die schrift sei zu ende des jahres 314 oder doch bald nachher, also nach dem ersten kriege zwischen Constantin und Licinius, herausgegeben worden; später aber (l. c. p. 145) gibt er der combination raum, als wäre das buch schon in der letzten zeit des jahres 313 geschrieben. Tillemont (Mémoires pour servir à l'hist. eccl. T. V, partie 3, p. 193), Jacob Burckhardt (Constantin, p. 368, anm. 3) und, wie es allen anschein hat, auch Samuel Basnage (Ann. politico-eccl. T. II, p. 642, nr. VII) vertreten die meinung, dass Lactanz das werk über die todesarten der verfolger frühestens gegen ende des jahres 314, also nach dem ersten kriegerischen conflicte zwischen beiden imperatoren, verfasst habe.

Die vertheidiger der zuletzt erwähnten ansicht berufen sich auf Lact. m. p. c. 51, wo es heisst: Valeria quoque per varias provincias quindecim mensibus plebeio cultu pervagata postremo apud Thessalonicam cognita comprehensa cum matre poenas dedit. Mit der schilderung des schrecklichen looses, das

Licinius empörende grausamkeit der wittwe und der tochter Diocletians bereitete, schliesst das buch über die todesarten der verfolger; es wird demnach wohl bald nach jenem tragischen ereignisse verfasst sein. Es handelt sich also hier darum, die zeit zu constatiren, in der Prisca und Valeria den tod erlitten, oder mit anderen worten, wir haben zu untersuchen, ob die "funfzehn monate" von dem zeitpunkte an zu rechnen sind, wo Valeria dem Lactanz (m. p. c. 39. 41) zufolge vom kaiser Maximin nach der syrischen wüste verbannt wurde, oder ob man sie erst vom momente ihrer flucht aus Nicomedien, die erst nach der hinrichtung ihres adoptivsohnes Candidian erfolgte, in anschlag zu bringen hat. Dürften wir die erste combination acceptiren, so fiele das tragische ende der beiden fürstinnen und also auch die entstehung des buches de mortibus unzweifelhaft noch in die zeit des bündnisses der beiden kaiserlichen schwäger, etwa in die letzten monate des jahres 313; denn aus dem vergleich von m. p. c. 39. 41 mit ibid. c. 37 erhellt, dass Valeria bereits im j. 312 in die syrische wüste verwiesen wurde. Aus dem historischen zusammenhang - man halte nur m. p. c. 39. 41 neben ibid. c. 50 — geht aber unzweideutig hervor, dass die quindecim menses erst von dem zeitpunkte der flucht Valerias aus Nicomedien ab zu berechnen sind. nach m. p. c. 47-50 der tod Maximins und der untergang Candidians frühestens erst in den juli oder august des jahres 313 versetzt werden können, so ist es begreiflich, wenn Le Nourry, Burckhardt und selbst Gibbon (vol. II, ch. 14, p. 202, note 84 im gegensatz zu vol. III, p. 218) aus m. p. c. 51 den schluss ziehen, dass man die hinrichtung der kaiserinnen Valeria und Prisca und demgemäss auch die abfassung der schrift de mortibus frühestens der letzten zeit des jahres 314 zu vindiciren habe. Burckhardt (p. 368. 371) speciell ist von der untrüglichkeit dieses argumentes so fest überzeugt, dass er die thatsache der angeblich erst nach dem feldzuge von 314 erfolgten publication des buches de mortibus unbedenklich zur kritik desselben verwerthet. meint unter anderem, Lactanz hätte absichtlich über den ersten krieg zwischen Constantin und Licinius geschwiegen, weil der letztere auch nach jenem feldzug trotz seiner getrübten beziehungen zu Constantin noch eine zeitlang der wohlwollende beschützer der kirche geblieben ist. Allein die chronologische voraussetzung,

von der Burckhardt ausgeht, erweist sich bei näherer prüfung durchaus nicht als so unantastbar, als man gewöhnlich annimmt. Zunächst kann ich angesichts der enthusiastischen schilderungen, die Lactauz c. 1 und 52, am aufang und am schluss seines buches, von dem ungetrübten frieden der kirche entwirft, sowie im hinblick auf die thatsache, dass Constantin und Licinius als vollkommen ebenbürtige beschützer des christenthums behandelt werden, ja dass "Licinius sogar", wie Keim (Constantin, p. 84, anm. 12) mit recht hervorhebt, "bei Lactanz fast vor seinem schwager vorantritt als werkzeug gottes gegen die tyrannen", nicht so leichthin mich davon überzeugen, dass Lactanz auch nach dem kriege von 314 dem orientalischen kaiser so begeistertes lob gespendet haben würde. Allerdings, daran ist nicht zu zweifeln, würde Licinius, der ja noch bis mindestens zum jahre 316 den christen nach wie vor sein wohlwollen zuwandte, auch im jahre 315 von Lactanz noch als beschützer der kirche einige anerkennung erlangt haben, aber gewiss wäre dieses lob in eine bescheidenere form gekleidet worden, und so viel ist sicher, dass, im falle das buch de mortibus erst nach dem waffengange der beiden kaiser erschienen wäre, alsdann nicht Licinius, sondern Constantin als der rächer und beschützer der kirche vorantreten würde. Zweitens hat man bisher stets übersehen, dass die stelle bei Lactanz (m. p. c. 51) ausser dem quindecim mensibus noch eine andere ungleich wichtigere zeitbestimmung enthält. Es heisst nämlich da, Valeria und Prisca seien apud Thessalonicam ergriffen und hingerichtet worden; die schreckliche katastrophe trug sich also in Macedonien zu. Nun hat Licinius bekanntlich unter anderem auch diese provinz in dem friedensvertrage, der den feldzug von 314 beendigte, an Constantin abgetreten 3). Die beiden frauen haben also spätestens gegen ende des jahres 314 den tod erlitten, da Licinius anfang 315 bereits keine jurisdiction mehr über Macedonien be-Wir dürfen aber noch weiter gehen und behaupten, dass Valeria und Prisca auch nicht erst während des feldzugs von 314, der höchst wahrscheinlich die letzten monate dieses jahres ausfüllt, sondern schon vor beginn jenes krieges, also spätestens

<sup>3)</sup> Cf. Sozom. hist. eccl. (ed. Migne) I, 2. 6. 7. Weitere quellenbelege in meiner "Licinianischen christenverfolgung", p. 29—32.

im september 314, der grausamkeit Licin's geopfert wurden. Schwerlich wird sich der letztere während des feldzugs, wo er nur mit seiner vertheidigung gegen einen mächtigen gegner beschäftigt war, mit dem blute der beiden frauen besleckt haben. Es lässt sich dies um so weniger annehmen, als die provinz Macedonien, wo die unthat verübt wurde, dem betressenden kriegsschauplatz (Pannonien — Obermösien) so nahe liegt. Zudem dürsen wir vermuthen 4), dass Licinius damals, als er die familien Maximins, Diocletians, des Severus und des Galerius ausrottete, noch im einverständniss mit Constantin handelte. Diese mordthaten waren ja gar sehr geeignet, den ehrgeizigen plänen des occidentalischen kaisers vorschub zu leisten, und im wesentlichen erscheinen sie nur als eine consequenz der besiegung Maximins, den Licinius unter ausdrücklicher zustimmung des schwagers bekriegt hatte.

Die in dem apud Thessalonicam liegende zeitbestimmung steht nach obiger ausführung mit dem anderen chronologischen merkmal (quindecim mensibus) in einigem widerspruch. Jedenfalls hat sich an unserer stelle ein irrthum, ein kleiner gedächtnissfehler des autors eingeschlichen. Es frägt sich nur: welche der beiden zeitangaben ist incorrect? Ich denke, in dem quindecim mensibus liegt ein irrthum; Lactanz wird aus versehen der zweiten verhannung der beiden fürstinnen eine etwas zu lange dauer vindicirt haben. Da dies das unwichtigere der beiden chronologischen daten sein dürfte, so liegt es nahe, in dem quindecim mensibus den irrthum zu suchen. Denn dass Lactanz uns nicht den richtigen ort genannt haben sollte, wo sich das trauerspiel zutrug, vermag ich nicht zu glauben. Zunächst ist Lactanz ein vielfach genau informirter zeitgenosse; es wird ihm nicht schwer gewesen sein, die stätte, wo eine katastrophe von so tief ergreifender bedeutung sich abspielte, genau zu ermitteln. Dazu kommt noch, dass Lactanz gar keinen grund hatte, uns bezüglich der stadt, in der Diocletians wittwe und tochter den tod erlitten, irre zu Die parteilichkeit des christlichen fanatikers kommt bei dieser an sich so harmlosen indifferenten frage gar nicht in betracht. Alle schwierigkeiten sind gehoben, wenn wir die notiz,

<sup>4)</sup> Mit Heinrich Richter, Das weströmische reich besonders unter den kaisern Gratian u. s. w., p. 67.

wonach die beiden kaiserinnen in Macedonien umgebracht wurden, als correct ansehen, dagegen die fünfzehnmonatliche verbannung etwa bis auf ein jahr ermässigen. Demgemäss hätte man die binrichtung der zwei fürstinnen etwa in den august 314 und die ahfassung des buches de mortibus etwa in den september dieses jahres zu verlegen. Hiernach wäre die schrift immerhin noch vor der schlacht bei Cibalä, also vor dem officiellen bruche der beiden monarchen, veröffentlicht worden.

# 2. Zur kritik der berichte des Eusebius und Lactantius über Maximin's II. verhältniss zu den christen in den jahren 311 bis 313.

Jeder, der sich irgendwie mit der geschichte der christenverfolgungen beschäftigt hat, weiss, dass die beiden christlichen autoren Eusebius und Lactanz vom glühendsten hasse gegen die christenfeindlichen imperatoren Diocletian, Maximianus Herculius, Galerius und Maximin II. beseelt sind. Ein beispiel möge genügen, um obige behauptung zu rechtfertigen. Bekanntlich hat der kaiser Licinius während seiner christenfreundlichen periode, nach seiner besitzergreifung des Orients in den jahren 313 und 314, in erbarmungsloser herrschsucht die dynastien der kaiser Diocletian, Severus, Maximin und Galerius bis auf die jüngsten sprösslinge ausgerottet. Besonders empörend muss jedem unbefangenen die feige grausamkeit erscheinen, mit der Licinius seine hände mit dem blute der unschuldigen kinder Maximins befleckte, und die hinrichtung der schwiegermutter, des sohnes und der wittwe seines alten freundes und wohlthäters Galerius kann vor dem forum der durch humanität erleuchteten vernunft nur als eine entsetzliche that des schwärzesten undankes gelten (vgl. Euseb. Hist. eccl. ed. Guil. Dindorf., IX, 11, nr. 7. 8, Lactant. m. pers. c. 50, 51). die christlichen zeitgenossen Eusebius und Lactanz: Mit unverkennbarem frohlocken erblicken sie in den blutscenen der jahre 313 und 314 nur ein göttliches strafgericht für die langjährige christenverfolgung; der "gottgeliebte" Licinius ist ihnen nur das erhabene werkzeug der göttlichen gerechtigkeit (vgl. Euseb. h. e. IX, 11, nr. 9, Lact. c. 50). Trotz der hochgradigen par-

teilichkeit unserer christlichen schriftsteller dürfte der kern jener schrecklichen schilderungen, die sie von der diocletianischen verfolgung entwerfen, vollständig dem historischen zusammenhang ent-In sehr vielen einzelheiten lässt sich aber der stempel gehässiger übertreibung, den die masslose leidenschaftlichkeit der autoren den bezüglichen mittheilungen aufgedrückt hat, unschwer erkennen. Gleichwohl ist es nicht immer leicht, aus den übertriebenen schilderungen den historischen kern herauszuschälen, zumal da die heidnischen quellen über den letzten gewaltigen angriff des alten götterglaubens auf das christenthum das hartnäckigste schweigen beobachten. Doch kann man auch hier in manchen punkten der objectiven wahrheit möglichst nahe kommen, wenn man nämlich folgendes kriterium mit der erforderlichen schärfe zur anwendung bringt: "in den fällen, wo Eusebius und Lactanz über dieselbe thatsache oder phase der diocletianischen verfolgung berichten, dürfen beide autoren, weil von gleichem fanatismus gegen die christenfeindlichen imperatoren entflammt, zur gegenseitigen controle herangezogen werden, d. h. als relativ authentisch ist stets nur derjenige bericht der beiden schriftsteller anzusehen, der in betreff der christenfeindlichen acte aus jener zeit das wenigste bietet". Nach diesem grundsatze erhält also je nachdem bald Eusebius durch Lactanz bald umgekehrt der letztere durch ersteren sein correctiv. Ich will nun nicht sagen, dass mein kriterium ein absolut neues sei; so viel darf ich aber behaupten, dass es von der modernen geschichtschreibung im ganzen noch viel zu wenig beachtung und anwendung gefunden hat, und dass gerade vorzugsweise aus diesem grunde die kritische geschichte der diocletianischen verfolgung noch immer vielfach im argen liegt. Die wahrheit dieser letzteren behauptung will ich nun im folgenden in der weise darlegen, dass ich die eusebianischen und lactanz'schen berichte über die beiden letzten verfolgungsjahre oder genauer über Maximins II. verhältniss zu den christen zwischen 311 und 313 unter zugrundelegung jenes princips einer erneuten kritischen prüfung unterziehe.

Als der grimmigste gegner des christenthums erscheint der kaiser Maximin II. Er erfüllte zumal die provinzen Syrien, Aegypten und Cilicien jahre lang mit den schauderhaftesten henkerscenen und ging in seinem heidnischen fanatismus so weit, dass er

die verfolgung, die wiederholt von selbst einschlummerte, immer wieder durch neue edicte anfachte 5). Bei dieser sachlage ist es natürlich nicht zu verwundern, dass der intolerante fürst der seit 311 von den übrigen römischen machthabern inaugirirten christenfreundlichen gesetzgebung, dass er den toleranzedicten der jahre 311, 312 und 313 nur widerwillig unter dem druck der politischen lage, aus furcht vor der macht der verbündeten Augusti des westens, Constantin und Licinius, zustimmte und dass er, anfangs wenigstens, es an perfiden versuchen nicht fehlen liess, die ihm abgedrungene toleranz des christenthums auf dem wege der chicane theilweise wieder illusorisch zu machen. So viel darf eine besonnene kritik zugestehen; es ist aber eine irrige auffassung der verhältnisse, wenn einige neueren kirchenhistoriker annehmen, sogar nach promulgirung des Galerius'schen toleranzedictes vom april 311 sei es noch in den jahren 311 bis 313 zu förmlichen martyrien im reiche Maximins gekommen. Was zunächst das duldungsdecret von 311 betrifft, welches den christen freie ausübung ihrer religion und den bau von kirchen gestattete (vgl. Lact. c. 34, Eus. h. e. VIII, 17), so wurde es nach dem bald erfolgten tode des Galerius von den beiden mitunterzeichnern Constantin, dem occidentalischen, und Licinius, dem illyrischen Augustus, in grossmüthiger weise zur ausführung gebracht 6). Anders Maximin, der es freilich auch nicht mitunterschrieben hatte. Zwar anfangs hielt er es für bedenklich, das dreikaiser-edict gänzlich zu ignoriren. Zum erlasse eines förmlichen rescriptes konnte er sich aber nicht entschliessen. Darum ertheilte er seinem ersten beamtendem präfectus prätorio Sabinus, den bloss mündlichen auftrag, das authören der officiellen verfolgung zu veranlassen. So wurden denn zahlreiche anhänger Jesu aus den gefängnissen und den bergwerken entlassen und ihrer heimat und ihrem berufe wiedergegeben.

<sup>5)</sup> Cf. Eus. h. e. VIII, 14, mart. Palaest. (ed. H. Valesius) c. IV—XIII incl., vita Constantini (ed. H. Valesius) I, 58; cf. Lact. c. 36. Ueber die christenverfolgung Maximins II. vergleiche man die durchaus zutreffende bemerkung Keim's (Römische toleranzedicte, p. 210).

<sup>6)</sup> Dass Constantin und Licinius das edict von 311 loyal ausgeführt haben, geht aus dem toleranzrescript von 312 hervor, welches nach den ausführungen Keim's (Toleranzedicte, abschn. II) eben nur den zweck verfolgte, den in folge des decretes von 311 sich mehr und mehr häufenden massenbekehrungen zum christenthum einhalt zu thun.

Aber schon nach kaum sechs monaten wusste es Maximin durchzusetzen, dass die christenhetze in seinem gebiete wieder auflebte. Bis hierher lässt sich der bericht des Lactantius (m. p. c. 36) mit der bezüglichen eusebianischen erzählung (h. e. 1X, 9, nr. 1-5) bequem vereinigen. Dagegen differiren beide autoren über die tragweite der bedrückungen, mit denen der wortbrüchige herrscher seit etwa november 311 bis zum frühjahr 312 abermals seine christlichen unterthanen heimsuchte. Eusebius (h. e. IX, c. 9, nr. 6) weiss für 311/312 sogar märtyrer zu nennen, die damals dem unversöhnlichen christenhasse des orientalischen tyrannen erlegen wären. Ich folge aber mit Gibbon (vol. II, p. 408, note 176) dem bescheideneren und minder unwahrscheinlichen berichte des Lactanz (c. 36), wo es heisst: Nam cum clementiam specie tenus profiteretur, occidi servos Dei vetuit, debilitari iussit. Ita confessoribus effodiebantur oculi, amputabantur manus, pedes detruncabantur, nares vel auriculae desecabantur. Hiernach ist es also damals im reiche Maximins nicht zu martyrien gekommen, wohl aber hat es in jenem zeitpunkte bekenner gegeben, die wegen ihres glaubens auf befehl des tyrannen grausam verstümmelt wurden. Ich denke, wir dürfen der Lactanz'schen darstellung um so unbedenklicher folgen, als auch hiernach die lage der orientalischen christen damals schrecklich genug war. Entscheidend ist hier vor allem der umstand, dass Lactanz - man vergleiche z. b. c. 37. 38. 49. 50 — gegen Maximin genau denselben glühenden hass hegt, wie Eusebius.

Im frühling des jahres 312 erliessen Constantin und Licinius ein neues religionsgesetz. Es wird zwar gewöhnlich das zweite toleranzedict der beiden fürsten genannt, verdient aber diesen namen nur im vergleich mit der perfiden interpretation, die Maximin dem begriffe toleranz zu geben beliebte. Das neue decret hielt zwar die schon im vorjahr officiell zugestandene "duldung" des christenthums aufrecht, umgab aber dieselbe mit einer reihe modificirender beschränkungen, die wohl geeignet waren, das, was man widerwillig einräumte, theilweise wenigstens, wieder zu nehmen. Das edict von 312 enthielt besonders zwei für die christen äusserst nachtheilige bestimmungen. Erstens untersagte es den übertritt der heiden zum christenthum. Zweitens wurden die zahlreichen christlichen secten (montanisten, novatianer u. s. w.) aus-

drücklich von der dem christenthum zugestandenen toleranz ausgeschlossen. Die den christen bewilligte duldung sollte also den katholiken zu gute kommen, d. h. den augenblicklich bestehenden katholischen gemeinden, und da jede propaganda durch das verbot der heiden — bekehrungen ungemein erschwert war, so lässt sich der eigentliche zweck des sogenannten duldungsdecretes von 312, nämlich die christliche kirche auf den aussterbe-etat zu setzen, gar nicht verkennen?). — Wenn aber auch das neue rescript seine gegen das wachsthum der christlichen gemeinden gerichtete tendenz in unzweideutigster weise zur schau trug, so waren die kaiserlichen gesetzgeber darum doch keineswegs mit den widerwärtigen verfolgungsacten Maximins einverstanden. christlichen unterthanen dieses tyrannen vor dessen meineidiger grausamkeit zu schützen, sandten sie ihm ein exemplar ihres duldungsdecretes zu und ersuchten ihn, demselben mit seiner unterschrift beizutreten. Nur widerstrebend und aus besorgniss, durch einen ablehnenden bescheid den unwillen der beiden mächtigen imperatoren zur unzeit zu reizen, entschloss sich Maximin, den so bitter gehassten christen jenes überaus bescheidene mass von toleranz zuzuwenden, wie dieses das zweikaiser-edict erheischte. Daher fertigte er ein rescript aus, worin er jede behelligung der anhänger Jesu untersagte (vgl. Eus. h. e. IX, c. 9, nr. 12. 13, IX, c. 10, Lact. c. 37). Wenn wir dem Lactanz (c. 37) glauben dürfen, so hätte der fanatische fürst auch dieses mal, d. h. in der zwischenzeit zwischen dem zweiten und dritten toleranzedict, etwa in der zeit vom sommer 312 bis frühjahr 313, sich den christen gegenüber wortbrüchig gezeigt und manche derselben, die zufällig in seine gewalt geriethen, heimlich in's meer werfen lassen. Die betreffende stelle hat folgenden wortlaut: Haec ille (scil. Maximinus) moliens Constantini litteris deterretur. Dissimulavit ergo.

<sup>7)</sup> Eusebius und Lactanz haben uns den wortlaut des toleranzedictes von 312 nicht aufbewahrt. Keim (Toleranzedicte, abschn. II und III; Constantin, p. 16—18.81—84, note 11) hat aber durch scharfsinnige, correcte interpretation einiger auf jenes frühere rescript bezugnehmender stellen aus dem mailänder freiheitsdecret von 313 (Eus. h. e. [ed. Guil. Dindorf.] X, c. 5, nr. 2. 3. 6; Lact. c. 48), sowie durch geschickte verwerthung der von Eusebius (h. e. IX, c. 9, nr. 12, 13; IX, c. 10) aufbewahrten zwei toleranzedicten Maximins den wesentlichen inhalt des zweikaiser-decretes von 312 möglichst genau ermittelt.

Et tamen si quis inciderat, mari occulte mergebatur. Hiernach wäre es also noch 312/313 im reiche Maximins zu martyrien Allein diese notiz lässt sich nicht historisch verwerthen: Lactantius' christlicher fanatismus scheint wieder einmal den sieg über seine wahrheitsliebe davongetragen zu haben. derselben stelle macht er in massloser erbitterung dem heiden Maximin sogar den vorwurf, er habe nach wie vor täglich in seinem palaste den götzen geopfert (Consuetudinem quoque suam non intermisit, ut in palatio per singulos dies sacrificaretur). Lactanz schleudert also wider den kaiser eine geradezu ungerechte anklage. Dieser war doch gewiss berechtigt, persönlich seine religion auszuüben; ein solcher privatgötzendienst des imperators hatte doch mit der den christen bewilligten duldung absolut nichts zu thun. Was uns aber zwingt, die relation des Lactanz zu verwerfen, ist der umstand, dass Eusebius, der es doch wahrlich im grimmigen hasse gegen den christenfeind Maximin mit dem verfasser des buches über die todesarten der verfolger aufnehmen kann, von etwaigen verletzungen des duldungsrescriptes von 312 durch den orientalischen fürsten gar nichts zu berichten weiss. Der bischöfliche autor beschwert sich (h. e. IX, c. 9, nr. 13) bloss darüber, dass jenes edict Maximins den christen so wenig bot: es garantirte ihnen nur die unbedingte persönliche freiheit; von einer erlaubniss, synoden zu halten, kirchen zu bauen und irgendwie den gottesdienst feierlich zu begehen, war in dem erlasse keine rede. Ausserdem theilt Eusebius (a. a. o.) mit, die christen hätten es in anbetracht der früher bewiesenen persidie des kaisers nicht recht gewagt, von der erhaltenen vergünstigung ausgiebigen gebrauch zu machen 8). Das ist alles, was uns der bischof über Maximins beziehungen zum christenthum für 312/313 erzählt. Was er sonst bezüglich des genannten zeitraums an dem imperator auszusetzen hat, ist rein politischer natur. Diese anklagen beziehen sich aaf Maximins übermüthiges gebahren gegen die "gottgeliebten" reichsgenossen Constantin und Licinius und auf die frevelhafte art und weise, mit der er später die staaten des letzteren mitten im frieden mit bewaffneter macht überfiel (vgl. Eus. h. e. IX, c. 10).

<sup>8)</sup> Οὐχέτ' ἀληθής οὐδ' ἀξιόπιστος παρὰ τοῖς πᾶσιν ἦν, τὸ πρόσθεν ἢ δη μετὰ τὴν ὁμοίαν συγχώρησιν παλιμβόλου χαὶ διεψευσμένης αὐτοῦ γνώμης ἔνεχα χτλ.

Während die streng kirchlich gesinnten schriftsteller Baronius (Ann. eccl. T. III [Venetiis 1707], p. 84) und Tillemont (Hist. des empereurs Romains T. IV, p. 140. 145) dem letzten regierungsjahre Maximins (312/313) keine märtyrer zuweisen, tritt auffallender weise der sonst so vorurtheilsfreie kritiker Basnage (II, p. 639, nr. XXVI, p. 643, nr. IX) auf's lebhafteste für die combination in die schranken, wonach jener monarch zum zweiten male die verbriefte duldung verletzt und sich auch in der spätesten periode seiner regierung mit christenblut besleckt hat 9). Basnage beruft sich auf Lact. c. 37; aber dieser autor wird, wie ich soeben ausgeführt habe, durch das beredte schweigen des bischofs von Cäsarea widerlegt. Sodann meint er, die erlauchten blutzeugen, bischof Silvanus von Gaza nebst seinen 38 gefährten, ferner die beiden ägyptischen bischöfe Peleus und Nilus, ein presbyter ungewissen namens, endlich ein gewisser Patermuthius, seien im jahre 313 der zweiten wortbrüchigkeit Maximins gegen die christen zum opfer gefallen. Allein diese annahme ist unhalthar: Basnage geht nämlich von der irrigen voraussetzung aus, als zähle Eusebius die jahre der diocletianischen verfolgung nicht schon von 303 an, sondern rechne erst das jahr 305, in welchem Maximin mit der cäsarwürde bekleidet wurde, als erstes verfolgungsjahr, und demgemäss interpretirt er auch die Eus. Mart. Pal. c. XIII, wo das martyrium des Silvanus, seiner genossen und der vier übrigen blutzeugen erzählt wird, vorkommenden chronologischen In folgenden zwei stellen glaubt Basnage den beweis dafür zu finden, dass Eusebius in seinem buche de martyribus Palaestinae das jahr 305 als erstes jahr der verfolgung ansetze: Ι. Έβδομον έτος τοῦ καθ' ήμων αγώνος ηνύετο. καί πως ήρεμα των καθ' ήμας, ήσυχη τὸ ἀπεριεργον ελληφότων ελς δηδοόν τε διαγενομένων έτος, άμφι τὰ εν Παλαιστίνη χαλχού μέταλλα έχ όλίγης όμολογητών συγκεκροτημένης πληθύος κτλ. ΙΙ. Ταύτα μεν ούν τα κατά Παλαιστίνην εν όλοις έτεσιν όκιω συμπερανθέντα μαρτύρια πτλ. Allein diese aus dem zusammenhang

<sup>9)</sup> Auch Pagi (Critica in Baronii ann. eccl. T. I [Antverpiae 1727], p. 360) scheint für 312/313 märtyrer im reiche Maximins anzunehmen; wenigstens citirt er (allerdings im grösseren zusammenhang) die betreffenden worte des Lactanz (c. 37), ohne kritische bedenken zu äussern.

gerissenen chronologischen notizen sind eben bezüglich unserer controverse zweideutig; andere stellen dagegen, wodurch die beiden zeitmerkmale in meinem sinne interpretirt werden, hat Basnage übersehen. Selbst in dem von unserem kirchenhistoriker angezogenen dreizehnten kapitel des buches de mart. Pal. findet sich eine stelle, aus der mit gewissheit hervorgeht, dass Eusebius in der betreffenden schrift unter dem ersten jahr der verfolgung das jahr 303 versteht; jene stelle, die übrigens unmittelbar auf die von Basnage citirten worte: ταῦτα μὲν οὖν κτλ. folgt, lautet: καὶ τοιούτος ὁ καθ' ήμας διωγμός, ἀρξάμενος μεν ἀπὸ τῆς των ξχχλησιών χαθαιρέσεως, εξς μέγα δὲ προχόψας ἐν ταῖς κατὰ χρόνους τῶν ἀρχόντων ἐπαναστάσεσιν κτλ. Das erste beispiel der zerstörung einer kirche wurde in der diocletianischen verfolgung nach Lact. l. c. 12 bekanntlich zu Nicomedien ende februar 303 gegeben. Auch sonst spielt Eusebius wiederholt darauf an, dass er in dem buche über die märtyrer Palästinas den beginn der verfolgung bereits vom jahre 303 ab datirt. So heisst es M. P. c. II bezüglich des blutzeugen Romanus: ταῦτα μὲν ἔτει πρώιφ τοῦτον ἀπετελέσθη τὸν τρόπον, κατὰ μόνων τῶν τῆς ξχχλησίας προέδρων ἐπηρτημένου τοῦ διωγμοῦ. С. ΙΙΙ bringt Eusebius mit dem zweiten jahre der verfolgung (Aevτέρου δ' ἔτους διαλαβόντος κτλ.) die abdankung Diocletians in verbindung (εν τούτφ μεταβολή τις τῶν χρατούντων, αὐτοῦ δη του πάντων άνωτάτω και του μετ' αυτόν δευτέρου έπι το ιδιωτιπὸν σχημα γίνεται); c. IV wird der beginn der verfolgung Maximins II. in das dritte jahr der diocletianischen verfolgung verlegt (δευτέρας γάρ τοι καθ' ήμων γιγνομένης επαναστάσεως ύπο Μαξιμίνου, τρίτφ τῷ καθ' ἡμᾶς ἔτει διωγμοῦ κτλ.). — Ich hoffe nun, diese belege werden in ausreichender weise darthun, dass Eusebius in der oft genannten schrift De mart. Pal. die verfolgungsjahre schon von 303 ab datirt, und dass, wenn er die von Basnage in's jahr 313 versetzten martyrien im achten jahre der verfolgung stattfinden lässt, wir dieselben bereits dem jahre 310 zuweisen müssen. Die fraglichen martyrien fallen also noch in die zeit vor dem Galerius'schen toleranzedict, wo Maximin noch nicht genöthigt war, seiner hasserfüllten gesinnung gegen die christen zwang aufzulegen.

### 3. Zur kritik der von den beiden christlichen autoren entworfenen charakteristik des kaisers Maximin II.

Nach den soeben gegebenen ausführungen ist es nicht zu verwundern, dass Eusebius und Lactanz von dem persönlichen charakter und dem regierungssystem des christenverfolgers Maximin das düsterste gemälde entwerfen. Beide beschuldigen ihn, abgesehen von unmenschlicher grausamkeit gegen die christen, unersättlicher raubsucht gegegenüber allen klassen seiner unterthanen, die freilich eine verschwenderische freigebigkeit gegen das heer nicht ausschloss; auch legen sie ihm die schamloseste wollust zur last (vgl. Eus. h. e. VIII, 14, Lact. c. 37-40. 46). Lactanz (c. 38) fügt noch bei, dass keusche frauen ihren tugendhaften widerstand auf befehl des tyrannen mit einem schimpflichen tode büssten (Si qua detractaverat, in aqua necabatur, tamquam maiestatis crimen esset). Eusebius (h. e. VIII, 14) begnügt sich nicht mit der aufzählung einzelner laster und gräuelthaten, er will den monarchen überhaupt als meister in jeder schlechtigkeit gelten lassen (κακίας διδάσκαλον τοῖς ἀμφ' αὐιὸν ἄρχουσί τε καὶ ἀρχομένοις έαυτὸν καθίστη). Ich beabsichtige nun nicht etwa, hier eine apologie, eine art von ehrenrettung des heidnischen fanatikers zu versuchen; ich räume vielmehr gern ein, dass Maximin zu den verworfensten fürsten der späteren kaiserzeit gehört. Aber auf der anderen seite zwingt auch die pflicht der unparteiischen wahrheitsliebe zu dem geständniss, dass der orientalische imperator nicht ganz das gottvergessene ungeheuer gewesen sein kann, als welches ihn die beiden christlichen zeitgenossen in ihrer an und für sich sehr natürlichen nicht unberechtigten erbitterung dargestellt haben. Denn die bezüglichen schaudererregenden schilderungen erhalten, wenigstens theilweise, durch das zeugniss eines ehrlichen unbefangenen heiden erst ihre richtige beleuchtung. jüngere Aurelius Victor (de vit. et morib. imp. etc. c. 40, nr. 18-20 ed. Gruner.) gibt nämlich folgendes minder ungünstige bild von dem charakter des Maximinus: Galerius Maximinus ortu quidem atque instituto pastorali, verum sapientissimi cuius que ac litteratorum cultor, ingenio quieto, vini avidior. Quo ebrius quaedam corrupta mente aspera iubebat: quod cum pigeret factum, differri quae praecepisset,

in tempus sobrium ac matutinum statuit. Eine unbedingt dem historischen zusammenhang entsprechende charakteristik des orientalischen kaisers kann man auch nicht in dieser schilderung erblicken. So scheint die ruhige leidenschaftslose gemüthsart (ingenio quieto), die Victor dem fürsten vindicirt, zu dem historischen Maximin, der dem crassesten aberglauben und jedenfalls einem zügellosen sinnengenusse stark ergeben war, nicht recht zu passen. Und ferner, in dem blossen schweigen des abbreviators über die von Eusebius und Lactanz einzeln erwähnten laster darf man noch keinen vollgültigen gegenbeweis finden; im anderen falle würde man sich ja auf der schiefen ebene der hyperkritik bewegen. Dagegen dürfte kein grund vorliegen, auch die übrigen bezüglichen angaben des unparteiischen autors zu bezweifeln. Aurelius Victor rühmt von Maximin, und dieser punkt ist hier von besonderer wichtigkeit, dass die vertreter der bildung und höherer geistiger bestrebungen überhaupt trotz seiner bäuerischen herkunft und erziehung an ihm jederzeit einen wohlwollenden beschützer fanden. Maximin, der beförderer höherer geistiger interessen, kann schon aus diesem grunde nicht das entsetzliche ungeheuer gewesen sein, als welches ihn Eusebius und Lactanz schildern. Freilich darf man aus dem sapientissimi cuiusque ac litteratorum cultor nicht schliessen, dass der imperator nur würdigen adepten der wissenschaft seine gunst zugewandt hätte. Jene worte erhalten nämlich durch eine ganz wahrscheinlich lautende notiz des autors von Cäsarea erst ihre authentische declaration. Vergleicht man nämlich die eusebianische mittheilung (a. a. o.), wonach religiöse betrüger und gaukler in besonders hohem ansehen bei Maximin standen (γοήτων τε γὰς καὶ μάγων οἱ πρῶτοι της ανωτάτω παρ' αυτφ τιμης ηξίωντο), mit dem sapientissimi cuiusque an unserer stelle und erinnert man sich, dass damals die neuplatoniker innerhalb des heidenthums den grössten ruhm genossen und sich durch wüthenden christenhass auszeichneten, wie denn der neuplatoniker Hierokles nach Lact. m. p. c. 15 ein moralischer urheber der diocletianischen verfolgung gewesen ist, so kann man sich der überzeugung nicht verschliessen, dass Maximins vorliebe für gebildeten umgang, theilweise wenigstens, mit seinem heidnischen fanatismus im engsten zusammenhang stand. dürfen also unter dem sapientissimus quisque neuplatoniker

zum theil recht entartete jünger dieser philosophenschule verstehen, die, von Eusebius nicht mit unrecht als yóntot zai μάγοι bezeichnet, in einer späteren zeit bekanntlich den hof des allzu leichtgläubigen Julianus apostata unsicher machten. Freilich hat Maximin auch echten vertretern einer lauteren geistesbildung sein wohlwollen zugewandt: hierfür spricht die allgemeinheit der worte des epitomators und vor allem der zusatz ac litteratorum.

Ferner berichtet Victor, dass Maximin der trunksucht fröhnte, erwähnt aber dabei zugleich einen umstand, der augenscheinlich beweist, dass der kaiser keineswegs jeder rechtlichen gesinnung baar gewesen ist. Nach dem epitomator hat nämlich Maximin ein für alle mal angeordnet, befehle, die er etwa im rausche ertbeilte, sollten bis zum anderen morgen unvollstreckt bleiben, damit er keine ursache hätte, im nüchternen zustande das zu bereuen, was auf sein geheiss während eines längeren gelages etwa geschehen wäre. Auch Eusebius hat ohne zweifel von diesem den imperator ehrenden befehle kenntniss gehabt; wenigstens berichtet er (h. e. VIII, 14), Maximin hätte öfter beim weine befehle ertheilt, deren ausführung er im nüchternen zustande später bereut habe 10); aber gerade die löbliche sorgfalt des kaisers, mögliches unheil zu verhüten, lässt der parteiische bischof mala fide — man kann nicht anders sagen — unerwähnt. — Da der ältere Aurelius Victor (De Caesaribus [ed. Gruner] c. XIII, nr. 10. 11) von Trajan (Quin etiam vinolentiam, quo vitio, uti Nerva, angebatur, prudentia molliverat curari vetans iussa post longiores epulas) und der Anonymus Valesii de Constantino etc. (ed. Gardthausen ad calcem Ammiani Marcellini, vol. II [Lipsiae 1875], p. 283, c. IV, nr. 11) ähnliches über Galerius (igitur Galerius sic ebriosus fuit, ut cum iuberet temulentus ea, quae facienda non essent, a praefecto admonitus constituerit, se iussa eius aliquis post prandium faceret) berichtet, so könnte man vielleicht die auf die trunksucht bezügliche notiz des jüngeren Victor für einen blossen mythus ansehen. Diese annahme wird aber durch die bestimmte anspielung des zeitgenossen Eusebius

<sup>10)</sup> Παροινίας γε μήν καὶ μέθης ές τοσαύτην ήνέχθη φοράν, ώς έν τοῖς πότοις παρακόπτειν καὶ τῶν φρενῶν παρεξίστασθαι τοιαῦτά τε μεθύοντα προςτάττειν, οἰα ἀνανήψαντα αὐτὸν τἢ ὑστεραία εἰς μετάμελον ἄγειν.

vollständig ausgeschlossen, und was die stelle beim Anon. Val. betrifft, so liegt da offenbar eine verwechslung Maximins mit dessen oheim Galerius vor. Denn erstens bezieht sich die erwähnte andeutung des bischöflichen zeitgenossen bloss auf Maximin, und zweitens führte der letztere nach Aur. Vict. epit. c. 40, nr. 18 zugleich auch den namen seines oheims Galerius, so dass eine verwechslung beider leicht möglich war.

#### 4. Zu Lact. m. p. c. 50.

Lact. Mart. p. c. 50 findet sich über das tragische schicksal der wittwe Maximins folgende stelle: Sed prius mater eorum in orientem praecipitata est. Die lesart in orientem steht freilich im codex Colbertinus, der einzigen handschrift, die uns von dem buche über die todesarten der verfolger erhalten ist. Diese worte in orientem geben aber gar keinen sinn, und man hat die stelle als corrupt anzusehen, was übrigens nicht zu verwundern ist, da der codex Colbertinus in folge der nachlässigkeit des betreffenden abschreibers von auffallenden fehlern wimmelt. Statt in orientem hat man in Orontem zu lesen. Zwar könnte man das in orientem praecipitata est auf verbannung denten. Da aber der kaiser Licinius nach Eus. h. e. IX, c. 11, nr. 6. 7 die familie Maximins zu Antiochien, also im orient, der vernichtung preisgab, so ist die soeben erwähnte interpretation unzulässig. Hierfür sprechen übrigens noch andere gründe, und zwar zunächst die worte, die bei Lactanz unmittelbar auf unsere stelle folgen: Ibi soepe illa castas feminas mergi iusserat. Weiter deuten sowohl Lactanz selbst (l. c.) als auch Eusebius (l. c.) wiederholt an, dass Licinius das geschlecht der christenverfolger und insbesondere die dynastie Maximins vollständig ausrottete. Eusebius erwähnt zwar nicht ausdrücklich das loos der wittwe des tyrannen, wohl aber sagt er (IX, c. 11, nr. 7), Maximins kinder und verwandte (zaì οἱ συγγενεῖς δὲ τοῦ τυράννου) seien auf Licinius, befehl hingerichtet worden. Es ist also unzweifelhaft, dass die gemahlin des fanatischen fürsten ebenso wenig als ihre kinder einem gewaltsamen tode entging. Bedenkt man noch, dass Licinius zu Antiochien, der syrischen Orontesstadt, das haus seines gefallenen gegners dem verderben weihte, so wird man wohl mit mir

der durchaus zutreffenden conjectur Tillemonts (Hist. des emp. Rom. IV, p. 156) zustimmen und demgemäss im gegensatz zu Pagi (I, p. 374, nr. XIII), Basnage (II, p. 642, nr. VII) und Le Nourry (in seiner ausgabe des buches m. p.), die an dem widersinnigen in orientem des codex Colbertinus festhalten, statt: in orientem lesen: in Orontem. Die stelle ist also in dem sinne zu interpretiren, dass wir annehmen, Maximin's wittwe sei auf befehl des Licinius zu Antiochien im Orontes ertränkt worden. Jetzt wird uns auch klar, was Lactanz mit den worten: Ibi saepe illa castas feminas mergi iusserat besagen will. Der fanatische autor meint nämlich, die kaiserin babe früher manche keusche frauen in den fluss stürzen lassen und jetzt auf dieselbe weise den verdienten tod erlitten. Indess scheint dieses mal, wie ja auch sonst zuweilen (vgl. ob. p. 606 f.), der christliche schriftsteller seine wahrheitsliebe dem glühenden hasse gegen das geschlecht der verfolger geopfert zu haben. Das epitheton castas, welches die angeblich von der kaiserin gemordeten frauen erhalten, veranlasst mich zu der annahme, dass Lactanz ohne allen grund die unglückliche fürstin zur mitschuldigen an den verbrechen ihres gemahls macht. C. 38 schildert unser autor das schamlose unzuchtleben Maximins; da wird unter anderem erzählt, der kaiserliche ebebrecher hätte diejenigen frauen, die ihm nicht zu willen waren, zum ertränkungstode verurtheilt. Ohne zweifel sind diese c. 38 erwähnten unglücklichen mit jenen castae feminae zu identificiren, von denen c. 50 die rede ist. Lactanz muthet also seinen lesern zu, das unglaubliche für wahr zu balten, dass nämlich die kaiserin das ehebrecherische treiben ihres gemahls mit dem grössten eifer unterstützt hätte. Wir sollen also glauben, Maximins gemahlin hätte so wenig achtung vor ihren eigenen ehelichen rechten bekundet, dass sie bemüht gewesen wäre, der wollust ihres kaiserlichen gemahls sogar persönlich unglückliche opfer zuzuführen. Die auf höchst unwahrscheinlichen voraussetzungen basirten anklagen des fanatikers Lactanz gegen die bemitleidenswerthe fürstin sind demnach als hinfällig zu betrachten.

## II. Zu Capitolinus, Gordiani tres, c. 34.

Eine stelle der historia augusta (Capitolinus, Gordiani tres,

c. 34, cap. ult., ap. Herm. Peter ed. Scriptt. hist. aug. vol. II. [Lipsiae 1865], p. 52), die, correct interpretirt, die willkommensten aufschlüsse zur geschichte des kaisers Licinius bietet, hat bisher die verdiente beachtung noch in keiner weise gefunden. Diese interessante stelle lautet, wie folgt: Gordiano (scil. tertio) (reg. 238—244) sepulcrum milites apud Circeium castrum fecerunt in finibus Persidis, titulum huiusmodi addentes: Divo Gordiano, victori Persarum, victori Gothorum, victori Sarmatarum ..., sed non victori Philipporum, quod ideo videbatur additum, quia in campis Philippis ab Alanis tumultuario proelio victus abscesserat, simul etiam, quod a Philippis videbatur occisus. Quem titulum evertisse Licinius dicitur eo tempore, quo est nanctus imperium, cum se vellet videri a Philippis originem trahere. Hiernach ist es wegen des hinzugefügten dicitur allerdings zweifelhaft, ob die fragliche inschrift von Circeium (= Circesium in Mesopotamien) auf Licins befehl vernichtet wurde. Dagegen dürfte die thatsache, dass Licinius das gerücht aussprengen liess, er stamme vom kaiser Philippus Arabs ab, unbestritten sein. Jedenfalls geht aber aus den worten des Capitolinus so viel hervor, dass der schwager Constantins zu der zeit, als er herr von Mesopotamien und des gesammten römischen orients war, d. h. nach Maximins tod, also noch im jahre 313, sich seiner abstammung von dem christenfreundlichen kaiser Philippus rühmte. Da einerseits dieser zeitpunkt mit der christenfreundlichen regierungsperiode des Licinius (vgl. z. b. Eus. h. e. X, 5, Lact. c. 45 ss.; weitere quellenbelege in meiner "Licinian. christenverf.", p. 5-29) zusammenfällt, und da andrerseits der aus dem orient, wahrscheinlich aus Arabia Petraea, stammende Philippus (vgl. Eckhel, D. N., pars 11, vol. VII, p. 320) den christen bekanntlich in so hohem grade sein wohlwollen zugewandt hatte, dass die sage entstand, er sei selbst christ gewesen 11), so darf man vermuthen, Licinius habe desshalb vorgegeben, ein sprössling des imperators Philippus zu sein, um sich die gunst seiner neuen unterthanen, der orientalen und vor allem der christen, zu erwerben.

<sup>11)</sup> Cf. Eus. h. e. VI, 34. 39. VII, 10, — Hieronymi chron. (ed. Migne, p. 571. 572) — Anon. Vales. nr. 33. Oros. VII, 28 (aus dem An. Val.); weitere quellenbelege bei Tillemont (Hist. des emp. t. III, p. 300. 301. 312. 313. 643—648).

Unsere stelle gibt auch erwünschten aufschluss über das alter resp. das ungefahre geburtsjahr des kaisers Licinius. Denn wenn auch das gerede, als ware der letztere ein nachkomme des Philippus gewesen, natürlich mit dem wirklichen sachverhalt im vollständigen widerspruch stand 12), so dürfen wir doch annehmen, dass Licinius während der regierungszeit jenes christenfreundlichen Augustus (reg. 244-249), also etwa kurz vor dem jahre 250, geboren wurde. Der schwager Constantins legte eben werth darauf, als nachkomme Philipps des Arabers zu gelten. Hiernach hat also Licinius, der im jahre 324 ermordet wurde, ein alter von etwa 75 jahren erreicht. Nach dem jüngeren Victor freilich wäre der kaiser erst um das jahr 264 geboren worden 13). Diese chronologie des sonst so vortrefflichen autors, der Henricus Valesius (ed. Scriptt. eccl. t. I, Annot. ad Eus. h. e. X, 8, p. 209), Tillemont (Hist. des emp. IV, p. 104. 626) und Cohen (Monnaies des emp. Rom. t. VI, p. 47) beigetreten sind, wird aber durch unsere stelle widerlegt. Denn wäre Licinius nicht schon kurz vor dem jahre 250, sondern erst lange nach Philipp's tod geboren worden, so hätte er ja auch nicht im entferntesten hoffen können, dass sein vorgeben glauben finden würde. Mit recht nehmen also Gibbon (vol. II, ch. 13, p. 116. 117, note 53) und Burckhardt (Constantin p. 369. 374) an, dass Licinius etwa um das jahr 250 geboren wurde; ich muss jedoch bemerken, dass beide historiker die betreffende stelle beim Capitolinus nicht zu gunsten ihrer chronologie verwerthet haben. Meine these, wonach schwager Constantins schon kurz vor 250 geboren wurde, wird übrigens auch noch durch andere gründe unterstützt. Schon Gibbon hat richtig erkannt, dass die chronologie des epitomators durch andere quellen eher erschüttert als bestätigt wird: er erinnert an die entgegengesetzten angaben der beiden christlichen zeitgenossen des Licinius. Was zunächst den Eusebius anbelangt, so führt er uns (h. e. X, c. 8, nr. 13 [ed. Guil. Dindorf.]; v. C. (ed.

13) Cf. Victor iun. epit. c. 41, nr. 7. 8: Hic Licinius annum dominationis fere post quartum decimum, vitae proxime saxagesimum occidit.

<sup>12)</sup> Nach Eutrop. X, 4 (3) (ed. Rud. Dietsch), An. Val. nr. 13, Victor iun. epit. c. 41, nr. 9, Socrates, hist. eccl. [ed. Migne] I, 2 gehörte Licinius einer illyrischen bauernfamilie an und war in der (späteren) mösischen provins Dacia nova geboren.

Migne] 1, 55) den kaiser in seinen letzten regierungsjahren als einen mann vor, der trotz seines hohen alters noch der zügellosesten wollust fröhnte: kurz vor 323 war Licinius dem bischöflichen autor zufolge  $\xi \sigma \chi \alpha \tau \delta \gamma \eta \varrho \omega \varsigma$  und  $\gamma \dot{\eta} \varrho \dot{\alpha} \tau \delta \sigma \ddot{\omega} \mu \alpha \pi \epsilon$ παλαιωμένος. Nach diesem starken ausdruck müsste der imperator in der that weit älter als sechzig jahre geworden sein 14). Nun haben aber schon Valesius und Tillemont das eusebianische zeugniss mit der bemerkung zu entkräften versucht, dass der kirchenhistoriker hier nicht als geschichtschreiber, sondern als rhetor spreche, der das alter des kaiserlichen sünders übertreibe, und man darf einräumen, dass der historische zusammenhang dieser auffassung wenigstens nicht nothwendig widerstreitet: Eusebius schildert an beiden stellen die letzte regierungsperiode des Licinius lediglich als parteimann; er ist bemüht, diese epoche, in der Constantins schwager als gegner des christenthums auftritt, im ungünstigsten lichte erscheinen zu lassen. Mit mehr recht beruft sich aber Gibbon auf Lact. m. p. c. 32, wo Licinius im jahre 308, also fünfzehn jahre vor seinem tode, ein mann mit grauem haar genannt wird, und zwar unter umständen, die den obigen einwand durchaus ausschliessen. Denn einmal hegt Lactanz für den kaiser, der sich zur zeit der abfassung des buches de mortibus persecutorum noch als wohlwollenden freund der kirche gerirte, warme sympathien, und dann spricht nicht der autor selbst, sondern der imperator Galerius in einem officiellen schreiben an Maximin von dem vorgerückten alter des Licinius (Mittit ergo [scil. Galerius] ad eum [scil. Maximinum] saepe legatos orat ..., cedat aetati et honorem deferat canis etc.). Für die meinung des englischen historikers sprechen aber noch zwei weitere quellenbelege, die man ebenso wie die stelle beim Capitolinus, bisher stets So wird Licinius von Moses Choronensis, übersehen hat. der um die mitte des fünften jahrhunderts eine geschichte Armeniens schrieb, (l. II, c. 88) als ein mann mit graugefärbten haaren und als greis geschildert 15). Ich will indess auf dieses

15) Moses Choronensis, nach der Mechitaristen-ausgabe (Venedig 1865) aus dem Armenischen übersetzt von dr. theol. Michael Lauer,

<sup>14)</sup> Eus. h. e. X, 8, nr. 13 wird von seinem interpreten Rufinus von Aquileja (h. e. IX, 10) in folgender weise dem sinne nach wiedergegeben: Ipse (scil. Licinius) contra aetatis suae vires (ἐσχατόγηρως) adulteriis et corruptione virginum delectari.

zeugniss kein allzugrosses gewicht legen, da Moses von Chorene namentlich für nichtarmenische dinge kein besonders zuverlässiger gewährsmann sein dürfte. Als völlig unverwerflich muss aber die bezügliche aussage des Sozomenus (hist. eccl. [ed. Migne] I, 7) gelten. Dieser autor, eine der besseren quellen für die geschichte des constantinischen zeitalters, erzählt nämlich, kurz vor dem beginn des entscheidenden feldzuges von 323 hätte das milesische orakel des didymäischen Apollon den kaiser Licinius einen "greis"  $(\gamma \ell \rho \omega r)$  genannt <sup>16</sup>).

Wenn man auch der autorität des Moses Choronensis und selbst des Eusebius keine besondere bedeutung beimessen will, so geht doch, obigen ausführungen zufolge, aus den übereinstimmenden angaben der zeitgenossen Lactanz und Capitolinus, sowie des Sozomenus unzweideutig hervor, dass Licinius schon spätestens im j. 249 und nicht erst im j. 264 geboren wurde. Diese chronologie wird überdies durch den historischen zusammenhang im vollsten masse bestätigt. Licinius war nämlich der altersgenosse und freund des Galerius, beide hatten alle die verschiedenen stufen des römischen militärdienstes gemeinschaftlich durchlaufen — es erhellt dies aus Lact. m. p. c. 20. 32, Zos. II, 11, Eutrop. X, 4 (3), Victor sen. de Caess. c. 40, nr. 8 und Socrat. I, 2, also aus authentischem quellenmaterial ---, und Galerius selbst war unzweifelhaft um 250 geboren. Diese letztere behauptung basire ich auf die thatsache, dass Diocletian sich den Galerius überhaupt zum mitregenten auserkor. Beide werden also waffengefährten gewesen sein; dass aber Galerius etwas jünger war als der im jahre 245 geborne Diocletian 17), geht daraus hervor, dass ihn Diocletian nicht zum Augustus, sondern zum Cäsar ernannte. Zu gunsten der ansicht, wonach Dio-

Regensburg 1869. Die betreffende stelle (II, 88) findet sich p. 150 dieser übertragung.

<sup>16)</sup> In meinem in Fleckeisen's "jahrbüchern für classische philologie" (jahrgang 1875, h. 3, p. 201—221) abgedruckten aufsatz "zur kritik einiger quellenschriftsteller der spätern römischen kaiserzeit" habe ich (p. 213—216) im anderen zusammenhang eine ausführliche interpretation der betreffenden stelle bei Sozomenus (h. e. I, 7) gegeben.

<sup>17)</sup> Da Diocletian im jahre 313 starb und nach Vict. iun. epit. (in Diocletiano) ein alter von 68 jahren erreichte, so war er im jahre 245 geboren (vgl. Basnage II, p. 446, nr. II).

cletian und Galerius alte kriegskameraden waren, lässt sich auch Vopiscus, vita Probi, c. 22 geltend machen, wo es in betreff Diocletians und anderer heerführer heisst, sie hätten unter der kriegerischen regierung des Probus (276-282) ihre schule gemacht 18). An dieser stelle wird freilich Galerius nicht genannt, wohl aber der später gleichzeitig mit ihm (i. j. 293) zum cäsar beförderte und also etwa gleichalterige Constantius, der vater Auch muss man wohl beachten, dass mit den von Constantins. Vopiscus namhaft gemachten officieren die liste der unter Probus geschulten feldherrn noch nicht erschöpft ist; denn er fügt hinzu: et ceteri. — Bei Malalas (chronographia [ed. Bonn.], l. XII, p. 315) findet sich die auffallende angabe, Licinius hätte nur ein alter von 46 jahren erreicht; daruach wäre der imperator erst im jahre 278 geboren worden. Aus der bisherigen untersuchung geht aber zur genüge hervor, dass die chronologie des Byzantiners mit dem historischen zusammenhang im schroffsten widerspruch steht. Wir wissen z. b. aus Eutrop. X, 4 (3), dass Licinius bereits im j. 297 seinem kaiserlichen freunde Galerius in dessen persischem feldzuge die wichtigsten dienste leistete. Nach Malalas wäre aber Licinius damals erst ein neunzehnjähriger jüngling gewesen! Uebrigens ist dieser byzantiner, der frühestens in der zweiten hälfte des sechsten jahrhunderts gelebt hat, überhaupt ein unzuverlässiger autor, und speciell für die geschichte des Licinius, über den er eine reihe der verworrensten tollsten notizen bringt, kann er erst recht nicht als quelle dienen 19).

III. Zur kritik der diocletianischen provinzialeintheilung von c. 297, des Zosimus (II, 14) und des Anonymus Valesii (nr. 8).

Eine nicht unwichtige controverse, die sich auf die geschichte des kaisers Licinius bezieht, lässt sich am angemessensten kurz so ausdrücken: "über welche provinzen hat sich das reichsgebiet des

19) Dieses ungünstige urtheil über Malalas habe ich in meiner "Licinianischen christenverfolgung", (p. 139-142) näher begründet.

<sup>18)</sup> duces praeclarissimos instituit. nam ex eius (scil. Probi) disciplina Carus, Diocletianus, Constantius, Asclepiodotus, Annibalianus, Leonides, Cecropius, Pisonianus, Herennianus, Gaudiosus, Ursinianus, et ceteri, quos patres nostri mirati sunt, et de quibus nonnulli boni principes extiterunt.

Licinius während seiner ersten regierungsperiode in den jahren 307/8 bis 311 erstreckt? Diese streitfrage darf insofern ein allgemeineres interesse beanspruchen, als der spätere schwager Constantins schon in jener frühen herrscherepoche in seinem gebiete die diocletianischen verfolgungsdecrete gegen die christen thatsächlich ausser kraft gesetzt hat 20), und es doch nicht uninteressant ist, zu wissen, in welchen territorien sich die christen bereits längere zeit vor dem Galerius'schen toleranzedict der factischen duldung des kaisers Licinius zu erfreuen hatten. So berechtigt nun unsere controverse erscheinen muss, ebenso ungenügend waren die bisherigen versuche, die streitfrage zur definitiven entscheidung zu bringen. Und in der that setzt der in rede stehende gegenstand einer endgültigen lösung nicht unerhebliche schwierigkeiten entgegen; diese letzteren liegen in der ungünstigen beschaffenheit der bezüglichen quellenberichte. Die autoren, die überhaupt über die erste regierungsperiode des Licinius rasch hinwegeilen, haben es verschmäht, uns mit klaren ausdrücklichen worten genau die provinzen zu bezeichnen, aus denen sich das licinianische reichsgebiet für 307/8 bis 311 zusammengesetzt hat. Einige quellen, so namentlich Eus. h. e. VIII, 14, Socrat. I, 2, Sozom. I, 1-7, Eutrop. X, 4 (3), Aur. Vict. De Caess. c. 40, nr. 8. 9 und Victor iun. epit. c. 40, nr. 2, bieten zur entscheidung unserer controverse gar keinen anhaltspunkt, andere autoren geben nur versteckte andeutungen. Der hauptgrund, warum die streitfrage bisher stets eine so ungenügende discussion gefunden hat, liegt in dem umstand, dass eine stelle bei Zosimus und beim Anonymus Valesii nicht herangezogen oder doch nicht gehörig interpretirt wurde. Eine authentische declaration konnte aber freilich speciell von der letzteren stelle nicht gegeben werden, da die zur vollständigen aufklärung der vorliegenden controverse unentbehrliche diocletianische provinzialeintheilung von c. 297 erst in jüngster zeit durch eine publikation von Th. Mommsen bekannt wurde resp. ihre ausreichende aufhellung erhielt 21). Mit hülfe des von Mommsen edirten

<sup>20)</sup> Aus Lactanz (besonders c. 1. 48. 50) und Eusebius (zumal h. e. VIII, 14 sqq., IX, c. 9; X, c. 4, nr. 16) geht hervor, dass Licinius schon zwischen 307/8 bis 311 sich nicht mit christenblut befleckt hat.

<sup>21)</sup> Th. Mommsen hat bekanntlich das "verzeichniss der römischen provinzen aufgesetzt um 297" nach einem etwa dem 7. jahr-

provinzialverzeichnisses und der beiden bisher vernachlässigten quellenbelege, die durch ersteres ihre richtige beleuchtung erst gewinnen, hoffe ich, dem leser die definitive erledigung der streitfrage vorlegen zu können. Ehe ich jedoch meine argumentation beginne, will ich zur bequemeren übersicht die bezüglichen vielfach differirenden ergebnisse der neueren zusammenstellen. — Der cardinal Norisius (De Licinii numismate, c. I, p. 41, nr. 6 bei Tillemont, Mémoires t. V1, p. 375) und Cohen (VI, p. 47) nehmen an, dass Licinius in der gedachten regierungsperiode Pannonien und Rhätien beherrscht hat. Tillemont schwankt: zuerst (Mém. t. V1, p. 145) vindicirt er dem Imperator "la Rhetie et les parties les plus occidentales de l'Illyrie"; sudann betrachtet er es Mém. t. V1, p. 375; t. V<sup>3</sup>, p. 74 als ausgemacht, dass damals Pannonien dem kaiser Licinius gehörte; dagegen ist er (a. a. o.) zweifelhaft, ob Galerius seinem freunde auch Obermösien abgetreten habe. einer weiteren stelle endlich (Mém. t. V3, p. 192) behauptet Tillemont, Pannonien und vielleicht auch Noricum und Rhätien seien i. j. 307/8 dem neuernannten Augustus zur unmittelbaren verwaltung überlassen worden. Gibbon (vol. II, ch. 14, p. 173) nimmt an, dass der licinianische reichsantheil vor 311 aus den illyrischen provinzen (the provinces of Illyricum) bestanden habe. Correcter als alle diese forscher, die, wie wir bald sehen werden, sich entweder zu unbestimmt über den umfang des licinianischen reiches (vor 311) äussern oder dem imperator ein zu ausgedehntes territorium vindiciren oder endlich dem Augustus einen gar zu bescheidenen verwaltungsbezirk einräumen, urtheilt Eckhel (D. N. pars II, vol. VIII, p. 61) über unsere streitfrage: er sagt nämlich, man sei nicht recht einig darüber, welche provinzen dem neuer nannten imperator Licinius i. j. 307/8 als reichsgebiet übertragen wurden. Diese entscheidung war die einzig richtige, so læge die diocletianische provinzialeintheilung von c. 297 noch nicht entdeckt war.

Alle schwierigkeiten der vorliegenden controverse ercheinen beseitigt, wenn wir in folgender stelle beim Anon. Val (ed. v.

hundert angehörenden codex der veroneser capitularbibliokek in den "Abhandlungen der berliner akademie der wissenschaften von 1862, Berlin 1863, p. 489-518 resp. 538 zum ersten mal ect und mit einem vorzüglichen historisch-geographischen commentarversehen.

Gardthausen, p. 282, c. III, ur. 8): twnc Galerius in Illyrico Licinium Caesarem fecit. Deinde illo in Pannonia relicto, ipse ad Serdicam regressus morbo ingenti occupatus sic distabuit etc. unter "Pannonia" nicht Pannonien resp. die (vier) pannonischen provinzen im engeren sinue verstehen, sonderu in weiterer ausdehnung die diöcese Pannonien, wie sie dem Mommsen'schen provinzialverzeichniss von c. 297 entspricht, darunter begreifen. Nun umfasst die diöcese Pannonien nach dem eben erwähnten documente (vgl. Mommsen a. a. o. p. 491), folgende sieben provinzen: Pannonia inferior, Savensis, Dalmatia, Valeria, Pannonia superior, Noricus Pariensis, Noricus mediterranea. Hiernach hätte also Licinius zwischen 307/8 und 311 ausser Pannonien im engeren sinne — auch Savensis oder Savia und Valeria gehören zur collectivprovinz Pannonien in beschränkterer ausdehnung — noch Noricum und Dalmatien beherrscht. Es ist die frage: sind wir berechtigt, an unserer stelle das Pannonia mit diöcese Pannonien zu interpretiren? Die antwort auf diese frage kann nur bejahend lauten, und zwar aus mehreren gründen 22). Zunächst lässt sich mit hülfe anderer quellenbelege speciell nachweisen, dass Licinius in seiner ersten regierungsperiode wirklich wenigstens die meisten, nämlich fünf von den sieben provinzen der pannonischen diöcese, beherrscht hat. Dass Pannonien oder genauer die vier zu Pannonien im engeren sinne gehörenden provinzen (Pannonia superior, Pannonia inferior, Valeria, Savia) in dem gedachten zeitraum der unmittelbaren verwaltung des Licinius unterstellt waren, haben schon Norisius, Tillemont und andere richtig erkannt. In der chronik des Hieronymus (ed. Migne p. 583. (84) 28) und in den consularfasten des Idatius (ed. Gallandius bibl. ve. patr. t. X, p. 337)<sup>24</sup>) findet sich nämlich die notiz, Galerius häte seinen freund in der pannonischen stadt Carnuntum mit dem kaistlichen purpur bekleidet; daraus dürfen wir schliessen, dass unter anderem Pannonien im engeren sinne dem neuen Augustus

<sup>22)</sup> Schon in meinem in den Fleckeisen'schen "jahrbüchern" veröffentlicten aufsatz habe ich (p. 205) ganz kurz angedeutet, dass in
der fraglichen stelle beim An. Val. das "Pannonia" als die diöcese
dieses natens aufzufassen ist.

<sup>23)</sup> Dinius a Galerio Carnunti in Pannoniis imperator factus.

<sup>24)</sup> Hiscoss., quod est Maxentio et Romulo, levatus Licinius Carnunto III. Nov.

als verwaltungsbezirk überlassen wurde. Mit hülfe der bisher stets übersehenen stelle bei Zosimus (II, 14) können wir aber auch speciell von Dalmatien zeigen, dass es vor 311 zum licinianischen reichsantheil gehört hat. Die betreffende stelle hat folgenden wortlaut: Ἐντεῦθεν προφάσεις ἀναζητεῖ τοῦ πρὸς Κωνσιαντῖνον πολέμου ... — ἐπὶ Ῥαιτίονα ὁδὸν ἐλαύνειν διενοεῖτο, ώς τοῦ ἔθνους τούτου και Γαλλία και τοῖς Ἰλλυριῶν κλίμασι πλησιάζοντος ώνειροπόλει γάρ και Δαλματίας και Ίλλυριών περιέσεσθαι διὰ τῶν ἐχεῖσε στρατιωτιχῶν ἡγεμόνων χαὶ των Λικιννίου δυνάμεων. τα τα κατά νο τός έχων Μαξέντιος ωήθη δείν τὰ εν Λιβύη πρότερον διαθείναι κτλ. Hiernach war also Licinius vor 311 oder genauer damals, als Maxentius anstalten traf, die rebellische provinz Afrika wieder zu unterwerfen, im besitze von Dalmatien. Die weitere notiz des Zosimus, wonach Licinius damals auch beherrscher von Illyrien war, lässt sich freilich hier nicht recht verwerthen, da Illyrien in der späteren römischen kaiserzeit bekanntlich einen sehr dehnbaren geographischpolitischen begriff repräsentirt: im weiteren sinne verstand man darunter den gesammten ländercomplex zwischen dem adriatischen meer einerseits und dem Pontus euxinus und dem ägäischen meere anderseits; möglicher weise konnte aber auch eine einzelne zu dieser territorialmasse gehörende provinz Illyrien genannt werden (vgl. z. b. den An. Val. de Const., ed. Gardthausen, p. 281 — 283, c. III, nr. 5. 8, c. V, nr. 13, c. VI, nr. 35). Es ist also ungewiss, ob man an der vorliegenden stelle das Ἰλλυριών mit "Paunonien und Noricum" zu interpretiren hat, oder ob nur eines dieser beiden länder darunter zu verstehen ist, oder ob man endlich irgend eine andere provinz zu substituiren hat. -Dass auch Noricum schon vor 311 unter der herrschaft des Licinius gestanden bätte, dafür spricht ganz entschieden der historische zusammenhang, wenn sich auch kein bezüglicher quellenbeleg auffinden lässt. Zunächst galt zur zeit, als Galerius sich seinen freund zum mitregenten erkor, ohne zweifel die diocletianische provinzialeintheilung noch völlig unverändert als reichsgesetz und bildete noch die norm bei reichstheilungen; erst Constantin hat nach 324 als alleinherrscher jene constitution einigen modificationen unterworfen. Es ist nicht deukbar, dass Galerius dem neuen collegen einen nicht gehörig abgerundeten verwaltungsbezirk über-

lassen haben sollte. Schwerlich wird er also von der pannonischen diöcese Noricum abgezweigt und sich selbst vorbehalten haben, zumal ihm sogar nach abtretung der vollständigen diöcese Pannonien volle vier diöcesen, nämlich Mösien, Thracien, Asien und Pontus, im sinne der diocletianischen provinzialeintheilung als eigener unmittelbarer verwaltungsbezirk verblieben 25). Dafür, dass Licins reichsgebiet für 307/8 bis 311 aus der vollständigen diöcese Pannonien bestanden habe, lassen sich noch drei weitere argumente geltend machen. Erstens bedient sich der An. Val. wirklich wiederholt einzelner geographisch-politischer termini, wie sie der provinzialeintheilung von c. 297 eigenthumlich sind 26). Zweitens hat Galerius nachweislich früher (im j. 305) ganz im sinne der oft erwähnten constitution verfahren, damals nämlich, als er (gemeinschaftlich mit dem unmittelbar nachher resignirenden Diocletian) dem neuernannten cäsar Maximin II. Cilicien, Syrien und Aegypten als verwaltungsbezirk anwies. Diese territorien repräsentiren ein vollständig abgerundetes reichsgebiet; es entspricht nämlich durchaus der diocletianischen diöcese des orients 27). Endlich zwingen mich geographische rücksichten, dem licinianischen verwaltungsbezirk für 307/8 bis 311 auch die beiden norischen provinzen zu vindiciren. Ein blick auf die karte belehrt uns nämlich, dass, im falle Galerius

<sup>25)</sup> Ueber den umfang des Galerius'schen Reichsantheils cf. Lact. c. 18. 35. 36; An. Val. nr. 5. 8; Eutr. X, 2; Vict. sen. de Caess. c. 40, nr. 8. 9. — Die vier diöcesen Mösien, Thracien, Asien und Pontus (bei Mommsen a. a. o. p. 491), die auch nach 307/8 im unmittelbaren besitze des Galerius verblieben, umfassten die provinzen Oberund Untermösien, Neudacien, Dardanien, Macedonien, Griechenland, Kleinscythien, Thracien, Bithynien und das übrige Kleinasien mit ausnahme von Cilicien und Isaurien.

<sup>26)</sup> Vgl. Mommsen a. a. o. p. 497, anm. 15 und hierzu me in e theils berichtigenden theils ergänzenden bemerkungen in dem schon citirten aufsatze in Fleckeisen's "Jahrbüchern", p. 205—207.

<sup>27)</sup> Nach Lact. c. 19 und Eutr. X, 2 wurde im j. 305 dem Cäsar Maximin der "orient" als verwaltungsbezirk zuertheilt. Da nun dieses reichsgebiet nach Lact. c. 36 und Eus. M. Pal. c. VIII. X. XI. XIII nicht bloss Syrien und Palästina, sondern auch Cilicien und Aegypten umfasste, so haben beide autoren, denen man auch Jos. II, 8 beizählen kann, offenbar mit oriens die diocletianische diöcese dieses namens bezeichnen wollen; denn nach der constitution von c. 297 bestand die orientalische diöcese, abgesehen von Mesopotamien und Arabia Petraea, eben aus Syrien und Aegypten nebst Cilicien.

von der seinem neuen reichsgehülfen überwiesenen pannonischen diöcese Noricum eximirt hätte, die beiderseitigen gebiete auf die unliebsamste art durchkreuzt worden wären. Die norischen territorien westlich vom licinianischen verwaltungsbezirk im besitze des Galerius, hätten ja für diesen nur einen vollständig verlernen posten bedeutet, dessen communication mit den übrigen provinzen gerade durch den reichsantheil des Licinius unterbrochen war. - Nach dem gesagten neigt sich also Tillemont (a. a. o.) mit bestem fug der meinung zu, auch Noricum hätte vor 311 zum licinianischen verwaltungsbezirk gehört. Dagegen ist die weitere vermuthung des französischen forschers, wonach Galerius im j. 307/8 dem neuen imperator auch Obermösien abgetreten haben soll, durchaus unzulässig, und Tillemont hat grund genug, seine hypothese nur in sehr bescheidener form aufzustellen. Der fraglichen combination steht nämlich zunächst auch nicht der geringste quellenbeleg zur seite; denn daraus, dass nach dem An. Val. nr. 8 die in Neudacien zwischen Ober- und Untermösien belegene stadt Sardica stets im besitze des Galerius geblieben ist, lässt sich doch gewiss nicht der schluss ziehen, Licinius hätte schon in seiner ersten regierungsperiode Moesia superior beherrscht. Die Tillemont'sche vermuthung widerspricht aber auch dem historischen zusammenhang. Es ist nicht denkbar, dass Galerius entgegen der damals noch zu recht bestehenden diocletianischen constitution seinem freunde ein administrativ mangelhaft abgerundetes reichsgebiet - und aus der willkürlichen zerstückelung der mösischen und wohl auch der pannonischen diöcese konnte naturgemäss eben nur ein verwaltungsbezirk von so ungünstiger beschaffenheit hervorgehen — zur unmittelbaren regierung übertragen hätte. - Noch weit unberechtigter, als die soeben gerügte vermuthung des französischen kirchenhistorikers muss aber die annahme Tillemont's, des cardinals Norisius und Cohen's erscheinen, wonach unter anderem auch Rhätien vor 311 der des kaisers Licinius unterworfen war. konnte nämlich dem neuernannten mitregenten diese provinz nicht abtreten, weil er sie damals wenigstens nicht besass. Aus dem provinzialverzeichniss von c. 297 (vgl. Mommsen, p. 492) ersieht man, dass Rhätien in jener zeit zur diöcese Italien gehörte. Diese letztere stand bekanntlich zwischen 307/8 und 311 unter 40 Philologus. XXXVI. bd. 4.

der herrschaft des Maxentius, des tyrannen der ewigen stadt; wir dürfen also annehmen, dass die fragliche provinz damals einen theil des Maxentius'schen reichsgebietes ausmachte.

Obigen ausführungen zufolge hat der kaiser Licinius während seiner ersten regierungsperiode unzweifelhaft nichts mehr und nichts weniger als die diöcese Pannonien beherrscht, d. i. Pannonien im engeren sinne, Dalmatien und Noricum. In diesem gebiete ist also die diocletianische christenverfolgung, die in den asiatischen provinzen volle acht jahre, ja in einem gewissen modificirten sinne sogar fast ein decenninm fortwüthete, schon seit dem regierungsantritt des Licinius, also seit dem jahre 307/8, als vollständig erloschen zu betrachten. — Es lässt sich wohl nicht leugnen, dass die pannonische diöcese einen zwar dem umfange nach bescheidenen, aber doch wenigstens harmonisch abgerundeten reichsantheil repräsentirte. Der licinianische verwaltungsbezirk bildete in der that nicht bloss im specifisch administrativem sinne, im anschluss an die diocletianische provinzialeintheilung, sondern auch in geographischer hinsicht ein in sich abgeschlossenes ganze. Die pannonische diöcese bestand aus einem innerlich zusammenhängenden, nirgends durch theile anderer reichsgebiete durchbrochenen ländercomplex, der sich von der mittleren Donau bis zum adriatischen meer erstreckte.

Düsseldorf.

Franz Görres.

# Zu Phaedrus.

Phaedrus I, 15, 20 wird von L. Müller und R. Richter gelesen: Ergo quid refert mea, Cui serviam? clitellas dum portem meas. Es liegt aber auf der hand, dass hier dum = dum modo nicht zulässig ist. Der sinn ist nicht: "wenn ich nur fortbringen, erschleppen kann", wie Richter erklärt, sondern: tragen (dienen) muss ich doch; es ist also gleichgültig, wem ich die last trage (diene). Dieser gedanke ergibt sich, wenn man schreibt: Ergo quid refert mea, cum serviam, clitellas cui portem meas.

Darmstadt.

A. Weidner.

### XXII.

# Ammianus' beziehungen zu seinen vorbildern, Cicero, Sallustius, Livius, Tacitus.

Im 29. bande dieser zeitschrift haben E. Wölfslin und A. Gerber durch mittheilung einer anzahl stellen die nachahmung des Tacitus durch Ammian dargelegt; über desselben benutzung des Cicero hat erschöpfend gehandelt H. Michael inseiner inaugural-dissertation Breslau 1874, welcher in einer anmerkung aus den frühern auslegern auch drei auf Livius zurückgehende stellen anführt; endlich hat M. Hertz im Index scholarum der Bresl. univers. sommer-s. 1874 seine bekanntschaft mit Sallust, d. h. mit den Historien und zwar als ganzem, sowie mit dem bellum Iugurthinum, ins licht gestellt, während er bezweifelt, ob er den Catilina gelesen oder Diese ansicht enthält von vornherein eine doch excerpirt habe. grosse unwahrscheinlichkeit, zumal da Ammian die geschichte Catilinas kennt (XXV 3, 13), wie bei seiner gelehrsamkeit und belesenheit vorauszusetzen, gewiss nicht bloss aus den reden Ciceros. Eine rasche durchsicht des schriftstellers zeigte in der that bald die unbegründetheit des zweifels von Hertz; dabei begegneten einige andere stellen, welche den oben genannten forschern entgangen waren. Für die nachlese wurde auch A. W. Ernesti's Glossarium Latinitatis nachgeschlagen; was sich daraus ergab, ist durch beigesetztes (E) bezeichnet. Durch die folgende zusammenstellung soll nicht alles als directe und gewollte entlehnung des nachahmers aus dem vorbild hingestellt werden, sondern vieles stellt sich als unbewusste anlehnung in zufälligen anklängen heraus, wie denn das wiederkehren gewisser wendungen und ausdrücke bei den

historikern zeigt, dans sie im historischen stil stereotyp und in der sprache überhaupt formelhaft geworden.

### Ammianus.

XIV, 2, 1 cuncta miscere = XXXI, 2, 1 coll. XVI, 12, 4 agitabat miscebatque omnia. XXXI, 8,6 omnia foedissime permiscentes.

XIX, 1, 4 pars — alii, öfter.

XIV, 2, 20 ea tempestate, ö. XV, 8, 2 nihil esse ita asperum.

XVI, 12, 53 remedia mortis compendio postulantes.

XV, 6, 3 fortis et fidus (miles) = XX, 5, 3.

XVII, 1, 12 supra quam optari potuit.

XIX, 4, 6 animalia praeter homines iugiter prona.

XX, 11, 2 fallaciis et minis et dolis.

XXI, 11, 3 soluti et liberi.

XXII, 6, 1 Aegyptii genus hominum.

XXVI, 4, 1 tuta consilia = **XXVII**, 8, 9, coll. **XXIX**, 6, 9.

XXVII, 6, 3 contra hos nitebantur aliqui.

XXVIII, 1, 2 carptim ut quaeque memoria digna sunt explanabo, coll. XIV, 4, 2 super quorum moribus licet — memini rettulisse, tamen nunc quoque pauca de isdem expediam carptim (noch mehr bei Hertz 1. c. p. 11).

XXVIII, 3, 2 cum strenui militis munia et praeclari ducis boni imperatoris officia simul

#### Sallustius.

Cat. 10, 1 miscere omnia = 2, 3. 1, 12, 5. 5, 2 cuncta permiscuit. 66, 1 cuncta agitare. — Tac. h. l, 53. II, 23 miscere cuncta.

C. 2, 1, s. Dietsch Comm. p. 45.

C. 7, 1 u. ö. Liv. I, 18, 1 ö.

C. 40, 4 nihil tam asperum — esse.

C. 40, 3 miseriis suis remedium mortem exspectantes.

C. 20, 3 vos cognovi fortes fidosque mihi.

C. 5, 3 supra quam credibile est, coll. I, 24, 5.

Cf. C. 1, 1 u. das. Jacobs.

C. 11, 2 dolis atque fallaciis.

C. 6, 1 liberum atque solutum. Liv. VIII, 32, 5; auch Cic. Rab. P. 5, 12.

C. 6, 1 Aborigines genus hominum. I, 80, 1.

C. 41, 2 tuta consilia, cf. Liv. 1X, 32, 3. XXII, 38, 13.

C. 38, 2 contra eos summa ope nitebatur pleraque nobilitas.

C. 4, 2 carptim ut quaeque memoria digna videbantur perscribere, coll. 5 de cuius hominis moribus pauca prius explananda sunt. 1, 5, 3 priusquam — expedio pauca supra repetam. Tac. a. IV, 1 — supra memoravi: nunc originem, mores — expediam coll. h. IV, 48.

C. 60, 4 strenui militis et

curas expleret, coll. XVI, 12, 24 (s. später). XVII, 13, 26. XIV, 9, 1. XIX, 11, 11 = XXIV, 6, 15.

XXVIII, 4, 5 tanta plerosque labes insanabilium flagitiorum oppressit.

XXIX, 1, 11 qui dum formidine successoris agitaretur in dies.

XXXI, 4, 10 quorum insidiatrix aviditas materia malorum omnium fuit.

XXXI, 10, 15 quae pro temporum captu per Gallias res rationesque poscebant, coll. XVI, 12, 10 cum res postulat.

XXXI, 12, 5 quid facto opus esset deliberabat.

XIV, 1, 4 civili iustoque imperio ad voluntatem converso cruentum.

XV, 2, 3 parum tuto loco innocentiam stare.

XV, 11, 16 et quoniam ad has partes opere contexto pervenimus, silere — incongruum est.

XV, 12, 5 evectus sum longius sed remeabo tandem ad coepta.

XVI, 7, 4 res monuit super hoc eodem Eutherio pauca sub-

### Sallustius.

exsequebatur, coll. 20, 16. Tac. h. IV, 66.

- C. 36, 5 tanta vis morbi ac veluti tabes plerosque civium animos invaserat, coll. I, 32, 4. h. I, 48, 19 D. si tanta torpedo animos oppressit. Liv. XXXIX, 9, 1. XLII, 5, 7.
- C. 5, 7 agitabatur magis magisque in dies animus ferox inopia rei familiaris et conscientia scelerum.
- C. 10, 3 ea (pecuniae, imperii cupido) quasi materies omnium malorum fuere.
- C. 44, 5 quid tuae rationes postulent, coll. I, 70, 3 uti resposeret. 11, 1 pro tempore u. ö. 12, 3 ubi res postularet u. ö. Tac. h. II, 5 si res posceret.
- C. 46, 2 quid facto opus esset (dubitans).

lug. 85, 35 hoc est utile, hoc civile imperium, coll. c. 10, 6 imperium ex iustissumo atque optumo crudele intolerandumque factum.

- 1. 14, 4 quoniam parum tuta per se ipsa probitas est, coll. 31, 1 innocentiae plus periculi quam honoris est.
- I. 79, 1 sed quoniam in eas regiones per Leptitanorum negotia venimus, non indignum videtur.
- J. 4, 9 liberius altiusque processi (coll. C. 7, 7 ea res longius nos ab incepto traheret) — nunc ad inceptum redeo.
- 1. 95, 2 sed quoniam nos, tanti viri res admonuit, idoneum

### Plut. 10.

Έπεισε τοὺς πολλοὺς τῶν στρατιωτῶν ἀπελθεῖν, εἴτε κηδόμενος αὐτῶν εἴτε ἐφέλκεσθαι
μὴ βουλόμενος ἐλάττονας μὲν
τοῦ μάχεσθαι, πλείονας δὲ
τοῦ λανθάνειν ὄντας.

### Just. XIV, 2, 3.

Ubi cum videret se fortunam obsidionis subiturum maiorem exercitus partem dimisit, ne aut consensu multitudinis hosti traderetur aut obsidio ipsa multitudine gravaretur.

Nepos nennt dies castell phrygisch (in castellum Phrygias quod Nora appellatur), was unmöglich richtig sein kann, da sich ja Eumenes auf der flucht von Kappadokien nach Armenien in dasselbe wirft. Plutarchs angabe (εἰς Νῶρα, χωρίον ἐν μεθορίφ Λυκαονίας καὶ Καππαδοκίας) lässt sich mit Strabo (XII, A. 811) der den ort in das gebiet der Kataonen verlegt, vereinigen. Lykaonien und Kataonien können wohl als theile Kappadokiens aufgefasst werden. Die grösse des castells bestimmen Diodor und Plutarch in gleicher weise.

### Diod. 41, 2.

<sup>3</sup>Ην δε φρούριον τοῦτο παντελῶς μιχρον διὰ τὸ τὸν περίβολον ἔχειν μὴ πλέον δυοῖν σταδίων.

### Plut. 11.

Τόπφ δυοίν σταδίοιν έχοντι περίμετρον.

Ebenso stimmen beide auch in der anzahl der truppen überein, die bei Eumenes ausharren. Denn bei Plutarch kommt er mit 500 reitern und 200 mann zu fuss in Nora an, entlässt aber von diesen noch eine anzahl. Schätzt man diese letzteren auf 100, so kommt man auf Diodors 600 (41, 3).

Die unterredung zwischen Eumenes und Antigonus vor Noraberichtet Plutarch ausführlicher als Diodor. Zu beachten ist hierbei, dass von beiden schriftstellern ausdrücklich auf die frühere freundschaft der sich jetzt feindlich gegenüberstehenden feldherrn hingewiesen wird <sup>8</sup>). Eumenes forderungen muss man sich aus beiden schriftstellern zusammenstellen; die hauptsache, dass ihm

<sup>3)</sup> Diod. 41, 6 την προυπάρχουσαν φιλίαν ανανεωσάμενος; Plut. περιβαλόντες άλληλους ησπάσαντο φιλικώς και οίκείως, άτε ση άλληλους κεχρημένοι πολλά και συνήθεις γεγονότες.

XXVI, 10, 2 incultis moribus homo.

XXVII, 2, 1 Iovinus — instructus paratusque.

XIX, 7, 8 ad extremum diei, coll. XXVII, 2 6 ad usque diei extimum = XXIX, 5, 48.

XXVIII, 2, 8 cum nec audirentur nec quietum aliquid vel mite referri sentirent.

XXVIII, 4, 3 irritamenta gulae.

XXIX, 1, 8 semper officio locoque quem retinebat superior videbatur.

XXIX, 4, 2 quae negotium poscebat et tempus.

XXXI, 10, 15 ut in tali negotio, coll. XVII, 2, 1 = XXI, 10, 5 ut in tali re.

l. l. otioso milite circumvallari placuit barbaros inedia fatigatos, quia locorum iniquitate defendebantur, coll. XV, 10, 2 invia locorum asperitate confisus.

· XXXI, 3, 6 verum longe aliter quam rebatur evenit, coll. XVII, 9, 3.

XXXI, 12, 7 ne paene iam partae victoriae — consors fieret Gratianus.

XXIX, 2, 16 et maiorum claritudini gloriae fuit et ipse posteritatem decoravit.

XXXI, 13, 5 in hoc tanto tamque confusae rei tumultu, u. ö. ö.

### Sallustius.

- I. 85, 39 incultis (v. 1. incultum) moribus.
- I. 74, 2 Numidae parati instructique, coll. 53, 5. Liv. III, 14, 4 instructi paratique = XXXIV, 28, 8.
- I. 21, 2 diei extremum erat, cf. Draeger hist. Synt. 2. 199, 4 wo gerade diese stelle fehlt.
- 1. 105, 5 equites rem uti erat quietam nuntiant.
- I. 89, 7 = Tac. h. II, 62 irritamenta gulae.
- I. 63, 5 ut ampliore quem gerebat (magistratu) dignus haberetur.
- I. 56, 1 id quod negotium poscebat, coll. C. 50, 3.
- I. 107, 6 uti in tali negotio, coll. C. 57, 5 in tali re.
- I, 75, 10 locorum asperitate munitos = 89, 4, coll. 92, 9 propter iniquitatem loci. b. III, 34 Lucullum fames fatigabat, coll. C. 5, 3 inediae patiens. h. III, 27; cf. Liv. IX, 38, 5. XLIV, 5, 10. Tac. a. IV, 6. II, 80.
- I. 7, 2 sed ea res longe aliter ac ratus erat evenit.
- 1. 82, 3 quod iam parta victoria ex manibus eriperetur.

cf. I. 85, 21 ff.

I. 4, 3 tanto tamque utili labori, coll. c. 14, 1 in tanta tamque corrupta civitate.

### Appariants.

XXI, 13, 2 timebo cum peri- I. 7, 1 culis obiectare circummuranis, periculis. coll. XXVII, 6, 9.

XVIII, 6, 16 ad Persas abierat profugus, coil. XXVIII, 6, 24.

XIV, 3, 4 admissi flagitii metu exagitati.

XIV, 11, 11 Arctone provinciae diu fessae.

XIV, 1, 2 male suctos.

XV, 8, 1 ad internecionem barbaris vastantibus universa.

XVI, 3, 3 scindebatur in multiplices curas, coll. XXIX, 4, 2. XXII, 10, 1.

XVI, 5, 3 fortuito cibo contentus.

XVIII, 9, 2 (civitas) Mesopotamiae plana despectat. coll. XIV, 11, 25 s. u.

XVIII, 2, 4 = XXXI, 6, 5 alimentorum satias, coll. XIX, 2, 14. XXV, 1, 4.

XX, 6, 6 lapidum recens structorum madoreque etiamtum infirmium, coll. XXXI, 6, 5.

XXIII, 3, 1 oppidum Crassorum — aerumnis insigne, coll. XV, 10, 10; beliebtes w.

XXIV, 1, 2 per plana camporum et mollia, coll. XIV, 2, 5.

XXVI, 1, 5 procul agebat (codd. iacebat).

XXV, 8, 2 immane quo quantoque ardore, coll. XV, 8, 15; ä. ö.

### Sallastins.

- I. 7, 1 statuit cum obiecture periculis.
- 1. 35, 1 profugus ex patria abierat.

Hist. I, 48, 7 scelerum conscientia exagitati coll. C. 14, 3 quos flagitium — exagitabat.

h. II, 41, 14 omnes provinciae regna — fessa bellis, coll. Tac. a. II, 5 fessas Gallias ministrandis equis.

h. III, 62 male iam adsuctum (? D.)

h. II, 69, 9 Hispaniam — ad internecionem vastavimus.

h. I, 54 multiplex cura patres exercebat.

h. II, 66 cibum fortuitum — piscando (D. ex cj.), coll. Tac. h. II, 5.

h. 11, 32 Lyciae — agros despectantem.

h. II, 29 frumenti satias; cf. Liv. XXV, 23, 16. Tac. a. III, 30.

h. III, 26 ne ex latere nova munimenta madore infirmarentur.

cf. h. II, 21 Saguntini fide atque aerumnis incluti; häuf. w.

h. IV, 17 Italiae plana ac mollia.

h. i. 3 Metello procul agente.

h. II, 79 immane quantum animi exarsere, coll. Tac. h. III, 62.

XXV, 7, 12 inter dissensiones et turbamenta, coll. XXVI, 7, 8 in publicis turbamentis.

XXVI, 2, 1 suspectus altiora conari.

XXVI, 8, 14 taedio asperioris imperii.

XXIX, 1, 5 inquies homo, coll. XIX, 5, 1.

XV, 1, 1 nihil obtrectatores longi ut putant operis formidantes tunc enim laudanda est brevitas cum moras rumpens intempestivas nihil subtrahit cognitioni gestorum, coll. XXIII, 6, 1.

### Ammianus.

XX, 3, 8 metae noctis in conum desinentis angustum; tum latet (luna) parumper umbrata, etc.

XXVIII, 1, 46 in succidendis familiarum nobilium nervis.

XXX, 4, 9 sicam ingenii destringentes.

l. c. 9 ff.

### Ammianus.

XIV, 3, 1 rege Persarum bellis finitimis illigato.

XV, 5, 28 post exsudatos magnos pro republica labores.

XV, 8, 13 audendi in tempore consideratus hortator.

XIV, 2, 12 omne iuventutis robur acciverunt.

### Sallustius.

b. 1, 41, 25 maxima turbamenta reipublicae, coll. Tac. b. 1, 23.

h. IV, 11 suspectus — societatem composuisse, coll. Tac. h.: I, 46.

h. I, 41, 7 taedium — tyrannidis Sullae.

h. I, 48, 11 w. ö., coll. Tac.. a. VI, 18.

cf. Gran. Lic. p. 43 ed. Bonn. Sallusti opus nobis occurrit, sed nos ut instituimus moras et non urgentia omittemus, etc.

### Cicero.

de div. II, 6, 17 quando-incurrat in umbram terrae, quae est meta noctis, etc. (E.)

frgm. or. in toga cand. 21 ed. Bait. et Kays. nervos incidere civium Romanorum, coll. Phil. XII, 3, 8. Liv. XLIV, 28 nervos succiderunt (equorum).

l. c. duas in rempublicam sicas, destringere.

cf. Cat. II, 18 ff.

#### Livius.

XXXI, 25, 8 ad illigandam Romano bello gentem (E), coll. XXXII, 22, 11.

V, 5, 6 ut novus — exsudetur labor.

VII, 32, 11 qui audiendus dumtaxat magnificus adhortator sit (E).

III, 23, 1 robore inventutis praemisso, coll. VIII, 29, 7 (E).

XVI, 1, 2 res per Gallias virtute felicitateque correxit.

XVI, 12, 1 in unum robore virium suarum omni collecto, coll. **XXXI**, 10, 12.

XVI, 2, 8 nihil prolatandum existimans.

XVI, 3, 3 bellorum inundantium molem umeris suis vehens, coll. XXVI, 10, 4 conversam molem belli totius in Asiam.

XVII, 13, 3 in se pugnae molem suspicati vertendam.

XXIX, 6, 14 disjects agminis mole.

XVI, 5, 1 ex praedictis Democriti.

XVII, 1, 7 locorum prudentes.

XIX, 6, 5 inopes consilii.

XIX, 11, 9 altis mentibus perpensantes, coll. 3, 2 corde altissimo retinens.

XIX, 11, 13 barbarorum mori obstinatorum, coll. XXV, 3, 10.

· XXI, 3, 5 dignum est credere.

XXII, 8, 20 attollitur — placide collis.

XXIX, 5, 9 concitato indigena milite.

XXX, 2, 3 semina radicitus amputari discordiarum.

XXXI, 2, 11 infidi inconstantes ad omnem auram incidentis spei novae perquam mobiles.

cumferentem oculos truces.

#### Ammianus.

XIV, 9, 6 toryum renidens.

### Livius.

XXXIX, 32, 4 felicitatem virtutemque collegae aequavit.

XXII, 40, 5 omne robur virium = XXXIII, 4, 4 (E).

XXI, 5, 2 nihil prolatandum ratus.

VII, 29, 5 in se molem omnem belli verterunt, coll. 32, 3, Tac. h. l. 61 u. das. **u**. ä. ö. Heraeus.

VII, 32, 11 versari media in mole pugnae, coll. XXVI, 6, 9.

III, 2, 13 magnom molem unius exercitus (E).

XXIII, 19, 5 praedictum dictatoris (E).

XXXIV, 28, 11 locorum prudentes.

XXVI, 18, 6 inops consilii.

IX, 7, 3 ingentem molem irarum ex alto animo cientis indicia (E).

IX, 32, 9 obstinatos mori Tuscos, u. ö.

VIII, 26, 6 dignius credi est **(E)**.

XXXVIII, 20 placide acclives - colles (E).

XXIII, 5, 11 Poenus hostis ne Africae quidem indigena (E).

III, 19, 5 semina discordiae, coll. Tac. h. I, 53 (E).

XXIX, 3, 13 gente ad omauram spei mobili atque nem infida (E), coll. XLII, 39, 1.

XXXI, 13, 4 minaciter cir- II, 10, 8 circumferens truces minaciter oculos.

#### Tacitus.

a. IV, 60 torvus aut falsum . renidens (E), cf. Sil. XIII, 375.

XIV, 11, 25 omnia despectare terrena, coll. XV, 9, 8.

XV, 8, 2 noxarum conscientia = XVI, 12, 61 = XXI, 15, 4.

XVI, 12, 51 e mediis saevientis pelagi fluctibus.

XVII, 3, 1 magnis curarum molibus stringebatur.

XVII, 9, 3 verborum volubilitate conspicui.

XXI, 12, 20 acerrimus belli instinctor, coll. XXX, 1, 2.

XIX, 11, 13 quod ad ultimum paene tractus exitium in abrupto staret adhuc imperator.

XXII, 10, 1 distrahebatur multiformibus curis.

XXXI, 3, 11 interstincti colore caeruleo corpora simul et crines.

### Tacitus.

cf. h. II, 30. a. II, 43.

- a. VI, 4 noxae conscientiam (cd. noxiam conscientiae).
- a. XV, 46 quamvis saeviente pelago.
- a. XII, 66 in tanta mole curarum.
- b. III, 29 conspicuus voce (E).
- h. IV, 68 acerrimo instinctore belli, coll. I, 22.
  - b. I, 48 in abruptum tractus.
- a. II, 40 Tiberium anceps cura distrahere (E).
- a. IV, 57 facies medicaminibus interstincta (E).

Bei diesem stand der sache lässt sich erwarten, dass auch etwelche ausbeute für die kritik der texte gewonnen wird. selbe ist zwar nicht bedeutend. Doch wird z. b. Sall. h. I, 48, 19 die handschriftliche lesart oppressit gegen die aus einem codex des Nonius von Dietsch aufgenommene obrepsit durch Amm. XXVIII, 4, 5 geschützt; Tac. Ann. VI, 4 die von Nipperdey gebilligte conjectur von Groslotius gegen die handschriftliche lesart durch Amm. XV, 8, 2 gestützt, desgleichen die von Gardthausen angenommene vermuthung Kellerbauers Amm. XXVI, 1, 5 agebat durch Sall. hist. fr. inc. 3. Hinwiederum folgt, bei der freiheit der benutzung der vorbilder durch Ammian, nicht, dass seine schreibung XXVI, 10, 2 incultis moribus eine instanz gegen die lesart des cod. Vatic. Sall. I. 85, 39 incultum moribus bildet, so wenig als man mit berufung auf XIV, 9, 6 bei Tac. Ann. IV, 60 toroum empfehlen dürfte.

Dagegen wird wohl Ammian. XXVI, 4, 3: indeque cum venisset Constantinopolim, multa secum ipse divolvens et magnitudine urgentilum negotiorum iam se superari considerans, nihil morandum ratus etc. das ebenso fremdartige als allein aus dieser

stelle des Ammian belegte compositum von volvere dahinfallen, wenn wir vergleichen Sall. C. 32, 1: ibi multa ipse secum volvens, quod intellegebat etc. — optumum factu credens etc. und I. 113, 1: haec Maurus secum ipse diu volvens tandem promisit, dazu Ammian selbst XX, 8, 2 multa volvendo considerans: statt divolvens wird zu schreiben sein diu volvens.

Ferner kommt in die unverständliche und widersinnige stelle Amm. XVI, 12, 24: antea strenuus et miles et utilis praeter ceteros ductor licht durch beiziehung von Sall. C. 60, 4 und Amm. XXVIII, 3, 2; ich schlage vor zu lesen: et miles ante alios strenuus et utilis praeter ceteros ductor; vgl. die ob. angef. st.

Endlich versuche ich an drei stellen folgende textverbesserungen: XIV, 8, 9: in quibus (Phoenices urbibus) amoenitate celebritateque hominum Tyros excellit, vulg. nominum; zugegeben dass der plural statt des singular nominis (vgl. Sall. h. V, 14) bei einem Ammian zugelassen werden könnte (vgl. jedoch XV, 8, 19 ampli nominis urbem), so handelt es sich hier gar nicht um den berühmten namen der stadt, sondern um ihre grösse und schönheit, wie die ankündigung zeigt: Phoenice urbibus decorata magnis et pulchris; und als solche zählt er überhaupt nur die berühmten auf: Sidon et Berytos etc. mit zu ergänzendem prädicat excellunt. — XXIII, 3, 7 postridie ventum est ad Callinicum, munimentum robustum et commercandi o por tunitate gratissimum, vulg. o pimitate, was weder des sinns noch der construction halber sich halten lässt. — XXIV, 2, 9 cuius obequitans moenia imperator et situm, obsidium omni cautela coeptabat; situm zeugmatisch zu obequitans zu. ziehen, ist für einen breiten erzähler wie Ammian doch wohl kaum zuzugegeben; zudem vermisst man ein partic. praet. als mittelglied zwischen obiectans und coeptabat, dessen rest vielleicht in et vor situm entbalten ist: also vermuthe ich cognito oder perspecto oder inquisito situ.

Zürich.

Hans Wirk.

# Zu Tacitus' Dialogus.

Cap. 6: Ad voluptatem oratoriae eloquentiae transco, cuius incunditas non uno aliquo momento, sed omnibus prope diebus ac prope omnibus horis contingit. — Ich schlage vor: omnibus prope diebus ac prope omnibus foris.

Berlin.

M. Oberberger.

# XXIII.

Die quellen für die nachrichten der alten historiker über die Diadochenkämpfe bis zum tode des Eumenes und der Olympias.

(S. oben heft 3, p. 528).

4. Der kampf zwischen Eumenes und Antigonus.

Auch nach der zweiten satrapienvertheilung hat Diodor eine menge von ereignissen übergangen; in folge dessen sind zur vergleichung mit Plutarch (8) nur Photius kurze nachrichten da. Dieses cap. 8 in der biographie des Eumenes kann wieder so recht als beispiel dienen, wie Plutarch zu arbeiten pflegte. Es enthält ausser der bereits erwähnten verurtheilung Eumenes kriegsführung bis zu seiner niederlage; aber anstatt den feldzugsplan zu geben oder die operationen seines helden zu erzählen hat er nur anekdotenhafte gegenstände der aufzeichnung für werth erachtet. Eumenes erscheint zunächst am Ida, dann in Sardes; es entspricht dies dem Just. XIV, 1. 6 und 7 erwähnten 1). Vom Ida hat Photius nichts, dagegen Eumenes aufenthalt in Sardes, seine absicht dort Antipater eine schlacht zu liefern und endlich sein scheiden von jener stadt auf Kleopatras bitten, hat er ganz wie Plutarch. Auch Eumenes verhandlungen mit Alketas und den übrigen Perdikkanern in Kleinasien können bei Arrian und Plutarch aus derselben quelle genommen sein. Weiterhin erzählt letzterer von einer eigen-

<sup>1)</sup> Tunc exercitu in Aeoliam promoto inde Sardis profectus ad Cleopatram.

Diod. 57, 2

Plut. 13

καὶ παραλαβούσα τὸ Άλεξάνδρου παιδίον, ἐπιμέλειαν αὐτοῦ ποιῆται..

Da aus der übereinstimmung zwischen Nepos und Diodor klar ist, welchen inhalt Olympias brief an Eumenes gehabt hat, so muss Plutarch das versehen begangen haben, den brief, den Olympias von Polysperchon bekommt, mit dem, den sie an Eumenes abschickt, zu verwechseln. Denn dass Diodor und Plutarch dieselbe quelle vor sich gehabt haben, zeigt der wortlaut <sup>6</sup>).

Nach empfang dieser briefe ist Eumenes entschlossen alles für das königliche haus zu wagen; wenigstens berichten so übereinstimmend Diodor und Plutarch.

Diod. 58, 4.

Nep. 6, 5.

**πίνδυνον αναδέχεσθαι της των** βασιλέων σωτηρίας ένεκα.

Διέλαβε άρμόζειν έαυτῷ πάντα His rebus Eumenes permotus satius duxit, si ita tulisset fortuna, perire bene meritis referentem gratiam quam ingratum vivere.

Hierauf begiebt sich Eumenes auf Polysperchons anweisung zu den Argyraspiden. Bei Justin, der nichts von dieser correspondenz hat, geschieht es aus andern motiven (XIV, 2, 6: Omnia igitur circumspicienti optimum visum est ad Alexandri Magni Argyraspidas decurrere). Da der epitomator die veränderungen in Europa und die verhandlungen mit Eumenes ausgelassen hat, geht

6) Bei Droysen (p. 198 und 199) ist die sachlage ganz falsch dargestellt. Zunächst hat er die worte Plut. 13 γράμματα παρὰ τῶν εν Μακεδονία την Αντιγόνου δεδοικότων αὔξησιν fälschlich als besondere briefe neben denen Polysperchons und der Olympias verstanden. "Andere briefe aus Makedonien zeigten ihm, dass man dort vor Antigonos in der grössten besorgniss sei". Unter dedouzótwe kann niemand anders verstanden werden, als die nachher mit uit uit und de im gleichen casus angefügten Olympias und Polysperchon. (Olumnicos) μέν — Πολυσπέρχοντος δέ). Zweitens schreibt Droysen: "Endlich bat sie ihn (Olympias den Eumenes), dass er den kleinen Alexander, der in Makedonien nicht sicher genug sei, ja dem man nach dem leben stehe, zu sich nach Asien nehmen und für seine erziehung sorgen möchte". Hier ist in Plutarchs stelle das Eldora übersehen; nach Plutarch falscher auffassung soll Eumenes nach Europa kommen.

er mit der allgemeinen redensart optimum visum est zu den Argyraspiden über.

Eumenes aufnahme bei letzteren geschieht bei Diodor (59, 3) φιλοφούνως, bei Plutarch φιλανθοώπως; man bewundert und beneidet ihn zugleich. Um sich vor missgunst zu schützen, schlägt er einen doppelten weg ein.

Zunächst nimmt er die 500 talente nicht.

Diod. 60, 2. Plut. 13.

Οὖα ἔφησε λήψεσθαι· μὴ γὰς Τὰ χρήματα μὴ λαβεῖν ὡς οὖπροςδεῖσθαι. δὲν δεόμενος.

Zweitens, um eine einheitliche leitung zu ermöglichen, ohne dass dabei irgend einer sich etwas vergäbe — die übrigen feldherrn weigern sich in Eumenes zelt zur berathung zu kommen:

Plut. 13. Polyaen IV, 8, 2.

Οὔτε ἐχείνων βαδίζειν βου- Βαδίζειν ἐπὶ τὴν σχηνὴν λομένων πρὸς αὐτόν. αὐτοῦ κατοκνούντων.

schlägt er vor, ein zelt mit den waffen und kroninsignien Alexanders zu errichten und dort sich über alle wichtigen angelegenheiten zu berathen. Diesen rath giebt er angeblich in folge eines traumes. Dieser oder wenigstens die anordnungen zur errichtung des zeltes finden sich bei Plutarch, Diodor, Nepos und Polyaen mit vielen wörtlichen übereinstimmungen. Zunächst ist es bei Diodor und Plutarch die δεισιδαιμονία, durch welche Eumenes die übrigen feldherrn bei dieser gelegenheit sich dienstbar macht 7). Ueber den traum selbst stehen sich vor allem Polyaen und Diodor sehr nahe.

| Poly. IV, 8, 2. | Nep. 7, 2. Diod. 61.

κατα- Προςεκύνησαν οί In principiis Alexandri σχευασθείσης με- Μαχεδόνες τὸν nomine tabernaculum γαλοπρεπούς σκη- Αλέξανδρον καὶ statuit in coque sel-

7) Plut. 3 ἐπῆγε σεισισαιμονίαν; Diod. 61, 3 ἄμα σὲ καὶ τῆς κατὰ τὸν βασιλέα δαισιδαιμονίας ενισχυούσης.

Diod. 61

νης ο τε θρόνος συνεβούλευσαν έχιών έχων τὸ διάδημα χαὶ τὸ σχηπτρον έτέθη καὶ τὰ ὅπλα οίς είωθει χοησθαι, και κειμένης έσχάρας έχουσης πύο επέθυον έχ χιβωτίου χουσοῦ πάντες οι ήγεμόνες τόν τε λιβανωτόν χαὶ τῶν ἄλλων εὖωδῶν τὰ πολυτελέστατα, καὶ προςεχύνουν ώς θεόν τὸν Αλέξανδοον, αχολούθως δὲ τούτοις δίφεων πολλών κειμένων, ἐκάθίζον έπὶ τούτων οί τας ήγεμονίας έχοντες και συνεδρεύοντες έβουλεύοντο περί των αει κατεπειγόν-TWY.

Poly. IV, 8, 2

βασιλιχών χοημάτων σχηγήγ χατασχευάσαι βασιλιχήν, χαὶ θρόνον χρυσουν βασιλικώς κεχοσμημένον ἐπὶ δὲ τούτου χουσούν στέφανον έχοντα διάδημα βασιλιχόν, χαὶ παρά TÓY όπλα καί μέσον σχηπτρον καὶ πρὸ του θρόνου τράπεζαν χουσήν επι δε ταύτης έσχαρίδα καὶ λιβανωτίδα χουσην λιβανωτόν xai χαὶ θυμιάματα εὐώδη· ἀλλὰ μὴν χαὶ δίφρους ἄργυρούς έν τῆ σχηνῆ, έφ' ών οι πάντες ήγεμόνες βουλεύπερὶ τῶν χοινών πραγμάτων.

Nep. 7, 2

lam sceptro ac diademate poni iussit eoque omnes cotidie convenire, ut ibi de summis rebus consilia caperentur.

Plut. 13.

θρόνον Τιθέντες ούτω σχηνήν βασιλικήν και θ ο όνον 'Aλεξάνδοφ **χαταπεφημισμένον** συνεπορεύοντο Exeĩ βουλευόμενοι πεφί τῶν μεγίστων.

Nepos erzählt dies nach Eumenes vereinigung mit den satrapen des ostens; auch Diodor erwähnt dasselbe dort noch einmal (XIX, 15, 3). Für die nun folgenden ereignisse, Eumenes truppenwerbung, versuche des Ptolemaeus und Antigonus, die Argyraspiden zum abfall von Eumenes zu bringen, des letzteren aufenthalt in Kilikien und Syrien, seine gefährliche lage am Tigris Seleukus gegenüber, ist Diodor einzige quelle; Plutarch tritt mit seiner erzählung erst wieder ein, als Eumenes bereits im osten ist.

Der erste zusammenstoss des Eumenes mit Antigonus findet am Koprates statt, einem nebenfluss des Pasitigris (Plut. 14, Diod. XIX, 17 ff.). Ungenau verlegt Plutarch den kampf an den Pasitigris; im übrigen stimmen die angaben beider überein. Plutarch hat Eumenes allein die annäherung der feinde gemerkt; aber auch bei Diodor (XIX, 18, 4) ist beim kampf nur von Eumenes die rede 8). Wenn hierbei Plutarch von der aufstellung der verbündeten feldherrn den ausdruck  $\pi\alpha \varrho \alpha \varphi \nu \lambda \acute{\alpha} \tau \tau \sigma \tau \tau \varepsilon \varepsilon$  braucht, so stimmt dies ebenfalls mit Diodor vollkommen überein, da jene, wie letzterer ausführlich berichtet, die ganze linie des Pasitigris besetzt haben. Nach den angaben beider endlich kommt eine grosse menge von Antigonus soldaten im strome um, die zahl der gefangenen ist bei beiden 4000.

Den hierauf folgenden marsch des Antigonus nach Medien hat Plutarch natürlich nicht, da er Eumenes nicht speciell betrifft. Während des zieht Eumenes heer nach Persis, woselbst der satrap des landes, Peukestas, durch grossartige opferfeste die Makedonen für sich zu gewinnen sucht. Von diesen festen giebt Diodor eine ausführliche schilderung; aber auch Plutarch hat sie offenbar im auge bei der characterisirung der verbündeten satrapen, (c. 13) unter denen er Peukestas namentlich nennt <sup>9</sup>).

Um seine stellung zu wahren, schlägt Eumenes wieder einen doppelten weg ein; den einen berichten Polyaen und Diodor, den zweiten Plutarch und Diodor.

# Diod. XIX, 23, 1 ff.

Α δη θεωρών Εὐμένης καὶ συλλογιζόμενος τὸν Πευκέστην πολιτεύεσθαι πρὸς τὸ πληθος τῆς στρατηγίας ὀρεγόμενος (vergleiche die stelle bei Plutarch), ἐπλάσατο ψευδεῖς ἐπιστολάς.

Ήν δε δ νοῦς τῶν γεγοαμμέ-

### Polyaen IV, 8, 3.

Εὐμένης ἐν τῆ Περσίδι τοὺς στρατιώτας ὁρῶν ὑπὸ Πευκέστου ὅ η μα γω γου μένους οἴνῷ καὶ διανομαῖς, δεδοικώς μὴ περισπάση πᾶσαν τὴν ἡγεμονίαν, ἐπτολὴν προήνεγκεν ώς παρὰ Ὁρόντου τοῦ σατράπου τῆς ᾿Αρμενίας γεγραμμένην Συ-

8) Plut. οι μεν άλλοι παραφυλάττοντες ουδε ήσθοντο, μόνος δε Ευμένης υπέστη. Diod. Ευμένης δε πυθόμενος παρά των κατασκόπων την επιβολην των πολεμίων.

9) Besonders folgende worte sind bezeichnend: Τοὺς δὲ Μακεδόνας κολακεύοντες ἐκκεχυμένως καὶ καταχορηγοῦντες εἰς δεῖπνα καὶ θυσίας ὀλίγου χρόνου τὸ στρατόπεδον ἀσωτίας πανηγυριζούσης καταγώγιον ἐποίησαν καὶ δημαγωγούμενον ἐπὶ αἰρέσει στρατηγῶν ὀχλον, ὥσπερ ἐν δημοκρατίαις. Genauer noch spricht Plutarch c. 14 hierüber: Ὁ μὲν γὰρ Πευκέστας ἐν τῆ Περσίδι λαμπρῶς αὐτοὺς ἑστιάσαι κτλ. Hiermit ist noch Diod. XIX, 31, 4 zu vergleichen; dort sagt er vom Eumenes, , ἡναγκάσθη πεισθῆναι τῷ πλήθει", im gegensatz zu Antigonus ,, ὁ δ' Αντίγονος τοὐναντίον χωρὶς δημαγωγίας βεβαίως ἔχων τὴν ἡγεμονίαν.

Diod. XIX, 23, 1 ff.

δρου παιδίον 'Ολυμπιάς παραλαβοῦσα κεκόμισται καὶ τὴν Μακεδονίας βασιλείαν κυρίως, ἀναιρεθέντος Κασσάνδρου.

Η δε επιστολή Συρίοις γεγραμμένη γράμμασιν
απέσταλτο παρ' Όρόντου
τοῦ σατραπείαν μεν
ἔχοντος Αρμενίας, φίλου δ' ὄντος Πευκέστη.

Polyaen IV, 8, 3.

ρίοις γράμμασι, δηλοῦσαν ώς Όλυμπιὰς ἐξ Ἡπείρου κατελθοῦσα, τὸν υἱὸν
ἄγουσα τὸν Αλεξάνδρου,
κυρίως Μακεδονίας ἔχει
[τὴν βασιλείαν ἀναιρεθέντος 10)
Κασσάνδρου.

Zweitens giebt er vor geld zu brauchen (Diod. 24, 2 προςεποιήθη χρημάτων σπανίζειν; Plut. ἐσχήψατο χρημάτων δεῖσθαι); was er damit erreicht, sagen Diodor und Plutarch in folgendem:

Diod. 24, 3.

Ααβών δε παρ' ών εδόκει συμφερειν ήγεμόνων τετρακόσια
τάλαντα, τους πρότερον υπόπτους όντας επιβουλεύειν η
καταλείψειν πιστοτάτους φύλακας έσχε τοῦ σώματος καὶ συναγωνιστάς.

Plut. 13.

<sup>\*</sup>Ωστε συνέβη τὸν ἀλλότοιον πλοῦτον αὐτῷ φύλακα τοῦ σώματος ἔχειν.

Ein drittes mittel, das rasche vorgehen gegen Sibyrtius, berichtet dagegen nur Diodor. Dass aber die soldaten stets den Eumenes als den einzigen tüchtigen feldherrn angesehen haben, wie sich dies bei einer krankheit desselben zeigte, berichten wieder übereinstimmend Diodor und Plutarch. Diodor sagt ausdrücklich (24, 5), dass das heer in muthlosigkeit verfiel, weil Eumenes, der fähigste feldherr, gerade krank war, als man die ankunft der feinde zu erwarten hatte; und nach Plutarch (14) ist die ansicht der Makedonen die, dass die andern feldherrn zwar prächtige feste zu veranstalten und zu feiern verständen, zur leitung des heeres dagegen und zur kriegsführung nur Eumenes fähig sei. In folge jener krankheit liess sich Eumenes in einer sänfte tragen.

10) Die eingeklammerten worte sind von Wölfflin aus Diodor ergänzt.

Diod. 24, 6.

Αὐτὸς δὲ φορείω κομιζόμενος ἐπηκολούθει τοῖς οὐραγοῦσιν, ὅπως μὴ διὰ τὸν θόρυβον καὶ τὴν στενοχωρίαν παρενοχλεῖτο. Plut. 14.

Έν φορείω κομιζόμενος ἔξω τοῦ στρατεύματος ἐν ἡσυχία διὰ τὰς ἀγρυπνίας.

Bei den folgenden ereignissen scheint Plutarch zwei verschiedene berichte vermischt zu haben. Nach Diodor (25) lagern die heere einander gegenüber, nur getrennt durch einen fluss, ohne dass es zur schlacht kommt. Als dann nach mehreren tagen Eumenes erfährt, dass Antigonus nach Gabiene aufbrechen will, schickt er leute in dessen lager, die sich als überläufer ausgeben und berichten sollen, dass er einen nächtlichen überfall beabsichtige. In folge dessen unterbleibt Antigonus aufbruch; Eumenes aber marschirt in derselben nacht ab nach Gabiene. Als sich Antigonus so überlistet sieht, verfolgt er seinen feind mit der reiterei und holt ihn ein, als er eben einen hügel hinabgezogen ist. Eumenes glaubt das ganze feindliche heer hinter sich zu haben und macht halt. Unterdessen kommt der übrige theil von Antigonus heer nach, und die schlacht beginnt. Nach Plut. 14 dagegen erscheint plötzlich auf dem marsche, als Eumenes noch krank ist, der feind auf einigen hügeln. Die truppen rufen nach Eumenes, wollen ohne ihn nicht kämpfen. Eumenes erscheint rasch in der sänfte und ordnet alles an. Antigones, der die feinde gerade während Eumenes krankheit angreifen will, wagt jetzt, da er das heer der gegner durch Eumenes geordnet sieht, den kampf nicht, sondern zieht sich mit einem witzworte über Eumenes sänfte zurück und schlägt ein lager auf. Droysen (p. 260) vereinigt beide berichte, indem er den Plutarchs vor die gegenseitige überlistung der feldherrn setzt. Hierbei ist nur eins bedenklich; man vergleiche folgende stellen:

Diod. 28, 7.

(Αντίγονος) καταλαβών ἄμ' ήμέρα την οὐραγίαν τῶν πολεμίων καταβαίνουσαν ἀπότινος ἀκρολοφίας,

Plut. 14.

Μιχρόν δε προςελθοῦσιν αὐτοῖς (Eumenes heer) ἄφνω λόφους τινὰς ὑπερβάλλοντες ἐξεφάνησαν οἱ πολέμιοι κατα-

λιτότητος. Diese λιτότης wird von Plutarch (c. 11) näher beschrieben: Τοῦ χωρίου σῖτον καὶ ὕδωρ ἄφθονον καὶ ἄλας καὶ ἄλλο μηδὲν ἔχοντος ἐδώδιμον μηδὲ ἥδυσμα πρὸς τὸν σῖτον.

Während so Eumenes eingeschlossen ist, wirft Antigonus die übrigen feldherrn der perdikkanischen partei zu boden; natürlich wird dieser feldzug von Plutarch und Nepos nicht erwähnt, da in demselben Eumenes keine rolle spielt. So ist denn Diodor die einzige quelle; nur über Antigonus sieg hat Polyaen (IV, 6. 7) noch einiges. Bei beiden ist die situation im allgemeinen dieselbe; Antigonus überrascht die feinde, wendet sich beim beginn des kampfes nicht gegen Alketas, sondern gegen das noch ungeordnete fussvolk. Am schluss sagt Polyaen: χωρίς μάχης ἐνίκησε, während Diod. 45 zu lesen ist τροπης δὲ παντελώς γενομένης. Es ist das gerade kein widerspruch, wie Wesseling meint. Das fussvolk des Alketas ist von vornherein in schrecken gesetzt (Diod. 45, 1 zaτεπλήξατο τοὺς πολεμίους); so wird beim angriff des Antigonus unter den ungeordneten scharen der Perdikkaner eine Panik ausgebrochen und, ohne dass es zum kampf kam, eine allgemeine flucht eingerissen sein. Natürlich bezieht sich das ἄνευ μάχης nur auf das fussvolk, nicht auf die reiterei, die ja nach Diodor wirklich zum kampfe kommt.

Von Pisidien wendet sich die erzählung bei Diodor nach Europa, um Demades und Antipaters tod nebst Polysperchons nachfolge im reichsverweseramte zu berichten. Damit jedoch die untersuchung bei Plutarchs Eumenes bleiben kann, will ich erst die ereignisse in Asien bis auf Eumenes tod zusammenhängend behandeln und dann erst nach Europa übergehen.

In Asien glaubt jetzt Antigonus nach Antipaters tode seine hochsliegenden pläne ausführen zu können.

Diod. 50, 2.

Plut. 7.

Περιβαλλόμενος δὲ ταῖς ἐλπίσι τὴν τῶν ὅλων ἡγεμονίαν. Οὐδὲν ἔτι μικρὸν ἐλπίζων, ἀλλὰ τῆ γνώμη τὴν ὅλην περιβαλλόμενος ἡγεμονίαν.

Zu solchen unternehmungen glaubt er Eumenes gebrauchen zu können; deshalb lässt er ihm durch Hieronymus sagen, jener solle ihm φίλος καὶ συνεργός (Plut.) oder φίλος καὶ σύμμαχος

(Diod.) sein. Nachdem er ihm hierauf einen eid abgenommen hat, schreibt Diodor sehr unbestimmt, hebt er die belagerung von Nora auf. Den inhalt des eides erfahren wir aus Plutarch; dieser scheint sogar den wortlaut vor sich gehabt zu haben (c. 12). Antigonus batte im eide nur ἀφοσιώσεως ενεχεν die könige erwähnt, im übrigen will er Eumenes auf seinen namen vereidigen lassen; Eumenes aber ändert dies dahin, dass er nicht nur mit Antigonus dieselben freunde und feinde haben will, sondern auch mit Olympias und den königen. Diese änderung wird dann von den ihn belagernden Makedonen gut geheissen. Damit hat er aber thatsächlich Antigonus hintergangen; dasselbe scheint auch Nepos (5, 1) anzudeuten: Simulata deditione, dum de condicionibus tractat, praefectis Antigoni imposuit.

Nicht genau übereinstimmend dagegen wird die dauer der einschliessung angegeben; Plut. c. 12 ήδη δὲ τῆς πολιοφχίας χρόνον λαμβανούσης; Diod. 53, 5 ενιαυσίου δ' ούσης της πολιοφαίας; Nep. 5, 7 tenuit se uno loco, quamdiu hiems fuit, quod castra sub dio habere non poterat. Auch die vorhergehenden worte: quoties cunque voluit, apparatum et munitiones Antigoni alias incendit, alias disiecit, scheinen darauf hinzudeuten, als ob es in Eumenes macht gestanden habe, Nora zu verlassen, eine auffassung, die der diodorischen durchaus widerspricht. Sie widerspricht aber auch dem bei Nepus folgenden simulata deditione; denn diese wäre dann nicht nöthig gewesen.

Das nächste, was Eumenes zu thun hat, ist das sammeln der im lande zersprengten truppen.

Diod. 53, 6.

' Αναλαμβάνων τοὺς προγεγονότας Καὶ συνηγε τῶν στρατιωτῶν φίλους και τούς κατά την γώ ραν πλανω μένους τῶν συνεσιρατευχότων αυτῷ πρό-7EQ07.

Plut. 12.

όσοι διασπαρέντες από της φυγής Επλανώντο κατά την χώραν.

Bald hat er méhr als 2000 mann um sich, ungerechnet die 500 von Nora (Diod. 55, 7); Plutarch nennt nur reiter als den wichtigsten truppentheil, und zwar 1000. Rasch eilt Eumenes mit diesen aus Kappadokien, denn er hat allen grund Antigonus zu

fürchten. (Plut. 12 am ende). Auf dieser flucht erbält er von Olympias und Polysperchon briefe, in derem inhalt Plutarch und Diodor zum theil wörtlich übereinstimmen. Mit recht führt Brückner die genaue kenntniss des inhalts der briefe auf einen schriftsteller zurück, der jenen angelegenheiten sehr nahe stand. Im allgemeinen hat Plutarch alles mehr zusammengezogen.

Diod. 58, 1.

Plut. 13.

Εύμένης μέν άρτι την έπ τοῦ | Φεύγοντι δὲ Ευμένει γράμματα φρουρίου πεποιημένος αποχώρησιν έχομίσατο τάς έπιστολάς.

χομίζεται.

Dass Polysperchon einen brief au Eumenes abgesandt hat, ist von Diodor schon c. 57 bei besprechung der lage Makedoniens erwähnt; c. 58 wird der bericht darüber wieder aufgenommen und ergänzt,

Diod. 58, 1.

Plut. 13.

Ότι πεντακόσια μέν τάλαντα διδόασιν αὐτῷ δωρεὰν οί βασιλεῖς εἰς ἐπανόρθωσιν τών γεγενημένων περί αὐτὸν ἔλαττωμάτων.

Καὶ τῶν ἐν Κουΐνδοις χρημάτων πενταχόσια μέν τάλαντα λαβείν εἰς τὴν τῶν ἰδίων ξπανόρθωσιν.

Ueber Olympias brief ist Nepos mit Diodor zu vergleichen.

Diod. 58, 3.

Nep. 6, 3.

Ήξιου δ' αύτὸν ἡ 'Ολυμπιὰς συμβουλεύσαι πότερον αὖτῷ δοχεῖ συμφέρειν μένειν αὐτὴν ἐν Ἡπείρφ καὶ μὴ πιστεύειν τοῖς ἀεὶ δοχοῦσι μεν έπιμεληταῖς είναι, τῆ δὲ ἀληθεία την βασιλείαν είς έαυτους μεθιστώσιν, η έπανέρχεσθαι. Ο δ' Ευμένης πρός μέν Όλυμπιάδα παραχρημα άντεγράψε συμβουλεύων

Ad hunc Olympias mater quae fuerat, Alexandri, cum litteras et nuntios misisset, in Asiam consultum, utrum regnum repetitum in Macedoniam veniret (nam tum in Epiro habitabat) et eas res occuparet, huic ille primum swasit, ne se moveret et expectaret, quoad Alexandri filius regnum adipisceretur.

Diod. 58, 3

Nep. 6, 3

κατὰ τὸ παρὸν μένειν ἐν Ἡπείρφ, μέχρι ἄν ὁ πό-λεμος λάβη τινὰ κρίσιν.

Aus Diodors stelle erklärt sich auch das bei Nepos ungewöhnliche utrum in der einfachen frage. Auch die worte (6, 3): petit autem ab Eumene absente, ne pateretur Philippi domus ac familiae inimicissimos stirpem quoque interimere ferretque opem liberis Alexandri, lassen sich vergleichen mit Diodors (50, 2) deoμένης και λιπαρούσης βοηθείν τοίς βασιλεύσι και έαυτή κτλ. Was dagegen weiterhin (2. 4) bei Nepos steht, ist irrthümlich in den brief der Olympias gerathen; denn es gehört, wie klar aus Diodor und Plutarch hervorgeht, in den Polysperchons. Nepos schreibt nämlich: Id quo facilias faceret, se omnibus praefectis, qui in officio manebant, misisse litteras, ut ei parerent eiusque consilio uterentur. Es besagt dies dasselbe wie bei Diodor (58, 1): Διότε γράμματα απέστειλαν οί βασιλεῖς πρὸς τοὺς ἐν τῆ Κιλικία στρατηγούς και θησαυφοφύλακας, όπως .... και τάλλα συμπφάττωσι προθύμως, ώς αν αποδεδειγμένω στρατηγώ της όλης Ασίας autozeátoes. Während nun bei Plutarch dieser gegenstand an der richtigen stelle steht (c. 13 περὶ δὲ τούτων καὶ Αντιγένει παὶ Τευτάμφ ...... ἐγεγράφεισαν), begeht er an einer andern stelle einen ähnlichen irrthum wie Nepos. Nach Plutarch nämlich schrieb Olympias an Eumenes, er möge kommen und den sohn Alexanders in seine obhut nehmen. Es ist aber dies der bis auf die worte übereinstimmende inhalt eines briefes Polysperchons an Olympias bei Diodor.

Diod. 49, 4.

Ολυμπιάδα . . . μετεπέμπετο, Ολυμπιάδος μεν παραχαλ ων την έπιμέλειαν τοῦ ἀλεξάνδρου παιδός όντος παραλαβείν 57, 2.

Έγραψε δὲ καὶ πρὸς Ολυμπιάδα .... Ινα την ταχίστην ελς Μακεδονίαν καταντήση. Plut. 13.

λούσης έλθόντα τὸ 'Αλεξάνδρου παιδίον παραλαβεῖν χαὶ τρέφειν ξπιβουλευόμενον.

Diod. 57, 2

Plut. 13

καὶ παραλαβούσα τὸ Άλεξάνδρου παιδίον, ἐπιμέλειαν αὐτοῦ ποιῆται..

Da aus der übereinstimmung zwischen Nepos und Diodor klar ist, welchen inhalt Olympias brief an Eumenes gehabt hat, so muss Plutarch das versehen begangen haben, den brief, den Olympias von Polysperchon bekommt, mit dem, den sie an Eumenes abschickt, zu verwechseln. Denn dass Diodor und Plutarch dieselbe quelle vor sich gehabt haben, zeigt der wortlaut 6).

Nach empfang dieser briefe ist Eumenes entschlossen alles für das königliche haus zu wagen; wenigstens berichten so übereinstimmend Diodor und Plutarch.

Diod. 58, 4.

Nep. 6, 5.

Διέλαβε άρμόζειν έαυτῷ πάντα His rebus Kumenes permotus **χινδυνον αναδέχεσθαι της των** βασιλέων σωτηρίας ενεχα.

satius duxit, si ita tulisset fortuna, perire bene meritis referentem gratiam quam ingratum vivere.

Hierauf begiebt sich Eumenes auf Polysperchons anweisung zu den Argyraspiden. Bei Justin, der nichts von dieser correspondenz hat, geschieht es aus andern motiven (XIV, 2, 6: Omnia igitur circumspicienti optimum visum est ad Alexandri Magni Argyraspidas decurrere). Da der epitomator die veränderungen in Europa und die verhandlungen mit Eumenes ausgelassen hat, geht

6) Bei Droysen (p. 198 und 199) ist die sachlage ganz falsch dargestellt. Zunächst hat er die worte Plut. 13 γράμματα παρὰ τῶν εν Μακεδονία την Αντιγόνου δεδοικότων αύξησιν fälschlich als besondere briefe neben denen Polysperchons und der Olympias verstanden. "Andere briefe aus Makedonien zeigten ihm, dass man dort vor Antigonos in der grössten besorgniss sei". Unter dedouxótwu kann niemand anders verstanden werden, als die nachher mit µèv und dè im gleichen casus angefügten Olympias und Polysperchon. (Olympiasses μέν — Πολυσπέργοντος δέ). Zweitens schreibt Droysen: "Endlich bat sie ihn (Olympias den Eumenes), dass er den kleinen Alexander, der in Makedonien nicht sicher genug sei, ja dem man nach dem leben stehe, zu sich nach Asien nehmen und für seine erziehung sorgen möchte". Hier ist in Plutarchs stelle das ¿ldóra übersehen; nach Plutarch falscher auffassung soll Eumenes nach Europa kommen.

er mit der allgemeinen redensart optimum vieum est zu den Argyraspiden über.

Bumenes aufnahme bei letzteren geschieht bei Diodor (59, 3) φιλοφούνως, bei Plutarch φιλανθρώπως; man bewundert und beneidet ihn zagleich. Um sich vor missgenst zu schützen, schlägt er einen doppelten weg ein.

Zunächst nimmt er die 500 talente nicht.

Diod 60, 2.

Plut 13.

Οὐχ ἔφησε λήψεσθαι· μὴ γὰς Τὰ χρήματα μὴ λαβεῖν ώς οὐδεν δεόμενος. προςδείσθαι.

Zweitens, um eine einheitliche leitung zu ermöglichen, ohne dass dabei irgend einer sich etwas vergäbe — die übrigen feldherrn weigern sich in Eumenes zelt zur berathung zu kommen:

Plut. 13.

Polyaen IV, 8, 2.

Ούτε έχεινων βαδίζειν βου- Βαδίζειν έπὶ τὴν σχηνὴν λομένων ποὸς αὐτόν. αὐτοῦ κατοκνούντων.

schlägt er vor, ein zelt mit den wassen und kroninsignien Alexanders zu errichten und dort sich über alle wichtigen angelegenbeiten zu berathen. Diesen rath giebt er angeblich in folge eines traumes. Dieser oder wenigstens die anordnungen zur errichtung des zeltes finden sich bei Plutarch, Diodor, Nepos und Polyaen mit vielen wörtlichen übereinstimmungen. Zunächst ist es bei Diodor und Plutarch die deuglasuporla, durch welche Kumenes die übrigen feldherrn bei dieser gelegenbeit sich diesetbar macht 7). Ueber den traum selbst stehen sich vor allem Polyaen und Diodor sehr nahe.

Diod. 61. | Poly. 1V, 8, 2. | Nep. 7,

Εὐθύς οὖν κατα- Προςεκύνησαν οἱ In principiis Alexandri σχευασθείσης με- Μαχεδόνες τον nomine tabernaculum γαλοποεπούς σχη- Αλέξανδοον και statuit in coque sel-

<sup>7)</sup> Plut. 3 engye dusidas moriar; Diod. 61, 3 ama de xal the nata τον βασιλέα δαισιδαιμονίας ένισχυούσης.

Diod. 61

έχων τὸ διάδημα καὶ τὸ σχηπτρον έτέθη καὶ τὰ ὅπλα οίς είώθει χρησθαι, και κειμένης έσχάρας έχουσης πύο επέθυον έχ χιβωτίου χουσοῦ πάντες οι ήγεμόνες τόν τε λιβανωτόν χαὶ τῶν ἄλλων εὐωδῶν τὰ πολυτελέστατα, καὶ προςεχύνουν ώς θεόν τὸν Αλέξανδοον, αχολούθως δε τούτοις δίφοων πολλών κειμένων, ξκάθιζον έπὶ τούτων οί τας ήγεμονίας έχοντες συνεδρεύοντες έβουλεύοντο περί των αει κατεπειγόντων.

Poly. IV, 8, 2

νης ο τε θούνος συνεβούλευσαν έχιων βασιλιχών χοημάτων σχηνήν χατασχευάσαι βασιλιχήν, καὶ θοόνον χουσοῦν βασιλιχῶς χεχοσμημένον Επί δὲ τούτου χουσούν στέφανον έχοντα διάδημα βασιλιχόν, χαὶ παρά τόν δπλα καί του θρόνου τράπεζαν καταπεφημισμένον χουσήν επί δε ταύλιβανωτίδα χουσην λιβανωτόν xal χαι θυμιάματα εδώδη άλλα μην καὶ δίφρους γυρούς έν τῆ σχηνῆ, έφ' ων οί πάντες ήγεμόνες βουλεύπερὶ τῶν χοινών πραγμάτων.

Nep. 7, 2

lam sceptro ac diademate iussit poni eoque omnes cotidie convenire, ut ibi de summis consilia rebus caperentur.

Plut. 13.

θρόνον Τιθέντες ουτω σχημέσον νην βασιλικήν και σχηπτρον και προ θρόνον Αλεξάνδρω έχει συνεπορεύοντο της έσχαρίδα καὶ βουλευόμενοι περί τών μεγίστων.

Nepos erzählt dies nach Eumenes vereinigung mit den satrapen des ostens; auch Diodor erwähnt dasselbe dort noch einmal (XIX, 15, 3). Für die nun folgenden ereignisse, Eumenes truppenwerbung, versuche des Ptolemaeus und Antigonus, die Argyraspiden zum abfall von Eumenes zu bringen, des letzteren aufenthalt in Kilikien und Syrien, seine gefährliche lage am Tigris Seleukus gegenüber, ist Diodor einzige quelle; Plutarch tritt mit seiner erzählung erst wieder ein, als Eumenes bereits im osten ist.

Der erste zusammenstoss des Eumenes mit Antigonus findet am Koprates statt, einem nebenfluss des Pasitigris (Plut. 14, Diod. XIX, 17 ff.). Ungenau verlegt Plutarch den kampf an den Pasitigris; im übrigen stimmen die angaben beider überein. Plutarch hat Eumenes allein die annäherung der feinde gemerkt; aber auch bei Diodor (XIX, 18, 4) ist beim kampf nur von Eumenes die rede <sup>8</sup>). Wenn hierbei Plutarch von der aufstellung der verbündeten feldherrn den ausdruck  $\pi \alpha \varrho \alpha \varphi \nu \lambda \acute{\alpha} \tau \tau \sigma \tau s \varepsilon$  braucht, so stimmt dies ebenfalls mit Diodor vollkommen überein, da jene, wie letzterer ausführlich berichtet, die ganze linie des Pasitigris besetzt haben. Nach den angaben beider endlich kommt eine grosse menge von Antigonus soldaten im strome um, die zahl der gefangenen ist bei beiden 4000.

Den hierauf folgenden marsch des Antigonus nach Medien hat Plutarch natürlich nicht, da er Eumenes nicht speciell betrifft. Während des zieht Eumenes heer nach Persis, woselbst der satrap des landes, Peukestas, durch grossartige opferfeste die Makedonen für sich zu gewinnen sucht. Von diesen festen giebt Diodor eine ausführliche schilderung; aber auch Plutarch hat sie offenbar im auge bei der characterisirung der verbündeten satrapen, (c. 13) unter denen er Peukestas namentlich nennt <sup>9</sup>).

Um seine stellung zu wahren, schlägt Eumenes wieder einen doppelten weg ein; den einen berichten Polyaen und Diodor, den zweiten Plutarch und Diodor.

## Diod. XIX, 23, 1 ff.

"Α δη θεωρών Εὐμένης καὶ συλλογιζόμενος τὸν Πευκέστην πολιτεύεσθαι πρὸς τὸ πληθος της στρατηγίας ὀρεγόμενος (vergleiche die stelle bei Plutarch), ἐπλάσατο ψευδεῖς ἐπιστολάς.

Ήν δὲ ὁ νοῦς τῶν γεγραμμέ-

### Polyaen IV, 8, 3.

Εὐμένης εν τη Περσίδι τους στρατιώτας όρων υπό Πευκέστου δημαγωγουμένους οἴνω καὶ διανομαῖς, δεδοικώς μη περισπάση πᾶσαντην ήγεμονίαν, ἐπτολην προήνεγκεν ώς παρὰ Ορόντου τοῦ σατράπου τῆς Αρμενίας γεγραμμένην Συ-

8) Plut. οἱ μὲν ἄλλοι παραφυλάττοντες οὐδὲ ἤσθοντο, μόνος δὲ Εὐμένης ὑπέστη. Diod. Εὐμένης δὲ πυθόμενος παρὰ τῶν κατασκόπων τὴν ἐπιβολὴν τῶν πολεμίων.

9) Besonders folgende worte sind bezeichnend: Τοὺς δὲ Μαχεδόνας χολαχεύοντες ἐχχεχυμένως καὶ καταχορηγοῦντες εἰς δεῖπνα καὶ θυσίας ὀλίγου χρόνου τὸ στρατόπεδον ἀσωτίας πανηγυριζούσης καταγώγιον ἐποίησαν καὶ δημαγωγούμενον ἐποίησαν καὶ δημαγωγούμενον ἐποίησαν καὶ δημαγωγούμενον ἐποίησαν καὶ δημαγωγούς. Genauer noch spricht Plutarch c. 14 hierüber: Ὁ μὲν γὰρ Πευκέστας ἐν τῆ Περσίδι λαμπρῶς αὐτοὺς ἑστιάσαι κτλ. Hiermit ist noch Diod. XIX, 31, 4 zu vergleichen; dort sagt er vom Eumenes ,, ἡναγκάσθη πεισθῆναι τῷ πλήθει", im gegensatz zu Antigonus ,, ὁ δ' Αντίγονος τοὖναντίον χωρὶς δημαγωγίας βεβαίως ἔχων τὴν ἡγεμονίαν.

Diod. X1X, 23, 1 ff.

δρου παιδίον Όλυμπιὰς παραλαβοῦσα κεκόμισται καὶ τὴν Μακεδονίας βασιλείαν κυρίως, ἀναιρεθέντος Κασσάνδρου.

Ή δὲ ἐπιστολή Συρίοις γεγραμμένη γράμμασιν
ἀπέσταλτο παρ' Όρόντου
τοῦ σατραπείαν μὲν
ἔχοντος Αρμενίας, φίλου δ' ὄντος Πευχέστη.

Polyaen IV, 8, 3.

ρίοις γράμμασι, δηλουσαν ώς Όλυμπιὰς ἐξ Ἡπείρου κατελθοῦσα, τὸν υἱὸν 
ἄγουσα τὸν ᾿Αλεξάνδρου, 
κυρίως Μακεδονίας ἔχει 
[τὴν βασιλείαν ἀναιρεθέντος 10) 
Κασσάνδρου.

Zweitens giebt er vor geld zu brauchen (Diod. 24, 2 προςεποιήθη χρημάτων σπανίζει»; Plut. ἐσχήψατο χρημάτων δεῖσθαι); was er damit erreicht, sagen Diodor und Plutarch in folgendem:

Diod. 24, 3.

Ααβών δε παρ' ών εδόχει συμφερειν ήγεμόνων τετραχόσια
τάλαντα, τους πρότερον υπόπτους όντας επιβουλεύειν ή
καταλείψειν πιστοτάτους φύλαχας εσχε του σώ ματος και συναγωνιστάς.

Plut. 13.

"Ωστε συνέβη τὸν ἀλλότοιον πλοῦτον αὐτῷ φύλακα τοῦ σώματος ἔχειν.

Ein drittes mittel, das rasche vorgehen gegen Sibyrtins, berichtet dagegen nur Diodor. Dass aber die soldaten stets den Eumenes als den einzigen tüchtigen feldherrn angesehen haben, wie sich dies bei einer krankheit desselben zeigte, berichten wieder übereinstimmend Diodor und Plutarch. Diodor sagt ausdrücklich (24, 5), dass das heer in muthlosigkeit verfiel, weil Eumenes, der fähigste feldherr, gerade krank war, als man die ankunft der feinde zu erwarten hatte; und nach Plutarch (14) ist die ansicht der Makedonen die, dass die andern feldherrn zwar prächtige feste zu veranstalten und zu feiern verständen, zur leitung des heeres dagegen und zur kriegsführung nur Eumenes fähig sei. In folge jener krankheit liess sich Eumenes in einer sänfte tragen.

10) Die eingeklammerten worte sind von Wölfflin aus Diodor ergänzt.

Diod. 24, 6.

Αὐτὸς δὲ φορείω χομιζόμενος ἐπηχολούθει τοῖς οὐραγοῦσιν, ὅπως μὴ διὰ τὸν θόρυβον καὶ τὴν στενοχωρίαν παρενοχλεῖτο. Plut. 14.

Ένφορείω πομιζόμενος ἔξω τοῦ στρατεύματος ἐν ἡσυχία διὰ τὰς ἀγρυπνίας.

Bei den folgenden ereignissen scheint Plutarch zwei verschiedene berichte vermischt zu haben. Nach Diodor (25) lagern die heere einander gegenüber, nur getrennt durch einen fluss, ohne dass es zur schlacht kommt. Als dann nach mehreren tagen Eumenes erfährt, dass Antigonus nach Gabiene aufbrechen will, schickt er leute in dessen lager, die sich als überläufer ausgeben und berichten sollen, dass er einen nächtlichen überfall beabsichtige. In folge dessen unterbleibt Antigonus aufbruch; Eumenes aber marschirt in derselben nacht ab nach Gabiene. Als sich Antigonus so überlistet sieht, verfolgt er seinen feind mit der reiterei und holt ihn ein, als er eben einen hügel hinabgezogen ist. Eumenes glaubt das ganze feindliche heer hinter sich zu haben und macht halt. Unterdessen kommt der übrige theil von Antigonus heer nach, und die schlacht beginnt. Nach Plut. 14 dagegen erscheint plötzlich auf dem marsche, als Eumenes noch krank ist, der feind auf einigen hügeln. Die truppen rufen nach Eumenes, wollen ohne ihn nicht kämpfen. Eumenes erscheint rasch in der sänfte und ordnet alles an. Antigones, der die feinde gerade während Eumenes krankheit angreifen will, wagt jetzt, da er das heer der gegner durch Eumenes geordnet sieht, den kampf nicht, sondern zieht sich mit einem witzworte über Eumenes sänfte zurück und schlägt ein lager auf. Droysen (p. 260) vereinigt beide berichte, indem er den Plutarchs vor die gegenseitige überlistung der feldherrn setzt. Hierbei ist nur eins bedenklich; man vergleiche folgende stellen:

Diod. 28, 7.

(Αντίγονος) καταλαβών ἄμ' ἡμέρα τὴν οὐραγίαν τῶν πολεμίων καταβαίνουσαν
ἀπότινος ἀκρολοφίας,

Plut. 14.

Μιχοδν δε προςελθούσιν αὐτοῖς (Eumenes heer) ἄφνω λόφους τινὰς ὑπερβάλλοντες ἐξεφάνησαν οἱ πολέμιοι κατα-

Diod. 26, 7.

Plut 14.

ξπέστη ταίς ακρωρείαις, φανερός ών τοῖς ἐναντίοις.

βαίνοντες εἰς τὸ πεδίον.

Der wortlaut beider stellen ist einander sehr ähnlich; der unterschied ist nur der, dass die ausdrücke, die Diodor von Eumenes heer braucht, bei Plutarch auf das des Antigonus übertragen sind, ohne dass übrigens dadurch die situation wesentlich geändert wird. Es folgt aber dann bei Diodor eine schlacht, bei Plutarch dagegen eine anekdote. Dabei ist es sehr auffällig, dass Plutarch von jener schlacht gar nichts erwähnt. Durch irgend einen umstand verführt, muss Plutarch zwei berichte durcheinandergeworfen haben; vielleicht fand jene anekdote statt, wie Droysen meint, bevor die heere einander gegenüber lagerten. Darauf deuten auch Plutarchs worte (c. 15) hin: Ανηγε την δύναμιν δπίσω και κατεστρατοπέδευσεν. Als aber Plutarch nach seinen excerpten die lebensbeschreibung ausarbeitete, mag ihm der zusammenhang nicht mehr klar gewesen sein.

Die schlacht berichtet ausführlich Diodor, Nepos in seiner weise kurz; aber in den thatsachen stimmen beide überein 11).

Nach der schlacht, die unentschieden war, wendet Antigonus eine list an, um Eumenes zu zwingen, sich als geschlagen zu bekennen; hierin stimmen Polyaen und Diodor wörtlich überein.

Diod. X1X, 32.

Poly. 6, 10.

Παρακατασχών τὸν παρὰ Εὐμένης κήρυκα κερὶ νε-΄ περὶ τῆς τῶν νεχρῶν ἀ- Επὶ τοσοῦτον παρακατέσχε ναι θέσεως.

των πολεμίων ήχοντα χή ρυχα χρων άναι ρέσεως ξπεμψεν... τὸν χήρυχα.

Plutarch, der, wie schon gesagt, von der schlacht nichts berichtet, erzählt hierauf wieder von mangel an disciplin in Eumenes heer bei der wahl der winterquartiere; Nepos berichtet dasselbe, Diodor nur die folgen davon.

11) Nep. 8, 1 Hic in Paraetacis cum Antigono conflixit, non acie instructa, sed in itinere, eumque male acceptum in Mediam hiematum coegit redire.

#### Plut. 15.

Οξ δὲ μιχρὸν ἀναπνεύσαντες αὐθις ἐδημαγωγοῦντο, καὶ τοῖς ἡγεμόσιν ἐντρυφῶντες σχεδὸν ὅλην εἰς τὰ χειμάδια κατενείμαντο τὴν Γαβηνῶν, ῶστε τοὺς ἐσχάτους τῶν πρώ των ἀποσχηνοῦν ὁμοῦτι χ ιλίους συς στα δίους.

## Diod. XIX, 37, 1.

Έτύγχανον δ' οὖτοι τὴν χειμασιαν ἔχοντες ἐν πολλοῖς μέρεσι διεζευγμένην. ωστ' ἐνίους ἀπ' ἀλλήλων ἀπέχειν ὁδὸν ἡμερῶν ἔξ.

#### Nep. 8, 1.

Ipse in finitima regione Persidis hiematum copias divisit, non ut voluit, sed ut militum cogebat voluntas.

#### 8, 3

Hiberna sumpserunt non ad usum belli, sed ad ipsorum luxuriam longeque inter se discesserant.

#### Polyaen. 6, 11.

Εὐμένης προχατελάβετο την δόδν ἄχρι σταδίων χιλίων, διατάξας την δύναμιν πανταχοῦ.

8, 4. Εὐμένης εν τῆ Περσίδι τὴν δύναμιν ἀφῆχε χατὰ χώμας

χειμάσουσαν.

Diesen umstand sucht sich Antigonus zu nutzen zu machen; am ähnlichsten sind sich hierüber Diodor und Nepos.

### Diod. 37, 1.

Αντίγονος μέν χειμάζων έν Γαδαμάργοις της Μηδίας, καὶ
Θεωρών την έαυτοῦ δύναμιν ἀσθενεστέραν οὐσαν της των πολεμίων,
ἔσπευδεν ἀνελπίστως αὐτοῖς
ἐπιθέσθαι καὶ καταστρατηγησαι.

## Nep. 8, 4.

Hoc Antigonus cum comperisset intellegeretque se parem non esse paratis adversariis, statuit aliquid sibi consilii novi esse capiendum.

Von den zwei wegen, die Antigonus einschlagen konnte, wählte er den kürzeren, aber beschwerlicheren durch die wüste (Diod. Nep.), weil er so glaubte den feind unvermuthet überfallen zu können. Die beschreibung derselben ist bei allen schriftstellern dieselbe <sup>13</sup>).

12) Plut. 15 ελ διεσπαρμένοις ἐπιπέσοι; Diod. 37, 2 ἐπιπεσόντα

Auch Antipaters vorbereitungen und der marsch selbst sind in genau übereinstimmender weise geschildert. Zunächst die vorbereitungen:

Diod. 37, 3.

Polyaen IV, 6, 11. Nep. 8, 7.

Ταύτα δὲ διανοηθεὶς Προςέταξε δὴ δάψα- Ad hanc rem confiπυρα σιτία.

τοῖς μὲν στρατιώταις σθαι μυρίους α- ciendam τοῖς ἔπποις καὶ χιλον αὐτάρχη.

παρήγγειλεν ετοίμους σχούς και πλησαι quam plurimos utris είναι πρὸς ἀνάζευξινή τούτους υδατος, καὶ atque etiam culleos καὶ παρασκευάσασθαι σιτία δέκα ήμε- comparari, post baec δεχ' ἡμερῶν α- ρῶν πεψαντας pabulum, praetereaέχειν, καὶ κριθάς cibaria cocta dierum > decem.

Wesseling bestreitet hier, dass ἄπυρος gekocht bezeichnen könne. Dass aber gekochte speisen mitgenommen werden sollten, geht aus der übereinstimmung zwischen Nepos und Polyaen hervor. Vielleicht wollte Diodor mit änvoa outa nur speisen bezeichnen, bei denen kein feuer mehr angewendet werden muss. Ueber den marsch ferner:

Diod. 37, 4.

Κατά δε τάς στρατοπεδείας καρήγγειλε τῆς ἡμέρας μὲν τὰ πυρὰ χάειν, τῆς δὲ νυ**κτός κατασβενιύναι τελέως,** δπως μήτινες έχ τῶν μετε ώρων κατανοήσαντες έπαγγείλωσε το γενόμενον τοῖς πολεμίοις.

Polyaen 6, 11.

ό δε δια της αοιχήτου μέσης ήγε την στρατιάν, τη νυπτί (πυρά) καίειν οὖκ ἐπιτρέπων, ένα μη τοῖς φυλάττουσι τὰς ὑπωρείας κατάδηλον γένηται.

τοῖς διὰ τὴν ἄγνοιαν διερφιμμένοις; Plut. Ερμησεν έξαίφνης, Diod. 37, 3 ἄφνω ωρμησε. Sein weg führt ihn bei Diodor σεὰ τῆς ἐρήμου καὶ ανύσρου, aber es ist möglich σια ταύτης συντόμως έλθειν. Die wüste ferner ist πεσιάς, περιείχετο σε ύπο λόφων ύψηλων. Ganz dem entsprechend sagt Polyaen (6, 11): "Ην δὲ ἡ μὲν ὁδὸς παρὰ τὰς ὁπωφείας τὸ δὲ κάτω πεδίον ὁμαλὸν, ἄννδρον, ἀοίκητον. Bei Plutarch ist der weg χαλεπή και άνυσρος, σύντομος σε και βραχεία, das land ist doixnzos. Nepos endlich (8, 4) drückt sich ganz ähnlich aus: Quarum (viarum) brevior per loca deserta, quae nemo incolebat propter aquae inopiam.

, he is to be a

Diod. 37, 5. | Polyaen 6, 11. | Plut. 15. |

Nep. 9, 1.

Επιπόνως δε της Ολίγοι δε αθτών Εμβαλόντι δυνάμεως πενθ' ήμερας δδοιπορούσης, οί μέν στρατιῶται διά τε τὸ ψῦχος καί τάς άναγκαίας χρείας έχαον πυρ μεθ' ή-, u e Qay te xaì γυχτωρ έν ταῖς στρατοπεδείαις. Ο δη συνιδόντες τινές των παρά την Egypor χούντων ξπεμψαν τούς απαγγελοῦντας αυθήμερον τοῖς περί Εὐμένη καὶ Πευκέστην, δόντες δοομάδας καμήλους.

παγετώ δους νυχτός γενομένης, πῦρ ἀν έκαυσαν, ώστε την φλόγα Ιδόντες οί πολέμιοι συνήχαν.

εlς γην dolxητον αὐτῷ πνεύματά τε δεινά καὶ κούη μεγάλα διελυμαίνετο την πορείαν ένοχλουμένου τοῦ appropinquare. στρατεύματος. Ήν οὖν ἀναγχαία βοήθεια πυρὰ πολλά καίειν. όθεν ούχ έλαθε τούς πολεμίους, αλλα τών βαρβά**ρ**ων οί τὰ βλέποντα πρός την αοίχητον ὄρηνεμόμεθαυμάσαντες τὸ τῶν πυρών πληθος ἔπεμψαν ίππαστρίαις καμήλοις άγγέλους πρός Πευμέστην.

de Dimidium spatium confecerant, cum ex fumo castrorum eius suspicio allata est ad Eumenem hostem

Befremdend ist der schluss bei Polyaen an jener stelle: xai τὸ πεδίον ξαβαινόντων προςβαλόντες κατά την ουραγίαν, ξότιν ους των υστάτων απέκτειναν. Von einem solchen angriff ist nirgends sonst die rede, er lässt sich auch mit den übrigen nachrichten gar nicht vereinigen; und doch kann man nach der vorhergehenden genauen übereinstimmung nicht an eine andere quelle denken.

Eumenes muss nun zunächst seine bundesgenossen von der flucht zurückhalten.

Diod. 38, 2. , Plut. 15.

Nep. 9, 2.

Θαρρείν παρεκελεύετο Ευμένης δε την τα- Nam quod diebus quin-42 Philologus. XXXVI. bd. 4.

Som oak 1 6 2 188 720

Diod. 38, 2.

καὶ μένειν έπὶ τῶν δρων της Ερήμου εύρηκέναι γάρ τρόπον δι' οὖ ποιήσει τὸν Αντίγονον υστερον ημέφαις TQIBLY η τέτταρσι παραγενέσθαι.

Plut. 15.

δαχήν αδή δει και τού φόβον, ὑπισχνούμενος ξπιστήσειν των πολεμίων τὸ τάχος: ωσιε τρισίν υστερον, ημέραις προςδοχώνται ραγενέσθαι.

Nep. 9, 2.

que hostis transisse posset, se effecturum, ut non minus totidem dierum spatio retardaretur.

Hierauf seine list:

Diod. 38, 3. | Plut. 15. | Polyaen 8, 4. | Nep. 9, 3.

Προς έταξε αχο- Αμα δε αυτός Ευμένης ..... Certos mittit hoλουθείν ξαυτώ πάντας TOÙG ήγεμόνας μετά τῶν ἶδιων στρατιωτῶν, ἔχοντας έν άγγείοις πλείοσι πῦς. Εχλεξά μενος δὲ τῆς μετεώχώوας QOU τό πον ξστραμμένον έπλ την ξρημον καί πρός την αποθεώρησιν πανταχόθεν ευφυή, σημεῖα θέμενος περιξλαβεγως αν έβδομήχοντα σταδίων περιφέρειαν. Διελών δε τόπους ξχάστω των συνακολουθούντων συνέ-Aufe vuxtàs už o κάειν διαστάντας ώς

ξξιππασάμενος METOL τῶν ἄλλων ή γεμόνων, xai τόπον έξ απόπτου καταφανή τοις δδεύουσι την ξοημον περιβαλόμενος χαὶ διαμειρήσας, έχέπυρὰ πρλλά, και-ELV EV SIAστήμασιν, ώςπερ οί στρατοπεδεύοντες.

τούς ήγεμόξχέλευσε νας νύχτως μετά τῶν ldlwv παίδων, πῦρ έν άγγείοις έχοντας, τὰ μετέωρατῆς χώوας xαì άποπτα περιιππεύσαντας έπι στάδια έβδομήχονδιάνατα, στάντας άπ' αλλήλων. δσον πήχεις είχοσιν, ύλην [κανην καυσαι τα δε πυρά καιειν πρώτης μέν φυλαχής δαψιλη, δευτέρας δὲ ἐλάττφ, τρίτης δ ε μικρά πανιτάπαριν, φστέ την μιμ ησιν άλη-

mines ad infimos montes qui obvii erant itineris adversariorum, hisque praecipit, ut prima nocte, quam latissime possint, ignis faciant quam maximos 'atque hos secunda vigilia minuant, tertia perexiguos reddant et assimulata · castrorum consuetudine suspicionem iniciant hostibus, his locis esse castra.

659

| Diod. 38, 3.                                 |
|----------------------------------------------|
| ανεξκοσι πή-                                 |
| χεις, χαὶ χατὰ<br>μέν την ποω-               |
| την φυλαχην<br>πολλήν φλόγα<br>ποιείν, ώς αν |
| ποιείν, ώς αν                                |
| έγρηγορότων<br>έτι χαι πρός                  |
| θεραπείαν καί<br>δείπνον παρα-               |
| σχευαζομένων,<br>της δε δευ-                 |
| τέρας έλάτ-                                  |
| τω, καὶ τῆς τοιτης                           |
| λιπεῖν ὀλίγα<br>παντελώς,                    |
| ωστε δοκείν                                  |
| είναι τοῖς έξ<br>ἀποστήματος                 |
| θεωρούσιν αλή-<br>θινήν στρα-                |
| τοπεδείαν.                                   |

d 2 . . .

| Plut. 15. | P | oly   | y a | e r | 1,8, | 4. |
|-----------|---|-------|-----|-----|------|----|
|           | ļ | 0 * 1 | · u | :   |      | 4  |

στο ατο πεδεία προςεοιχέναι.

Nep. 9, 3.

i di s

Antigonus glaubt in folge dessen, Eumenes habe seine absicht schon längst gewusst und deshalb sein heer zusammengezogen.

, Diod. 38, 6.

N.e.p. 9, 5.

Υπολαβόντες δε προδοσίαν γεγενήσθαι και προακηκοότας τὸ μέλλον τοὺς πολεμίους ήθροῖσθαι.

Credit de suo adventu esse auditum et adversarios illuc suas contraxisse copias.

Da es ihm aber gefährlich schien, mit seinen ermüdeten truppen einem, wie er glaubte, schon längst versammelten heere entgegenzutreten, so ändert er seinen plan. 1. ),

Diod. 38, 6.

Plut. 15.

Nep. 9, 6.

Τὸ μὲν ἐπ' εὐθείας Προέμενος τὴν σύντο- Mutat consilium, et προάγειν ἀπέγνωσαν, μον διὰ χώμων καὶ quoniam imprudentes κεὶς δεξιὰ δὲ κλίναντες πόλεων καθ' ἡσυχίαν adoriri non posset,

1 10 to 10 10 15

Diod. 38, 6.

μέρη τῆς οἰχουμένης χώρας, βουλόμενοι την δύναμεν έχ της นิขตχαχοπαθείας λαβεῖν.

Plut. 15.

στράτευμα.

Nep. 9, 5.

., . 3 5

προήγον έφ' έκάτερα ἀναλαμβάνων τὸ flectit iter suum et illum anfractum lopgiorem copiosae viae ibique diem capit unu**m o**pperitur **a**d lassitudin**em** sed**andam** militum ac reficienda

Unmittelbar vor der entscheidungsschlacht hat nach Plut. 16 noch eine verschwörung gegen Eumenes stattgefunden; dieselbe wird ihm aber von Eudamus und Phaedimus verrathen, nicht sowohl aus wohlwollen gegen ihn, als aus furcht, das ihm geliehene geld zu verlieren. Letzteres weist auf etwas bin, das in der gemeinsamen quelle stand; wir haben keinen grund, nicht auch dies aus derselben abzuleiten.

Vollkommen übereinstimmend ist hierauf die schilderung der Argyraspiden bei Diodor und Plutarch. Sie ermahnen Eumenes muthig zu sein und fordern den angriff. (Diod. 41, 3 magazeλευσμός και βοή; Plut. 16 παρακαλούμενος θαζόειν).

Diod. 41, 1.

'Ανεβόησεν 'Επὶτοὺς πατέρας, ὧχαχαὶ χεφαλαί, τούς μετά Φιλίππου καὶ Άλεξάνδοου τὰ όλα κατειργασμένους; ους μετ' ολίγον δψονται καὶ ιῶν βασιλέων καὶ τών προγεγονότων αγώνων άξιους. Καὶ γὰς ἐτύγχανον κατά τούτον τών καιρόν τών άργυρασπίδων οί νεώτα τοι μέν περί τα έξήχοντα ξτη, τών δ άλλων οί πλείους μέν περίτα έβδομήχοντα, τινές δέ χαί πρεσβύτερο, πάντες δε ταίς ξμπειρίαις και ταις δώμαις άνυπόστατοι.

Plut. 16.

Καὶ γὰρ ήσαν οί πρεσβύτατοι τών περί Φίλιππον καξ Αλέξα νδρον, ώσπες άθληταί πολέμων αήττητοι και απτώτες είς ξχείνο χρόνου, πολλοί μεν έβδομήχοντα έτη γεγονότες, νεώτερος δε ουδεὶς έξηχονταετούς. Διὸ χαὶ τοῖς περὶ τὸν Αντίγονον έπιόντες εβύων Επίτους πατέρας άμαρτάνετε, ὧ κακαι κεφαλαί.

Ebense sind auch die hauptmomente der schlacht bei Plutarch.

und Diodor dieselben; Peukestas flucht, die wegnahme von Eumenes gepäck, der vollkommene sieg der Argyraspiden. Der boden, auf dem die schlacht stattfand, ist bei beiden mit άλμυρίς angefüllt; die Argyraspiden tödten eine grosse zahl im handgemenge (Diod. 43, 1 τους μέν έν χειρών νόμφ διέφθειραν; Plut. τῶν δὲ πλείστων ἐν χε ρ σὶ διαφθαρέντων). Auch Polyaen (IV, 6, 13) berichtet, dass die wegnahme des lagers die ursache zu Eumenes untergang war; auch bei ihm fallen 5000 von Antigonus soldaten im kampf gegen die Argyraspiden. Hier tritt nun endlich auch Justin wieder ein: XIV, 2, 6 berichtet er, dass sich Eumenes zu den Argyraspiden begab, &. 7 enthält eine schilderung des stolzes derselben, §. 8-11 eine rede des Eumenes in indirecter form, mit der er sich bei den Argyraspiden einschmeicheln will, 2. 12 der erfolg der rede. Der abschnitt schliesst mit den worten: Nihil in castris sine illo agi, nihil administrari sine sollertia illius poterat. Es ist dies dasselbe, was Plutarch (14) weiter ausführt und mit den beispielen der schlacht am Koprates und der krankheit des Eumenes belegt, und was auch Nepos (7, 3) mit den worten cum tamen per eum unum gererentur omnia bezeichnet. Hierauf geht Justin sofort zur entscheidenden schlacht über: Ibi dum ducis imperia contemnunt, hostium virtute superantur. Diese nichtbeachtung der befehle muss man auf Peukestas beziehen; denn es ist wohl klar, wenn Peukestas, wie es Eumenes verlangte, kräftig mit seiner reiterei eingegriffen hätte, so würde der sieg für Eumenes ein entscheidender gewesen sein. In der ermahnung an seine truppen gedenkt Eumenes (3, 5) der auf seiten des Antigonus gefallenen 5000; endlich erwähnt Justin auch den verlust des gepäckes.

Uebereinstimmend ist bei allen schriftstellern der verlust des letzteren die ursache zu Eumenes fall. Nach Diod. 43, 6 ist nach der schlacht kriegsrath bei Eumenes; die übrigen satrapen rathen zum abzug, nur er fordert einen neuen kampf. Bei Justin ist vom kriegsrath nicht die rede, sondern nur von Eumenes aufforderung noch einmal das waffenglück zu versuchen. Die Argyraspiden antworten darauf, dass sie weder fliehen (der rath der andern satrapen) noch kämpfen würden (Eumenes rath). Diese antwort macht es wahrscheinlich, dass in Justins quelle dasselbe vorausging, was bei Diodor steht.

£ 13.3

Diod. 43, 7.

Οι δε Μαχεδόνες οὐδετέροις ξφασαν ὑπαχούσεσθαι, τῆς ἀποσχευῆς αὐτῶν ἡλωχυίας καὶ παρὰ τοῖς πολεμίοις ὄντων τέχνων καὶ γυναικῶν καὶ πολλῶν ἄλλων ἀναγκαίων σωμάτων. Just. 3, 7.

Porro Argyraspides neque fugam se temptaturos dicunt post damna patrimoniorum et post coniuges amissas, neque bellum gesturos contra liberos suos.

Hierauf schicken die Argyraspiden zu Antigonus (Plut. 17. Diod. 43, 8. Just. 3, 11); die auslieferung des Eumenes ist bedingung für die zurückgabe der bagage bei Plutarch und Justin; die näheren umstände der auslieferung aber hat Diodor nicht. Ausführlicher sind Plutarch und Justin. Bei letzterem zunächst wird berichtet, Eumenes habe fliehen wollen, als er den entschluss der Argyraspiden erfahren habe, letztere hätten ihn aber verher ergriffen. Plutarch hat in der biographie nichts davon; aber in der synkrisis c. 1 heisst es am ende: Ο δὲ φεύγειν μὲν πρὸ αλχμαλωσίας μὴ δυνηθείς. Hierauf bittet Eumenes noch einmal zum heere reden zu dürfen.

Plut. 17.

Γενομένης δε σιωπης εν υψηλώς τινι καταστάς και τάς χειρας δεδεμένας προτείνας. Just. 4, 1.

Iussus ab universis dicere facto silentio laxatisque vinculis prolatam, sicut, erat catenatus, manum ostendit.

Worauf vinculis laxatis geht, erfahren wir von Plutarch; sie hatten ihm die hände auf dem rücken zusammengebunden (ἀποστρέψαντες). In Eumenes rede begegnen wir bei beiden im wesentlichen denselben gedanken. Dem Plutarchischen αήττητος αγομαι νικών τους πολεμίους entspricht bei Justin vos me ex victore victum fecistis (4, 3). Ferner der kern seiner rede:

Plut. 17.

( . 1) ( ii. )

Just. 4, 5.

Υμεῖς δὲ ἐνταῦθά με δι' αὐτῶν κτείνατε. Πάντως κὰκεῖ κτεινόμενος ὑμέτερον ἔργον εἰμί.
Μέμψεται δὲ οὐδὲν Αντίγο-

Unum oro, si propositorum Antigoni in meo capite summa consistit, inter vos me velitis mori. Nam peque illius in-

"olu.

C+ ( 1 e7

Plut. 17. 111 ....

" ' ''''Just. 4, 5.

νος νεχοού γάο Ευμένους δείται και ου ζωντος.

terest, quem admodum aut ubi cadam.

"Und ferner:

El δε φείδεσθε των χειρων, | Aut si ipsos pudet roganti vim αρχέσει των εμών ή ετέρα λυθείσα πράξαι τὸ ἔργον.

adhibere, ferrum huc date.

#### Endlich:

αφίημι της επ' εμοί δίκης ώς | ανδρας όσιωτάτους και δικαιοτάτους περί τον αύτων στρατηγέν γενομένους.

Καὶ ταῦτὰ πράξαντας ὑμᾶς | Hoc si impetro, solvo vos iure iurando, quotiens vos sacramento mihi devovistis.

Bei Plutarch c. 18 halten Eumenes hierauf die Argyraspiden vor, das an seinem, des Chersonesiten tode wenig gelegen sei; wohl aber sei es schlimm, dass so viele soldaten Philipps und Alexanders, die er unzähligen kriegen ausgesetzt habe, nun der beute und ihrer weiber beraubt seien. Bei Justin äussern sie ähnliches (3, 8), bevor sie zu Antigonus schicken; hier wird ihm vorgeworfen, dass er die, welche nach so vielen kriegsjahren nach hause zurückkehren wollten, zu neuen kriegsdiensten und zu immensa bella gerufen habe. Es ist wohl möglich, dass bei einem von beiden die sache an die unrechte stelle gebracht ist.

Das ganze heer folgt hierauf dem zuge, als Eumenes zu Antigonus gebracht wird, wie Justin (4, 16) berichtet; dem entsprechend sagt Plutarch απελείφθη γάο οὐδεὶς ἐν τῷ στρατοπέδφ. Die nächsten worte Justins et ne quid deesset pompae, elephanti quoque et auxilia orientalia subsecuntur finden ihre erklärung bei Plutarch (c. 18): 'Αντίγονος δε δείσας τον όχλον δέκα τους κρατιστεύοντας έλέφαντας έξέπεμψε καὶ λογχοφόρους συχνούς Μήδους καὶ Παρθυαίους διακρουσόμενος τὸ πληθος. Genau stimmen endlich noch beide in folgendem überein:

Plut. 18.

Just. 4, 21.

(Antigonus) Εἰτ αὐτὸς μὲν Eumenem verò verecundia prioris

1.4. ,

Plut. 18.

Just. 4, 21.

ιδείν οθχ υπέμεινε τον Ευμένη δια την προγεγενημένην φιλίαν και συνήθειαν. amicitiae in conspectum suum venire prohibitum assignari custodibus praecepit.

Nach Polyaen in der oben angezogenen stelle (IV, 6, 13) antwortet Antigonus den ahgesandten der Argyraspiden, er werde ihnen das gepäck  $\pi \varrho o i \times \alpha$  zurückgeben; dabei ist nur übersehen, dass Eumenes auslieferung bedingung war. Im übrigen gab ihnen Antigonus auch nach den sonstigen nachrichten alles neoïxa zurück. Nepos endlich bemerkt nur kurz: Invidia ducum, cum quibus erat, perfidiaque Macedonum veteranorum, cum superior proelio dicessisset, Antigono est deditus, cum exercitus ei ter ante separatis temporibus iurasset se eum defensurum neque unquam deserturum (10, 2). Aehnlich sagt Eumenes bei Justin zu den soldaten: Quater intra hunc annum in mea verba iureiurando obstricti estis (4, 3); nur die zahl stimmt nicht. Weiterhin erzählt Nepos (10, 3): Atque hunc Antigonus, cum ei fuisset infestissimus, conservasset, si per suos esset licitum. Genauer ist hierin Plutarch (c. 18); Demetrius und Nearchus suchen Eumenes zu retten, aber alle andern waren dagegen. Auch bei Diodor ist Antigonus von den seinigen gewissermassen gezwungen den Eumenes zu tödten. (44, 2: 'Oçw dê και την των Μακεδόνων όρμην απαραίτητον ούσαν πρός την κατ' Ευμένους τιμωρίαν). Vom gefängniss aus scheint Eumenes noch mit Antigonus in unterhandlung gestanden zu haben; Antigonus Diodor deutet dies an (44, 2 où lav d' aber traut ihm nicht. ἐπίστευεν αὐτοῦ ταῖς ἐπαγγελίαις); deutlicher spricht dies Plutarch aus (προςίετο καὶ λόγους καὶ υποσχέσεις). Gleich ist bei Nepos und Plutarch Antigonus antwort auf die frage, wie man Eumenes hewachen solle:

Plut. 18.

Πυνθανομένων δὲ τῶν παρειληφότων τὸ σῶμα, πῶς φυλάξουσιν, Οὕτως, εἶπεν, ὡς
ἔλέφαντα ἢ ὡς λέοντα.

Nep. 11, 7.

Itaque cum .... praefectus custodum quaesivisset, quemadmodum servari vellet, Ut acerrimum, inquit, leonem aut ferocissimum elephantum.

. Ebenso stammt bei beiden das zwiegespräch zwischen Eumenes und seinem wächter Onomarchus aus derselben quelle:

Plut. 18.

Λέγεται δε τον Ευμένη του φυλάσσοντος αὐτὸν Όνομάρχου πυθέσθαι, τι δήποτε Αντίγονος έχθοὸν ἄνδρα καὶ πολέμιον λαβών υποχείριον ουτε αποκτίννυσι ταχέως ούτε εὐγενῶς ἀφίησι τοῦ δὲ Ονομάρχου πρός υβριν εἰπόντος, ώς οὐ νῦν, ἀλλ' ἐπὶ τῆς μάχης έδει πρός θάνατον έχειν ευθαρσώς, "Ναι μα τον Δία", φάναι τὸν Εὐμένη, ,, καὶ τότε είχον έρου δε τούς είς χείρας έλθόντας άλλ' ο δδενί κρείττον, προςτυχών οίδα".

Nep. 11, 3.

At Eumenes, cum diutius in vinclis esset, ait Onomarcho, penes quem summa imperii erat custodiae, se mirari, qua re iam tertium diem sic teneretur; non enim hoc convenire Antigoni prudentiae, ut sic deuteretur. victo; quia interfici aut missum fieri iuberet. Hic cum ferocius Onomarcho loqui videretur, Quid tu? inquit, animo si isto eras, cur non in proelio cecidisti potius, quam in potestatem Huic Euinimici venires? menes Utinam quidem istud evenissit! sed eo non accidit, quod nunquam cum fortiore sum congressus.

Es trägt diese erzählung genau dasselbe gepräge wie jene unterredung vor Nora (Plut. 10); jedenfalls ist letztere derselben quelle entnommen wie diese hier.

Ueber den tod des Eumenes sind zu vergleichen:

Nep. 12, 3.
αὐτοῦ τὴν τροφὴν Cotidianum victum
. iussit. αφελείν.

und:

Καὶ δύο μὲν ἡμέρας ἢ τρεῖς | Hic tamen non amplius quam άσιτος ούτω προςήγετο πρός την τελευτήν. Αλφνίδιον δέ αναζυγής γενομένης εἰςπέμψαντες ανθοωπον αποσφάττουσιν αὐτόν.

triduum fame fatigatus, cum castra moveretur, insciente Antigono iugulatus est a custodibus.

So ist also auch die todesart des Eumenes bei Nepos und

Plutarch dieselbe; denn das insciente Antigono bei Nepos kann nicht auffallen; spricht doch auch Plutarch plötzlich im plural (ελςπέμψαντες). Die behandlung der leiche endlich:

Diod. 44, 2.

Plut. 19.

Nep. 13, 4.

Διὰ δὲ τὴν προγε- Τὸ δὲ σῶμα τοῖς φί- Antigonus autem Euγενημένην φιλίαν χαύσας σωμα και καταθέδσια πρός τούς οίαπέστειλέν. zelous (Die ersten worte sind denen Plutarchs (c. 18) und Justins (4, 21) gleich).

τὸ τίγονος ἐπέτρεψε καῦσαι καὶ τὰ λείψανα μενος είς άγγειον τὰ συνθέντας είς άργυραν ύδριαν χομίζειν, αποδοθησόμενα τη τοῖς yuvaixi xai παισίν.

λοις παραδούς δ Δν- menem mortuum propinquis eius sepeliundum tradidit. Hi militari honestoque funere, comitante toto exercitu, humaverunt ossaque eius in Cappadociam ad matrem atque uxorem liberosque eius deportanda curarunt.

Plutarch schliesst seine biographie damit, dass er erzählt, wie die Argyraspiden für ihren verrath später den gerechten John durch Antigonus selbst erhielten. Auch dies ist, wie eine vergleichung mit Diodor (48, 3) zeigt, aus der quelle des letzteren entnommen.

Es fragt sich nun, ob sich diese genaueren nachrichten über Eumenes ende bei Plutarch, Nepos und Justin auf Diodors quelle zurückführen lassen. Es findet hier das merkwürdige statt, dass Plutarch das ganze genau darstellt, ihm zur seite aber Justin und Nepos sich gewissermassen ablösend stehen, Justin für den ersten theil bis zur überführung des Eumenes in Antigonus lager, Nepos für das folgende. Justin bricht ganz plötzlich ab, ohne Eumenes tod zu berichten, wie das bei ihm oft vorkommt. Beide haben, wie sich gezeigt hat, dieselbe quelle wie Plutarch benutzt. Bei Diodor kann es nun zunächst nicht auffallen, wenn er dergleichen einzelheiten übergeht, die den biographen mehr interessiren müssen. Betrachtet man weiterhin, in welcher weise die beiden hauptpersonen, Eumenes und Antigonus, dargestellt werden, so findet man genau denselben standpunkt wie bei Diodor. Von Eumenes wird nichts ungünstiges berichtet; missfällig äussert sich Plutarch pur in der synkrisis, nicht in der vita; andrerseits wird auch Antigonus nichts tadelnswerthes nachgesagt. Hat er doch den Eumenes am leben erhalten wollen, nur gezwungen giebt er ihn schliesslich

auf. Bei aller vorliebe für Eumenes ist aber bei Diodor Antigonus stets als würdiger gegner anerkannt. Ist aber Eumenes bei Diodor überall mit sichtlicher liebe behandelt, so ist nichts natürlicher, als dass auch sein ende in Diodors, quelle ausführlich dargestellt gewesen ist. Ferner haben wir so oft bei Diodor, Plutarch und Nepos in bezug auf Eumenes die gemeinsame quelle nachgewiesen; es, muss sich daher bei der genauen übereinstimmung zwischen Plutarch und Nepos, auch ohne dass Diodor ihnen zur seite steht, unwillkürlich der gedanke aufdrängen, dass dieselbe auch hier zu grunde liegt. Zur gewissheit wird diese vermuthung durch die übereinstimmung in einem ausdrucke. Plutarch erzählt, wie oben angeführt ist, διὰ τὴν προγεγενημένην φιλίων habe Antigonus, es picht vermocht, Eumenes selbst zu sehen. Diodor, der hier alles, was bei Plutarch in drei capiteln erzählt ist, in wenige sätze zusammengedrängt hat, bemerkt, dass Antigonus (44, 2), als er Eumenes tod nicht mehr umgehen konnte, ihn habe ermorden lassen; διά δὲ τὴν προγεγενημένην φιλίαν, fährt er fort, καῦσαι τὸ σῷμα χτλ. So hat also Diodor aus dem in der quelle vorhergehenden, von ihm, aber übergangenen, den ausdruck hinüber bewahrt und uns so deutlich sein verfahren gezeigt. Noch wichtiger aber ist, dass hiermit auch Justins darstellung sichtlich auf dieselbe quelle hinweist; denn, bei demselben steht jene eben angezogene stelle Plutarchs mit dem Diodorischen ausdrucke fast wörtlich ebenso.

Ohne allen zweifel beruhen demnach auf Diodors quelle von Plutarchs, Eumenes folgende abschnitte:

C. 3. Eumenes in Babylon nach Alexanders tode; sein verhalten zu Leonnatus und seine einsetzung als satrap durch Perdikkas.

C. 5—7. Der krieg in Kleinasien; ausgenommen bleibt bloss in c. 6 die erzählung des traumes (Von νυκτὸς δὲ ἀναζεῦξαι βουλόμενος ἐκέλευε καὶ καταστέφειν τὰ ὅπλα τῶν σταχύων λαμβάνοντας). Von diesem abschnitt mag es zweifelhaft bleiben; ist er aus einer andern quelle, so kehrt Plutarch mit den worten ὁρμήσας δὲ κτλ. wieder zu dem dem traume vorhergehenden zurück.

C. 8. Perdikkas tod und Eumenes verurtheilung bis zu den worten ἀπεδείχθη δὲ τοῦ πολέμου τοῦ πρὸς αὐτὸν Αντικάτρου στρατηγός.

were proportion of a first or enter a first fire

- C. 10. Eumenes flucht nach Nora und seine unterhandlung daselbst mit Antigonus.
- C. 11. Eumenes aufenthalt in Nora.
- C. 12. Eumenes, aus Nora befreit, sammelt die zerstreuten truppen.
- C. 13. Die briefe aus Europa an Eumenes; seine aufnahme bei den Argyraspiden und seine mittel, um sich bei ihnen in ansehn zu erhalten.
- C. 14. Kampf am Pasitigris; Peukestas bewirthet das heer in Persis; Eumenes krankheit.
- C. 15. Antigonus zug durch die wüste; strategem des Eumenes.
- C. 16. Die letzte schlacht; ausgenommen bleibt zunächst der erste theil, die verschwörung enthaltend.
- C. 17—18. Eumenes auslieferung und gefangenhaltung bei Antigonus.
- C. 19. Eumenes tod und begräbniss.

Von den übrig gebliebenen theilen können höchst wahrscheinlich derselben quelle zugewiesen werden cap. 4 und der anfang von cap. 16. Das erstere steht mit dem vorhergehenden und folgenden in gutem zusammenhang, und vor allem dient es zur erklärung von Diod. XVIII, 33, 1 und 37, 1. Das letztere weist auf einen umstand zurück, der sicher der gemeinsamen quelle entnommen ist. Ferner ist von dem vorhin ausgeschlossenen theile von cap. 8 jedenfalls mehreres aus der gemeinsamen quelle, wenn sich auch der nachweis nicht führen lässt; so vor allem das, was von Eumenes aufenthalt in Sardes gesagt ist, wohl auch seine verhandlungen mit den übrigen Perdikkanern. Von cap. 9 muss man den zweiten theil der übereinstimmung mit Polyaen wegen wohl auch der gemeinsamen quelle zuweisen; über den ersten theil wage ich keine behauptung aufzustellen. Ueber den traum in cap. 6 endlich ist es ebenfalls schwer, eine bestimmte entscheidung zu treffen. Der umstand, dass der abschnitt sich so leicht herauslösen lässt, könnte für eine andere quelle sprechen. Auch erscheint Eumenes hier anders; denn sonst erfindet er wohl träume aus politischen rücksichten und handelt danach, als ob er an dieselben glaubt, hier dagegen wird er dargestellt, als gäbe er wirklich auf träume etwas.

Bei Nepos wurde die übereinstimmung mit Diodor und zuletzt besonders mit Plutarch, je mehr es dem ende zuging, immer grösser, da er wie Plutarch zuletzt immer ausführlicher wird. Folgende abweichungen hatten sich herausgestellt:

- 1) Leonnatus fasst den entschluss, Eumenes zu ermorden (2, 5).
- 2) Nach Kraterus tod knüpft nach Nep. 4, 3 das fussvolk zuerst unterhandlungen an, nach Diodor dagegen gehen dieselben von Eumenes aus.
- 3) Nach Nep. 5, 7 dauert die belagerung in Nora nur einen winter hindurch, nach Diodor ein ganzes jahr.

Dass nr. 1 keine wirkliche abweichung ist und nicht auf einer andern quelle zu beruhen braucht, ist am betreffenden orte bereits gezeigt; nr. 2 ist unbedeutend und mag auf einer nachlässigkeit des Nepos beruhen. Unbedingt bedenklich dagegen ist nr. 3. Die ganze stelle daselbst widerspricht der situation bei Diodor, sie widerspricht aber auch dem bei Nepos unmittelbar folgenden. Ausserdem geht vorher eine mit Plutarch und Diodor wörtlich übereinstimmende stelle, wie auch das folgende genau zu Diodor passt. Man muss also auch hier wohl die schuld auf Nepos schieben und nicht eine andere quelle voraussetzen. Man kann demnach den ganzen Nepotischen Eumenes von c. 2—12 nebst dem schlusse von 13 auf die gemeinsame quelle zurückführen. Wenn sich in den ersten capiteln weniger wörtliche anklänge finden, so ist die kürze der erzählung die ursache. Von cap. 1 gilt dasselbe wie von Plut. Eum. 1.

Viel grössere schwierigkeiten dagegen bietet Justin. Im letzten theile hatten sich mehrere stellen gefunden, die auf eine benutzung der Plutarchisch-Diodorischen quelle hinweisen. In buch XIV stimmte cap. 4 beinahe ganz mit Plutarch überein, und in 3, 7 hatten wir eine berührung mit Diodor gefunden. Ausserdem waren es noch zwei stellen, die auf die gemeinsame quelle hinweisen konnten, XIII, 6, 13 und besonders XIII, 8, 5. Die abweichungen dagegen, die sich herausgestellt hatten, waren folgende:

- 1) XIII, 6, 1—3 Ariarathes besiegung.
- 2) XIII, 6, 7 das misslingen der doppelten brautwerbung des Perdikkas.
- 3) XIII, 8, 6 über Eumenes kampf mit Kraterus.
- 4) XIII, 8, 10 Pythons verurtheilung zum tode.
- 5) XIV, 2, 4 Eumenes befreiung aus Nora durch Antipater.

Gun in A I go in

21/11

6) XIV, 3, 8 die schmähungen der Argyraspiden gegen Eumènes an der unrechten stelle.

Von diesen sind nr. 1, 4 und 5 derartig, dass sie, wie gezeigt ist, nicht auf eine andere quelle, sondern auf den grenzenlosen leichtsinn Justins zurückzuführen sind. Nr. 6 stimmt mit Plutarch überein, wenn man die stelle nur nach Eumenes ergreifung setzt. Die abweichungen in nr. 2 und 3 endlich sind sich sehr ähnlich; an beiden stellen nämlich sieht man Justins sucht durch gegensätze zu glänzen. XIII, 6, 7: Dum duas eodem tempore uxores quaerit, neutram obtinuit. 8, 6: Et qui securum aggressuros se putabant, securis in itinere occursum est 18). Es ist daher sehr leicht möglich, dass Justin in seiner oberslächlichen weise excerpirend durch dergleichen bestrebungen verführt werden konnte die dinge falsch darzustellen. Bis jetzt also kann demnach von Justin gesagt werden, dass die wahrscheinlichkeit der benutzung der gemeinsamen quelle seinerseits gestiegen, an einzelnen stellen der gewissheit nahe ist. Mehr will ich bis jetzt noch nicht bewiesen haben. The tenth of the second of t

13) Man vergleiche hierzu: I, 6, 15: Facta impressione quos fugiebant, fugere compellunt. Ferner I, 7, 13. II, 2, 14.

(Schluss folgt.)

Berlin.

Hermann Kallenberg.

## the ten in the Zu Plutarch.

Plut. mor. p. 244, 17 ff.:

ώς γαρ έχ του αθτου πηλου δύναται τις πλάττων ζωά συγχείν καὶ πάλιν πλάττειν καὶ συγχεῖν καὶ τοῦτο ξυ παρ' ξυ ποίεῖν αδιαλείπτως, ούτω και ή φύσις έκ της αυτής ύλης πάλαι μέν τους προγόνους ημών ανέσχεν, είτα συνεχείς αυτοίς εγέννησε τους πατέρας, είτα ήμας, είτ άλλους ἐπ' άλλους άναχυκλήσει κ. τ. λ.

Das avéoxev ist durchaus unstatthaft; man lese nur die ganze seite im zusammenhange; aber auch schon so wird jeder anstossen. Es ist hier von einem ἀνάγειν είς φῶς (Plat. 521 C.) im gegensatz gegen das συγχεῖν, die φθορά, den Hades oder Acheron und Kokytos die rede. Es muss  $\tilde{\alpha} \nu \tilde{\eta} \xi \epsilon \nu$  gelesen werden.

Hamburg.

Heinrich Köstlin.

## II. JAHRESBERICHTE.

# 30°. Die neueren arbeiten auf dem gebiete der homerischen syntax.

The part of the statement of

Erster artikel. Modi und coniunctionen.

## (S. Philol. XXIX, p. 120.)... 3,

1. Syntaktische forschungen von B. Delbrück und E. Windisch. I. Der gebrauch des conjunctivs und optativs im sanskrit und griechischen von B. Delbrück. Halle 1871,

- 2. L. Lange, der homerische gebrauch der partikel el. I. Einleitung und el mit dem optativ. II. el nen (än) mit dem optativ und el ohne verbum finitum. (In den abh. der philol.-histor. classe der königl. sächs. gesellsch. der wissensch. bd. VI., abth. 4 und 5). Leipzig 1872—3.
- 3. L. Lange, de formula Homerica el d'ays. commentatio. Universitätsprogramm von Leipzig 1873.
- 4. L. Polluge, de coniunctivi et futuri usu Homerico. Inque guraldissertation. Breslau 1874.
- 5. Praetorius, der homerische gebrauch von  $\hat{\eta}$  ( $\hat{\eta}\epsilon$ ) in fragesätzen. Programm des königl gymnasiums zu Cassel 1873.
- 6. Friedländer, beiträge zur kenntniss der homerischen gleichnisse. Jahresberichte des Friedrichs-gymnasiums und der realschule zu Berlin. 1870. 1871.
- 7. E. H. Friedländer, de coniunctionis őze apud Homerum vi et usu. Inauguraldissertation. Berlin 1860.
- 8. B. Sernatinger, de particula γάρ. I. II. Beilagen zu den programmen des Grossh. gymnasiums zu Rastatt, 1874. 1875.
- 9. E. Pfudel, beiträge zur syntax der causalsätze bei Homer. Programm der königl. ritterakademie zu Liegnitz 1871.
- 10. H. Graef, de coniunctionis  $\omega_{\zeta}$  origine et usu. Jahresbericht des städt. gymnasiums zu Memel 1874.

Da sich die folgende berichterstattung an den jahresbericht von C. Hentze, dessen dritter und letzter artikel im Philol. bd. XXIX, p. 120 ff. (1870) erschien, anzuschliessen hat, so fällt mir im wesentlichen die aufgabe zu, über die fortschritte der homerischen syntax in den letzten sechs jahren zu berichten, wobei ich indessen gelegentlich auch ein paar ältere schriften, die früher nicht erwähnt sind, zur besprechung bringen werde, soweit dieselben gegenwärtig für den gegenstand noch von bedeutung sind. Es hat in dem bezeichneten zeitraume auf dem gebiete der homerischen syntax ein sehr reges leben geherrscht und zwar hauptsächlich in folge der neuen gesichtspunkte, welche die vergleichende sprachforschung und die historische betrachtungsweise eröffnet hat. Nachdem in dieser beziehung L. Lange durch seinen auf der Göttinger philologenversammlung 1852 über ziel und methode der syntaktischen forschung gehaltenen vortrag die erste bedeutende anregung gegeben und dann B. Delbrück in seiner trefflichen abhandlung: ablativ, localis, instrumental Berlin 1867 die casuslehre vergleichender betrachtung unterworfen, E. Windisch in Curtius stud. II, 201 ff. durch seine grundlegenden untersuchungen über den ursprung des relativpronomens in den indogermanischen sprachen auch viele für die syntax bedeutsame ergebnisse gewonnen hatte, haben es die zwei zuletzt genannten in gemeinsamer arbeit unternommen, die lebre vom coniunctiv und optativ nach den grundsätzen der vergleichenden grammatik zu behandeln, während L. Lange von dem gleichen standpunkte aus die anwendung einer besonders wichtigen partikel durch alle fälle des gebrauches hindurch zu verfolgen begonnen hat. Beide arbeiten müssen als auf dem gebiete nicht bloss der homerischen, sondern der gesammtgriechischen syntax gradezu epochemachende bezeichnet werden und dürfen fortan von keinem, der sich mit griechischer syntax wissenschaftlich beschäftigt, vernachlässigt werden. Auch haben die vielen neuen und fruchtbaren gesichtspunkte, die sie eröffnen, schon in erfreulicher weise andere mehrfach zu ähnlichen untersuchungen angeregt. Da so die lehre von den modis und coniunctionen in den vordergrund des interesses getreten ist, wird man es natürlich finden, wenn ich in diesem ersten artikel zunächst die auf diesen theil der syntax bezüglichen arbeiten zur besprechung bringe.

Die arbeit von Delbrück und Windisch zerfällt in eine einleitung p. 3—104 und eine beispielsammlung p. 107—256. Da
von allen indogermanischen sprachen nur im sanskrit, zend und
griechischen sich der ursprüngliche coniunctiv und optativ in ihrer
alten getrenntheit erhalten haben und da zweitens das ursprüngliche
verhältniss der modi zum tempusstamme nur an den sprachen gelernt werden kann, welche ausser den modis des praesens auch die
des aoristes erhalten haben, dies aber wieder eben sanskrit, zend
und griechisch sind, so folgt, dass bei einer untersuchung über in-

dogermanische moduslehre die drei genannten sprachen zu grunde zu legen sind. Aus persönlichen gründen beschränken sich die verfasser auf sanskrit und griechisch. Es ist daher dankenswerth, dass J. Jolly in seiner schrift: "Ein kapitel vergleichender syntax. Der coniunctiv und optativ und die nebensätze im zend und altpersischen in vergleich mit dem sanskrit und griechischen, München 1872" die vergleichung des zend in demselben sinne hinzugefügt hat. Wie im sanskrit auf die ältesten quellen, so haben sich die verfasser im griechischen auf die homerischen gedichte beschränkt, dafür aber auch hier vollständigkeit der benutzung beabsichtigt. Zunächst wird bei der frage nach den grundbegriffen der ebenso wichtige wie wahre grundsatz aufgestellt, dass man nicht etwa die einzelnen vorliegenden begriffe nebeneinanderstellen, die verwandten zu höberen begriffen sammeln und so allmählich zu dem umfangreichsten und inhaltslosesten begriffe, der dann an der spitze des logischen schematismus thronen würde, aufsteigen dürfe, sondern den geschichtlichen ausgangspunkt der bedeutungsentwicklung, den begriff, aus dem die übrigen sich nicht, als ob sie in ihm eingekapselt gewesen wären, entwickeln, sondern an den sie sich nach dem gesetze der begriffsbildung anschliessen, die älteste bedeutung soll man suchen. Zu dem zwecke kann man bei den modis einen doppelten weg einschlagen. Man kann einerseits aus ihrem gebrauche in der literatur des sanskrit und griechischen ermitteln, welches die älteste vorliegende sprachliche verwendung des coniunctivs und optativs sei, und so ihren relativen grundbegriff feststellen, andrerseits kann man mit hülfe der etymologie den sinn erforschen, der bei der entstehung der formen sich mit ihnen verband und so zu ihrem absoluten grundbegriffe gelangen. Indem zunächst der erstere weg eingeschlagen wird, ergibt sich aus der unanfechtbaren thatsache, dass der einfache satz älter ist als der zusammengesetzte, dass man als einziges operationsfeld für die auffindung der grundbegriffe die gesammtheit der selbständigen sätze ansehn darf, und zwar wird hier der älteste gebrauch der modi unzweifelhaft in den aussagesätzen zur erscheinung kommen, da diese in gegensatz zu den fragesätzen den natürlichen und regelmässigen ablauf der vorstellungen aufweisen. Da ferner die verneinenden aussagesätze nur eine besondere modification der bejahenden sind, so werden auch diese ausgeschlossen. Und da man endlich, wie treffend ausgeführt wird, erwarten darf, bei der ersten person singularis des verbs die relativ älteste bedeutung der modi zu finden, so ergibt eine genauere betrachtung der selbständigen positiven aussagesätze, welche das verb in der ersten person singularis enthalten, dass der relative grundbegriff für den coniunctiv der wille, für den optativ der wunsch ist. Andrerseits werden auf etymologischem wege als die absoluten grundbegriffe für den coniunctiv der der dauernden handlung, für den optativ der des

strebens gefunden. Aber die grundbegriffe beider erleiden im laufe ibres sprachlichen daseins die mannigfaltigsten modificationen, vor allem durch die ausbildung des satzgefüges. Die sätze theilen die verfasser in aussage- und fragesätze, die ersteren wieder in hauptsätze, relative nebensätze und nebensätze mit coniunctionen. Nach einer lichtvollen erörterung über die begriffe des willens und des wunsches und ihren unterschied wird dann zu den hauptsätzen im conjunctive weitergegangen und die masse derselben nach dem intensitätsgrade der subjectiven erregung, welche im coniunctive liegt, eingetheilt in coniunctive des wollens und coniunctive der erwartung. In ersterer gruppe werden die sätze in positive und negative geschieden und innerhalb dieser unterabtheilung die drei personen getrennt behandelt, die erste auch noch nach dem numerus getheilt. Hübsch wird entwickelt, wie in den grundbegriff des coniunctivs, der sich in der ersten person singularis noch in seiner ursprünglichen reinheit zeigt, schon in der ersten person dualis und pluralis etwas ursprünglich nicht in dem modus liegendes durch einwirkung der umgebenden situation eindringen kann, nämlich der sinn der indirecten aufforderung, während die zweite und dritte person zum ausdruck directer aufforderung dienen. Besonders lehrreich ist hierbei die erörterung über  $\mu\eta$  und die negativen sätze, die in warnungs- und befürchtungssätze eingetheilt werden oder sich als blosse negative aufforderung charakterisiren (Jolly p. 33 will hier lieber bloss nach den personen abtheilen). In der zweiten gruppe, den coniunctiven der erwartung, die Jolly p. 36 vielleicht noch besser allgemein als "abgeschwächte coniunctive" bezeichnet, werden für das griechische zuerst die reinen coniunctive, dann die mit zèv, endlich die mit av behandelt. Gut wird erörtert, in folge welcher verschiedenen umstände solche abschwächung der ursprünglichen coniunctivbedeutung eintreten kann und eintritt. Ich glaube demnach, dass die verfasser sowohl den relativen grundbegriff wie die bedeutungsentwicklung des coniunctivs in diesen hauptzügen sprachgeschichtlich richtig dargestellt haben.

Etwas zweifelhafter liegt die sache beim optativ. Während Delbrück und Windisch hier von dem grundbegriffe des wunsches ausgehn und hieraus die übrigen anwendungen dieses modus, also kurz gesagt die concessive und potentiale als abgeschwächte ableiten, zieht es Lange p. 38. 62. 183 vor, bei der auffassung des optativs als des modus der einbildungskraft im allgemeinen zu beharren und aus dieser die besonderen bedeutungen des wünschenden, concessiven und potentialen optativs abzuleiten. Dennoch glaube ich, dass man mit Jolly p. 45 in dieser frage auf die seite von Delbrück und Windisch treten muss, nicht bloss weil die etymologie und der gebrauch der arischen sprachen für sie spricht, sondern auch, wie der referent im Phil. anz. VI, p. 11 sagt, aus dem sprachpsychologischen grunde, dass der wunsch etwas concre-

teres, unmittelbarer zur lautlichen ausprägung drängendes ist als der begriff der einbildungskraft. Bei den nach ihrer auffassung abgeschwächten optativen weisen Delbrück und Windisch dann wieder nach, durch welche umstände eine solche abschwächung veranlasst wird.

Es folgt die betrachtung der relativen nebensätze. Dabei wird mit anknüpfung an die specialuntersuchungen von Windisch davon ausgegangen, dass der pronominalstamm ja, oder wenigstens sein am meisten charakteristischer bestandtheil i einmal echt deiktischen sinn gehabt, sehr früh, schon vor der völkertrennung, anaphorische bedeutung angenommen, und dass sich aus dieser anaphorischen bedeutung dann im sanskrit, zend und griechischen die relative entwickelt hat (etwas abweichende ansichten s. bei Jolly p. 120). Bei Homer nun wird  $\delta \zeta$ ,  $\eta$ ,  $\delta$  auch noch rein anaphorisch an der spitze von hauptsätzen gebraucht und neben ihm auch  $\dot{o}$ ,  $\dot{\eta}$ ,  $\tau \dot{o}$  zur einführung von relativen nebensätzen verwandt, ohne dass die hauptsätze mit  $\dot{o}$ ,  $\dot{\eta}$ ,  $\tau \dot{o}$  von den relativsätzen immer durch ein äusserliches kennzeichen geschieden wären. Vielmehr ist der unterschied zwischen solchen hauptsätzen und relativsätzen mehrfach bloss der, dass das in letzteren ausgesagte dem sprechenden und hörenden als untergeordnet erscheint. Eingetheilt werden nun die relativsätze (und alle nebensätze) nach dem logischen gesichtspunkte, dass die handlung des nebensatzes entweder das posterius oder das prius des hauptsatzes ist, in posteriorische und priorische (wofür Lange die benennungen subsecutive und antecessive vorzieht), eine eintheilung, die Jolly p. 66 verwirft, der aber Lange allerdings grammatischen werth zuerkennt. Doch ist sie nicht ganz ohne bedenken, wie mir scheint, denn sie bringt ein der alten sprache fremdes, reinlogisches element hinein. Wenigstens zählt Polluge p. 3, während nach Delbrück und Windisch p. 101 die ältere sprache bedingung unter der kategorie des prius gedacht haben soll, bei Homer 111 oder mit den fällen in gleichnissen 142 beispiele, wo der hypothetische relativsatz nachfolgt, während nach ihm derselbe nur in 26 fällen vorangeht und in 10 zwischen theile des hauptsatzes tritt. Und jedenfalls ist mit recht zuerst von Jolly p. 66, dann auch von Lange p. 18, n. 5 und p. 113 darauf anfmerksam gemacht, dass dabei der fall der coincidenz übersehn ist.

Es werden sodann zuerst die posteriorischen und weiter die priorischen relativsätze mit dem coniunctiv und optativ eingehender besprochen. Der raum verbietet mir, über diese partie eingehender zu berichten, aber auch sie bietet vielfache anregung und belehrung. Ein bedenken habe ich bei der deutung, die p. 51 zè hinter dem relativpronomen erhält, wonach es auch hier wie gewöhnlich in der späteren sprache verbindende kraft haben soll, indem daran erinnert wird, dass das relativpronomen ja ursprünglich demonstrative

bedeutung hatte. Denn mir scheint nicht bloss der epische gebrauch des  $\tau \hat{\epsilon}$  im allgemeinen aus der "verbindenden" kraft gar nicht erklärt werden zu können, sondern auch eine besondere betrachtung des  $\tau \hat{\epsilon}$  bei relativen pronominibus und adjectiven diese ansicht nicht zu bestätigen. Für mich wenigstens sind die ausführungen Kvicala's in d. ztschr. f. östr. g. 1864, 393 ff. überzeugend gewesen, wonach  $\tau \hat{\epsilon}$ , wie es ursprünglich zu dem indefiniten pronominalstamme ka gehörte, so auch selbst ursprünglich indefinite bedeutung hatte (je nach umständen: irgendwann, irgendwo, irgendwie) und auch  $\delta \zeta$   $\tau \hat{\epsilon}$  ( $\delta$   $\tau \hat{\epsilon}$ ) antänglich der irgend, welcher irgend bedeutete. Jedenfalls kann ein beispiel wie  $\Gamma$  287 nicht dazu dienen, die copulative kraft des  $\tau \hat{\epsilon}$  beim relativum zu erweisen.

Im folgenden capitel kommt es zu einer erörterung der nebensätze mit coniunctionen, und zwar werden zuerst die vom relativstamme abgeleiteten besprochen, also für Homer ő, őtt, őte, οπότε, εὖτε, εἰς ὅ, ἴνα, ἔως, ὄφρα, ἤμος. Der unterschied relativer und conjunctioneller verbindung im allgemeinen wird klar auseinandergesetzt, dann die form der coniunctionen betrachtet, wobei sich ergibt, dass sie in casuelle und adverbielle bildungen zerfallen, und endlich wird im einzelnen ő, woran sich őzs, őzs, őzózs, sözs und ελς ο anschliessen, nebst εως auf den accusativ zurückgeführt, ως und  $\delta \pi \omega \zeta$  auf den ablativ,  $\ell \nu \alpha$ , wenn auch mit einigem zweifel, nach Curtius auf den instrumentalis, während für δφρα und ήμος nur festgehalten wird, dass sie auch vom stamme ja abzuleiten sind, aber ibre bildung als eine noch nicht sicher ermittelte bezeichnet wird. Daran schliesst sich eine eingehende erörterung der sätze, in denen diese coniunctionen auftreten. Es folgt die besprechung der sätze mit satzverbindenden partikeln anderer herkunft, wobei für Homer el, enel und nolv in betracht kommen. Als grundbedeutung von el als eines locativs vom stamme sva wird "am genannten orte, zur genannten zeit, auf die genannte weise" ange-Hierauf und auf die behandlung der el-sätze überhaupt komme ich unten zurück. Weiter werden die fragesätze erörtert, dann von der personen - und modusverschiebung gehandelt, wovon ich bei der beispielsammlung sprechen will, die bedeutung von zer und av beim conjunctiv und optativ wird untersucht, wobei freilich hier die gegebene definition, dass sie auf das eintreten der handlung hinweisen, nicht sonderlich befriedigt, und endlich wird im letzten capitel ein sehr interessanter zusammenfassender rückblick auf die satzeintheilung geworfen und werden die wichtigsten übereinstimmungen, die sich zwischen sanskrit und griechisch ergeben haben, kurz zusammengestellt, wobei es die verfasser indessen nicht wagen, aus dieser übereinstimmung historische schlüsse zu ziehn, die geeignet wären, auf die successive lösung der einzelsprachen von der indogermanischen grundsprache licht zu werfen.

Ich habe den inhalt der einleitung im vorstehenden zum theil

nnr andeuten können und muss jeden leser für weiteres auf das werk selbst verweisen, dessen reicher inhalt sich eben in einem kurzen berichte nicht erschöpfen lässt. Ich wende mich nun zu einer betrachtung der beispielsammlung, soweit sie sich auf Homer bezieht, und zwar in der absicht, diese im einzelnen zu vervollständigen und zu berichtigen, nicht um an dem werke zu mäkeln, sondern, wie ich glaube, im interesse der sache und in der überzeugung, dass es mit einiger vervollständigung und berichtigung die beste moduslehre der homerischen sprache sein wird, die wir haben. Bei dieser gelegenheit werden auch noch einige allgemeine fragen ihre erörterung finden.

Eine abhandlung über den coniunctiv bei Homer muss eigentlich mit einer genaueren untersuchung über das futurum verbunden sein. Denn es fällt ja die erste person des coniunctivs im ersten aoriste mit der ersten person des indicativs futuri formell meist zusammen und die kurzvocaligen formen des conj. aor. 1 im dual und in der ersten und zweiten person plur. act., sowie im medium die formen des singulars und die erste person pluralis sind äusserlich von den entsprechenden formen des futuri gewöhnlich nicht zu unterscheiden. Dazu kömmt, dass in der bedeutung das futurum und der "abgeschwächte" coniunctiv sich zuweilen recht nahe kom-Jedenfalls bedürfen die fälle, wo formell sowohl ind. fut. wie coni. aor. 1 möglich ist, sorgfältiger erwägung. Delbrück und Windisch haben dieselben ziemlich vernachlässigt, wie wir sehen werden. Ein versehn ist es wohl nur, wenn unter den beispielen für  $\mu\eta$  mit coniunctiv p. 118 Y 301 und p. 120  $\omega$  544 angeführt werden und somit des κεχολώσεται beider stellen als coniunctiv betrachtet wird. Wenn die verfasser p. 103 bemerken, dass der conjunctiv des wollens in positiven sätzen mit der ersten person singularis stets durch eine aufmunternde phrase wie ελ δ' ἄγε, ἀλλ' äys eingeleitet werde, so scheint mir doch sicher, dass wir in der von Anen nicht erwähnten stelle

Ψ 71 θάπτε με δτιι τάχιστα, πύλας Μίδαο περήσω den conjunctiv anzuerkennen haben. Ebenso geht X 418, welche stelle auch sie anführen, keine solche aufmunternde phrase, sondern nur ein imperativ vorher. Zu den von ihnen citirten stellen kommen noch a) mit ἀλλ' ἄγε ψ 73 ἀλλ' ἄγε — εἴπω, ν 215 ἀλλ' ἄγε δὴ τὰ χρήματ' ἀριθμήσω καὶ ἴδωμαι κτλ. Ebenso wohl X 352 ἀλλ' ἄγε δή — πειρήσομαι, wo allerdings formell möglich ist, das futur anzunehmen, wie C. Hentze Philol. XXVII, p. 521 auch wirklich thut, aber s. ζ 126 εἰ δ' ἄγ' ἐγων αὐτὸς κειρήσομαι ἦδὲ ἴδωμαι, wo man doch wohl πειρήσομαι nicht als futur wird fassen wollen; ferner κ 286 ἀλλ' ἄγε — ἐκλύσομαι ἦδὲ σαώσω, ν 397 ἀλλ' ἄγε — τεύξω, ν 344 ἀλλ' ἄγε δείξω. Jedenfalls mussten die verfasser, die φ 217 εἰ δ' ἄγε δή, καὶ σήμα ἀριφακδὲς ἄλλο τι δείξω den conjunctiv annehmen, dies auch

v 344 thun und demnach die stelle anführen. Ueberhaupt aber scheint mir in einer mit  $\partial \lambda$   $\partial \gamma$  eingeleiteten aufforderung bei folgender erster person sing. wie plur. das futurum zu lahm und willensschwach, und da sämmtliche stellen formell die annahme des coni. aor. zulassen, so halte ich diese annahme für die richtigere. Natürlich kann aus dem coniunctiv ins futur übergegangen werden wie I 61 αλλ' αγ' εγών — εξείπω και πάντα διίξομαι, aber deshalb darf man nach  $\vec{\alpha}\lambda\lambda$ '  $\vec{\alpha}\gamma\varepsilon$  nicht das umgekehrte für möglich halten und z. b. ζ 126 πειρήσομαι als futur nehmen. Ebenso urtheile ich b) bei den mit  $\epsilon l$   $\delta$ '  $\alpha \gamma \epsilon$  eingeleiteten sätzen, würde also auch in den von Delbrück und Windisch nicht angeführten stellen Ψ 579 εὶ δ' ἄγ' ἐγων αὐτὸς δικάσω und A 524 εὶ δ' ἄγε τοι κατανεύσομαι (wo sie p. 154 futurum annehmen) den coniunctiv erkennen, denn auch bei et d'äye können wir keine stelle beibringen, wo das folgende verb formell futur sein müsste und die lebhafte auffordrungsformel scheint ein solches nicht zu vertragen. Eine besondere bewandtniss hat es mit I 167  $\epsilon l$   $\delta'$   $\alpha \gamma \epsilon$ ,  $\tau \circ \dot{\nu} \varsigma$   $\alpha \dot{\nu}$ έγων επιόψομαι, οι δε πιθέσθων, wo ich mit Lange ει δ' άγε p. 14 sq. τούς — ἐπιόψομαι als vorgeschobenen relativsatz nehme. Ebenso gehört nicht hieher Ξ 267 αλλ' τθ', εγώ δέ κέ τοι χαρίτων μίαν — δώσω, wo der aufforderung ein versprechen gegenüberge-iunctiv formell überall möglich ist und der natur der einleitenden formel zu entsprechen scheint, gilt das gegentheil für all hos, nach dem wir formell sicheres futur in der ersten person sing. haben Y 22 =  $\Psi$  279,  $\Omega$  462,  $\pi$  79—80 und praesens mit futurbedeutung  $\psi$  359, so dass deshalb auch O 211  $d\lambda\lambda'$   $\eta\tau$ or  $\mu$   $\epsilon\nu$   $\nu$  $\bar{\nu}\nu$ γε νεμεσσηθείς υποείξω, Φ 372 αλλ' ήτοι — αποπαύσομαι, Χ 512 αλλ' ήτοι — καταφλέξω, τ 595 αλλ' ήτοι — λέξομαι das futur anzuerkennen ist.

Bei den beispielen für den coniunctiv des wollens mit der ersten person dualis und pluralis sind hinzuzusetzen B 440, 7 94, E 249, Z 70, 226, I 112, 625, K 70, 251, 344, A 469, N115, O 477, P 712, X 130,  $\Psi$  239, 893,  $\gamma$  18,  $\delta$  212—3,  $\nu$  364—5, o 219,  $\pi$  304,  $\psi$  83, 254 und E 34, wo sich dieser coniunctiv einem fragesatze angeschlossen hat, ferner die stellen mit kurzvocaligem coni. aor. 1, Λ 528 (λθύνομεν), N 465 (ἐπαμύνομεν), Ι 237 (ξγείρομεν), χ 357 (σαώσομεν) und auch wohl x 423-4 (ξούσσομεν - πελάσσομεν) und Z 230 (ξπαμείψομεν), an welcher stelle die verfasser p. 154 zweifeln, ob sie futur oder coni. aor. annehmen sollen, ferner mit ἀλλ' ἄγε Ε 249, Ψ 537, Q 190 und mit kurzvocaligem coni. Y 258 (γευσόμεθ'), ξ 393 (ποιησόμεθ'), π 348-9 (ξούσσομεν und αγείρομεν, wonach auch 9 34 ἐρύσσομεν nach ἀλλ' ἄγε als conjunctiv zu nehmen, mit αλλ' αγετε I 704, Ξ 74, 370 und mit kurzvocaligem coni. Ε 469 (σαώσομεν), Ι 165 (ὀτρύνομεν), μ 344 (δέξομεν). Ζwei-

felhaft sind die mit ἀλλ' ἤτοι bei Homer vorkommenden beispiele mit der ersten person pluralis, denn hierbei ist zweierlei möglich. Entweder verspricht einer etwas im namen anderer, und dann muss das futur stehn, so Θ 35 [466] αλλ' ήτοι πολέμου μεν αφεξόμεθ' — βουλην δ' Αργείοις ὑποθησόμεθ', oder es richtet einer an andere eine aufforderung wie µ 291-3 (auch von D. und Windisch angeführt), und dann steht der coniunctiv. In letzterer weise möchte ich auch auffassen die von D. und Windisch nicht erwähnten stellen Δ 62 άλλ' η. μεν ταυθ' υποείξομεν άλληλοισιν, Ω 71 άλλ' ήτοι κλέψαι μεν εάσομεν, I 701, ξ 171. 183 άλλ' η. κείνον (ορχον) μεν ξάσομιν und auch Σ 112, Τ 65 αλλα τα μεν προτετύχθαι ξάσομεν und π 147 άλγιον, αλλ' ξμπης μιν ξάσομεν, zumal da nach ἀλλ' ἤτοι Θ 529 — 31 φυλάξομεν durch das parallele ἐγείgoμεν als conjunctiv erwiesen wird, wie ξάσομεν δ 212 durch das parallele μνησώμεθα vs. 213. Für den übergang vom coniunctiv zum futurum, welchen Hentze Philol. XXVII, 519 richtig erklärt, sind belehrend die auch von D. und Windisch angeführten stellen µ 291—3 und **Z** 128—31 (wo freilich Savelsberg K. Z. XVI, 412, symb. philol. Bonnens. II, 511 ἐνήσομεν mit gewalt d. h. gegen form und sinn zum coniunctiv machen will), und v 13-5 cf. H 30, 291. Den umgekehrten fall haben wir A 140-4, wo nach άλλ' ήτοι das μεταφρασόμεσθα als futur zu betrachten ist und dann mit  $\nu \bar{\nu} \nu \delta' \ddot{\alpha} \gamma \epsilon$  die auffordernden coniunctive folgen. die zweite person des auffordernden coniunctivs findet sich bei Homer kein beispiel, auch nicht für die dritte, denn Φ 61 αλλ' άγε δη και δουρός ακωκης ημετέροιο γεύσεται nehmen einige doch wohl mit unrecht den coniunctiv an cf. Hentze l. c. p. 521. Bei den negativen sätzen wären hinzuzusetzen bei der ersten person sg. o 90 (unabhängige befürchtung) Ø [475] (unabhängige warnung), bei der ersten person dualis und plur. 2 53 (unabhängige warnung) n 382 (unabhängige befürchtung), bei der zweiten und dritten person E 233-6, o 91,  $\pi$  381,  $\tau$  146,  $\omega$  136 (unabhängige befürchtung), P 95, T 24—7, X 106,  $\beta$  101,  $\tau$  143,  $\varphi$  324, ω 133 (abhängige befürchtung), Θ 95, Ψ 428, wo δηλήσεαι doch schwerlich futur ist, und  $\sigma$  334 (unabhängige warnung) E 412—3, K 511, N 293,  $\Xi$  90, 130, O 164,  $\Pi$  81—2,  $\varrho$  448 (abhängige warnung). Formell ist möglich das futur anzunehmen K 65,  $\Xi$  310, P 93 und in der auch von D. und W. angeführten stelle 7 121, die hier schwanken, doch gibt es keine zweifellose stelle für das futurum, höchstens kann man aus formellen gründen geneigter sein, das νεμεσήσεται der beiden letzten stellen als futur zu betrachten, da νεμεσήσομαι sonst nur als futur vorkommt, als aoriste sonst nur der active und passive. Etwas anderes ist es, wenn  $\mu \dot{\eta}$  in negativer betheuerung mit dem indicativ steht K 330, O 41-2. Zu den beispielen negativer aufforderung dürfte zu fügen sein O 115  $\mu\dot{\eta}$   $\nu\bar{\nu}\nu$   $\mu$   $\omega$   $\nu$   $\epsilon\mu$   $\epsilon\sigma\dot{\eta}$   $\sigma$   $\epsilon\tau$ , wo ich nicht mit Seiler

futur annehmen möchte. Dagegen halte ich K 238 δπάσσεαι entschieden für futurum (vgl. auch das vorhergehende αξρήσεαι), Savelsberg KZ. XVI, 411 allerdings für coni. aor.

Bei dem coniunctiv der erwartung ist p. 124, Z 479 und für die erste person wahrscheinlich β 222 hinzuzufügen, wo ich χεύω und πιερείξω als coniunctive nehme, an die sich das futur δώσω schliesst, und p. 127 fehlt δ 391. Bei den coniunctiven mit ἄν p. 128 ist mir doch höchst wahrscheinlich, dass λοέσσομαι ζ 221, welches die verfasser als coni. aoristi betrachten, futurum ist, vrgl. X 50, 67. Wie man über die von den verfassern auch nicht erwähnte stelle Ξ 484 τῷ καί κέ (G. Hermann τέ) τις εὐχεται ἀνήρ zu urtheilen hat, ist zweifelhaft, ich halte den coniunctiv hier für undenkbar und schreibe mit G. Hermann τὲ.

Bei den relativsätzen mit reinem coniunctiv sind hinzuzusetzen I 592, N 63—4,  $\Pi$  387—8,  $\Psi$  761,  $\gamma$  320,  $\delta$  165, 357,  $\vartheta$  524,  $\xi$  139,  $\sigma$  137, v 188,  $\psi$  234—5. Auch  $\Sigma$  208 wird wohl besser ἀμφιμάχωνται, als mit den meisten handschriften der indicativ gelesen. Kurzvocaliger coniunctiv ist mit sicherheit anzunehmen B 233, wo der sinn den indicativ verbietet, sowie E 747 = α [101] und ε 249, wo das futur unpassend wäre. Ein unerklärlicher fall, den die verfasser nicht erwähnen, ist II [689-90] 55 τε και άλκιμον άνδρα φοβεί και άφείλετο νίκην | ξηιδίως, ότε 💰 αὐτὸς ἐποιρύνησι μάχεσθαι. Liest man so, so ist der conjunctiv nicht zu verstehn, liest man őze, so scheint das folgende d' unmöglich und der sinn bedenklich. Uebrigens fehlen die verse in den besten handschriften und scheinen aus P 177-8 entlehnt, wo aber ξποιρύνει μαχέσασθαι steht. Bei den relativsätzen im coniunctive mit  $x \approx v$  fehlen  $\Theta$  354, 408, 419 [422], 465,  $\Xi$  190, O 148,  $\Omega$  176,  $\alpha$  389,  $\beta$  192—3,  $\sigma$  281, 345,  $\sigma$  270,  $\tau$  322—3. Auch B 391 ον δε κ' εγών απάνευθε μάχης εθελοντα γοήσω μιμνάζειν πτλ. nehme ich coniunctiv an, dagegen wird z 433 ποιήσεται futur sein. Für dieses mit zè im relativsatze vergleiche man B 229, K 44, 282, 4 675 und A 175, I 155, 297 of se — τιμήσουσι, wo freilich Savelsberg KZ. XVI, 409 τιμήσουσι als conjunctiv betrachtet. Recht hat dieser damit dass M 227 ovs κεν — δηώσωσι mehr handschriftliche gewähr hat als der indicativ, dagegen gewiss nicht, wenn er Η 298 δύσονται als coniunctiv betrachtet, schwerlich auch damit, dass 209 zelvovzas coniunctiv sei. — Zu den relativsätzen im coniunctiv mit ar setze ich hinzu O 348, wo  $vo\eta\sigma\omega$  doch ebensogut coniunctiv sein wird wie in der von den verfassern p. 147 angeführten stelle @ 10, ferner τ 332 und μ 81-2 ήπες αν ύμεις | νηα παρά γλαφυρήν 19 úveze, wo doch wohl kurzvocaliger conjunctiv anzunehmen ist.

Bei den nebensätzen mit coniunctionen kommen als weitere beispiele zu Eva:  $\Gamma$  252, I 512,  $\Xi$  273—4, P 445,  $\gamma$  [78], übrigens aus a 95 fälschlich hieher gekommen,  $\gamma$  361,  $\epsilon$  [91], z 425,

 $\chi$  168 and zu lva  $\mu\eta$  T 348,  $\epsilon$  490. Kurzvocaligen conjunctiv haben wir Ø 314 und wohl auch \(Psi 207.\) Zweiselhaft bleibt, was von H [353]  $v\alpha$   $\mu\eta$   $\delta\epsilon\xi o\mu\epsilon\nu$   $\delta\delta\epsilon$  (Aristarch v  $\delta\nu$   $\mu\eta$ ) zu halten ist; die stelle ist überhaupt bedenklich und schwer verständlich. — Zu ŏφęα "damit" kommen als beispiele mit reinem coniunctiv E 360, Z 150, 361, H 79 — 80,  $\Theta$  191, 406 [420], I 257-8, 423,  $\mathcal{A}$  839, N 381,  $\Sigma$  52-3, T 102, Y 185, 213,  $\mathcal{Q}$  487, X 56,  $\mathcal{\Psi}$  737,  $\Omega$  658,  $\zeta$  173, 239, 289—90,  $\lambda$  214,  $\nu$  51—2,  $\xi$  45—7, o 15, 81,  $\pi$  236,  $\varrho$  469,  $\sigma$  43, 352, 419,  $\tau$  98, v 292, 336—7,  $\varphi$  112, 179—80, 218 [276],  $\omega$  258. Ob bei ŏqqa "damit" in den von den verfassern auch nicht erwähnten stellen A 147, 444, Z 308-9,  $\Theta$  9, 96, I 172, P 452, T 70,  $\gamma$  419,  $\delta$  670,  $\zeta$  220, 255,  $\pi$  26,  $\chi$  482,  $\psi$  172 das futur oder, wozu man geneigter sein wird, der kurzvocalige coniunctiv des aorists anzunehmen ist, weiss ich nicht sicher zu entscheiden, da auch der indicativ futuri bei der partikel in dieser bedeutung sicher steht, cf. Θ 110-1, Π 242-3 όφρα καὶ Εκτωρ | εἴσεται, δ 163 όφρα — υποθήσεαι, ρ 6—7 όφρα με μήτης | όψεται. Savelsberg freilich KZ. XVI, 408 nimmt ὑποθήσεαι und Polluge p. 20 είσεται und δψεται ohne weiteres als conjunctiv. — Bei δφρα mit  $\tilde{a}v$  im sinne von "bis" ist wohl hinzuzusetzen  $\chi$  377, da  $\pi o$ νήσομαι hier kurzvocaliger conjunctiv sein wird. Wenn ferner die verfasser an mehreren stellen über die bedeutung von ögea in zweisel bleiben, so Z 258,  $\Omega$  431 wo  $x\hat{\epsilon}$ , and Y 24, wo  $\tilde{\alpha}\nu$ dabei steht, (damit oder bis?), so hat man sich wohl in allen drei fällen für "bis" zu entscheiden, in dem ersten schon wegen des folgenden satzes mit  $\omega_{\zeta}$ , auch in dem zweiten scheint "damit" unnatürlich und auch in dem dritten möchte ich "bis" vorziehen. Ebensowenig ist wohl an die bedeutung "damit" zu denken A 82, T 191, ζ 304 bei D. und Windisch p. 160. Endlich glaube ich kaum, dass die vielbesprochene stelle A 133 η εθελεις, όφο αὐτὸς έχης γέρας, αὐτὰρ ἔμ' αὕτως | ἦσθαι δευόμενον von den verfassern mit recht unter  $\delta \varphi \varrho \alpha$  "so lange als, während" gestellt ist, (so Voss, Axt, Bäumlein), sondern nehme es lieber mit Classen, Ameis u. a. für "damit". Am bedenklichsten scheint mir die von Bekker und Nägelsbach vertretene dritte erklärung, wonach es direct von έθέλεις abhängen soll und dann wechsel der construction eingetreten sei. — Zu  $\dot{\omega}_{\varsigma}$  (final) mit reinem coniunctiv kommen hinzu  $\Gamma$  166, Z 357—8 und  $\omega_{\varsigma}$   $\mu\eta$   $\Theta$  [468], zu  $\omega_{\varsigma}$  mit dem coniunctiv und av 4 339 (denn Soasserat ist hier doch wohl für den coniunctiv zu halten), zu  $\omega_{\varsigma}$  mit dem coniunctiv und zè H334—5 und auch wohl  $\beta$  168,  $\eta$  223, we formell auch annahme des futurs möglich ist. Zu üç te mit dem coniunctiv in gleichnissen füge man hinzu M 278 (v. l. πίπτουσι). Erwünscht wäre auch die erwähnung von O 381-2 gewesen, wo manche, wie Nägelsbach, καταβήσεται bei ως τε als futur betrachten, andre

wohl richtiger als coniunctiv des aorists. In einigen fällen, wo nach ως τε das praesens steht, wird ebenso wie bei ως δτε sichere entscheidung schwer sein, ob man den indicativ, was das sicherste sein wird, oder kurzvocaligen coniunctiv anzunehmen hat, da letzterer auch für das praesens an einigen stellen bei Homer sicher steht, wie M 42 στρέφεται nach  $\tilde{\omega}_{\varsigma}$  δ' ὅτ' ἄν, doch gehe ich hierauf nicht näber ein. Erwähnt musste aber bei den vergleichungssätzen werden I 481 και με φίλησ', ώς εἴ τε πατήρ ον παΐδα φιλήση als der einzige fall, wo ώς ελ mit dem conjunctiv steht. — Bei  $\omega_{\varsigma}$  wie (auf einen in aussicht genommenen fall bezogen) fehlen p. 162 B 139, M 75, O 294,  $\nu$  179. — Zu ιπως mit reinem conjunctiv füge man hinzu K 225, P 713—4, ψ 117. Dagegen steht der indicativ futuri I 251 φράζευ, ὅπως — ἀλεξήσεις (wo freilich Polluge p. 22 die form als coniunctiv nimmt), α 57 ὅπως — ἐπιλήσεται (nach Ameis coniunctiv), ν 376 φράζευ, ὅπως μνηστῆρσιν — χεῖρας ἐφήσεις (nach Savelsberg KZ. XVI, 408. 412 und Ameis coniunctiv), υ 39 ὅπως δή μνηστήρσιν — χείρας ἐφήσω (nach Savelsberg und Ameis coniunctiv) und v 23 μερμηρίζων, οππως δη μνηστήρσιν — χείρας εφήσει (wo Savelsberg, Ameis und Polluge p. 20 das ἐφήσει wie auch v 386 nach όππότε als optativ nehmen). ἔσται nach ὅπως findet sich  $\Delta$  14, 2 3, 61, Y 116, ρ 274. — Bei ὅπως mit κὲ kann ἀπώσεαι α 270 futur sein cf. P 144 φράζεο νῦν, ὅππως κε — σαώσεις, wo freilich Polluge p. 22 wieder einen coniunctiv erkennt, Bäumlein σαώσης schreibt. Uebrigens verstehe ich nicht, wie die verfasser p. 158 I 681 für  $\delta\pi\pi\omega\varsigma$  ze mit dem conjunctiv anführen, denn σόφς, wie sie selber lesen, ist doch optativ. — Zu ξως bis, mit dem coniunctiv und xèv p. 153 füge man  $\Omega$  183. — Zu őze mit reinem coniunctiv kommen die stellen 2 259-60, E 91,  $\Pi$  365,  $\Phi$  199, X 74—5,  $\zeta$  183. Ebenso ist wohl kurzvocaliger conjunctiv des aorist, und nicht futur, anzunehmen in den auch nicht erwähnten stellen A 80, A 131, P 728. Bei öze mit κέν und dem conjunctive bleibt zweifelhaft Y 335 ὅτε κεν συμβλήσεαι, wo man gewöhnlich futur annimmt, während La Roche die form für einen coniunctiv erklärt. Richtiger wird hier wohl mit Dindorf und Savelsberg KZ. XVI, 455 συμβλήεαι geschrieben cf. βλήεται ο 472, wo auch βλήσεται als v. l. auftritt. Auch ω 88-9 ότε κέν ποτ αποφθιμένου βασιλήος | ζώννυνταί τε νέοι και ξπεντύνονται ἄεθλα ist wohl erstere form als conjunctiv zu betrachten und ἐπεντύνωνται zu schreiben. — Zu ὅτε mit dem conjunctiv und  $\tilde{a}\nu$  füge man A 519, H 335,  $\Theta$  [420], [475]. Zu ὁπότε mit dem reinen coniunctiv kommt A 163-4, N 271, O 359 (wo Savelsberg  $\eta \sigma \epsilon \iota$  als conjunctiv nimmt, aber die besten quellen haben  $\tilde{\eta}\sigma v)$  II 245, T 201-2,  $\varrho$  520, v 196. Dagegen ist N 817—8  $\alpha \rho \eta \sigma \eta$  wohl futurum. Kurzvocaligen conjunctiv haben wir I 646—7. Bei  $\delta\pi\pi\delta\tau\epsilon$   $\kappa\epsilon\nu$   $\pi$  [282] ist wohl nicht mit

mehreren handschriften  $\Im \eta \sigma \varepsilon \iota$ , das Savelsberg wieder als conjunctiv nimmt, sondern Εησιν zu lesen. Zu δπότε mit dem conjunctiv und åv kömmt  $\Phi$  375-6,  $\tau$  489-90 und vielleicht auch  $\Phi$  341 als kurzyocaliger coniunctiv. α 41 ὁππότ' ἄν ἡβήση vertheidigt Kayser disput. crit. p. 13 die variante  $\eta \beta \dot{\eta} \sigma \epsilon \iota$  als futur, während Ameis zu σ 265 ήβήσει lesen, aber als conjunctiv nehmen will. Das parallele imeique entscheidet jedenfalls für den coniunctiv. ö xev mit dem conjunctiv p. 160 kommen H 395-6, Ø 128, χ 443-4 (wo das folgende ἐκλελάθοιντ' wohl kaum mit Bekker zu halten, sondern in den coniunctiv zu ändern ist) und mit kurzvocaligem conjunctiv  $\Gamma$  409, I 46 und  $\Phi$  133 — 4,  $\omega$  132 — 3 (denn futurum ist hier nicht wohl anzunehmen). 9 318, wo man früher mit den meisten handschriften ελς ο κε — ἀποδώσει las, das G. Hermann als futur vertheidigte, Savelsberg für den coniunctiv in anspruch nimmt, liest man seit Bekker und Nitzsch nach Herodian ἀποδῷσιν. Ausserdem steht εἰς ὅτε κεν mit dem coniunctiv  $\beta$  99—100 =  $\tau$  144—5,  $\omega$  134—5.

Zu  $\omega_{\varsigma}$  őte in gleichnissen p. 161—2 kömmt wohl noch  $\Sigma$  601 mit kurzvocaligem coniunctiv, denn die annahme einiger, nel- $\varrho\eta\sigma\varepsilon\tau\alpha\iota$  sei futur, hat grosse bedenken, desgleichen  $\zeta$  232, und M 41—2 mit  $\tilde{\alpha}\nu$  und dem coniunctiv, denn  $\sigma\iota\varrho\varepsilon\varphi\varepsilon\iota\alpha\iota$  ist als kurzvocaliger coniunctiv zu fassen. Dagegen steht  $\omega_{\varsigma}$  őte mit  $\tilde{\alpha}\nu$  und dem indicativ  $\varkappa$  410—2 anakoluthisch, wo Bekker<sup>2</sup> aus coniectur  $\sigma\varkappa\alpha\ell\varrho\omega\sigma\iota\nu$  schreibt.

Zu & mit reinem coniunctiv füge man K 346. Wenn unter den beispielen hier p. 171 ε 470 sq. angeführt wird, εἴ με μεθείη (als conjunctive richtiger  $\mu \in \mathcal{F}\eta \eta$ ), so hat Lange p. 83 den optative μεθείη als richtige lesart hinlänglich sichergestellt. — Zu αί κεν (Delbrück und Windisch schreiben mit Bekker? et zev) mit dem coniunctiv kommen noch A 207, E 279, Z 94, 96, 275, 309, H 118,  $\Theta$  471, N 743,  $\Xi$  110-1, T 71,  $\Psi$  413,  $\delta$  391,  $\varrho$  60,  $\tau$  147,  $\varphi$  314-5,  $\chi$  167,  $\omega$  137, und mit kurzvocaligem coniunctiv B 83, zu  $\epsilon i$   $\kappa \epsilon \nu$  ( $\epsilon i$  —  $\kappa \epsilon \nu$ ) A 580,  $\Phi$  553—4, 567, X 111-4,  $\zeta$  [313],  $\eta$  75. Annahme des futuri ist möglich B 258, O 297, γ 216, denn dasselbe steht wirklich bei εἴ κεν (αἴ κεν), E 212, O 213-5, P 557-8,  $\epsilon$  417 und o 524, wo freilich Savelsberg τελευτήσει wieder als conjunctiv nimmt. — Zu ε δ'  $\check{a}v$  mit dem conjunctiv kömmt  $\Sigma$  273,  $\Phi$  556—8, zu  $\check{\eta}v$  I 429, 692, T 32 und mit kurzvocaligem coniunctiv H 39,  $\epsilon$  120, zu έπει mit kurzvocaligem conjunctiv 1 478, zu ἐπει mit κèν und dem conjunctiv  $\Delta 191-2$ , 206-7,  $\Pi 246$ , X 258 und mit kurzvocaligem coniunctiv des aor. 1 I 409,  $\Xi$  237, zu  $\tilde{\epsilon}\pi\eta\nu$   $\Omega$ 155, 717,  $\gamma$  45,  $\zeta$  262,  $\nu$  202.

Bei den fragesätzen fehlt unter den bestätigungsfragen O 202  $\tau \acute{o} \nu \acute{d} \epsilon \ \varphi \acute{e} \varphi \omega \ \Delta ii \ \mu \ddot{\nu} \vartheta o \nu$ , bei den doppelfragen mit  $\ddot{\eta} - \ddot{\eta} \ \Pi$  243—5 und  $\omega$  405, wo nur das zweite glied den coniunctiv hat.

Formell ist auch annahme des futurs möglich X 175 — 6, aber nach dem sinne der coniunctiv vorzuziehn. Bei  $\ddot{\eta}$  ze —  $\ddot{\eta}$  ze mit dem coniunctiv fehlt @ 532-3. Annahme des futuri ist möglich Φ 226, a 268 und dies ist sicher Y 311 (ἐρύσσεα» — ἐάσεις, welche formen freilich Polluge p. 29 als conjunctive nimmt) # 238-9, und  $\pi$  260-1  $\varphi \varrho \acute{\alpha} \sigma \alpha \imath \mathring{\eta}$  (codd.  $\varepsilon \vec{\imath}$ ) zer  $\nu \breve{\omega} \imath \nu \mathring{\Lambda} \mathring{\eta} \gamma \eta$  αρχέσει, ή τιν άλλον αμύντορα μερμηρίξω, wo αρχέσει, das Savelsberg wieder als conjunctiv nimmt, nach form und sinn nur futur sein kann, während  $\mu \epsilon \rho \mu \eta \rho \ell \delta \omega$  nach dem sinne conjunctiv sein muss. Ebenso halte ich σ 265 τῷ οὖχ οἶδ' εἴ (v. l. η) κέν μ' ἀνέσει θεὸς ἢ κεν άλώω, wo die verfasser p. 174 finden, dass Savelsberg sehr wahrscheinlich mache, dass aréou coniunctiv aoristi sei, während La Roche mit Thiersch aven vermuthet, im ersten glied das futur nach dem sinne für ebenso nothwendig, wie ich im zweiten den coniunctiv natürlich finde. Bei den verdeutlichungsfragen würde ich hinzusetzen 1838 zi bekomer, wo das futur nicht passend scheint, Σ 192 ἄλλου δ' οῦ τευ οἶδα, τεῦ αν κλυκά τεύχεα δύω, Α 365 τιη τοι ταυτα ίδυιη πάντ' άγορεύω; μ 450 τί τοι τάδε μυθολογεύω; und die stellen, wo formell das futur möglich ist, aber der sinn den coniunctiv verlangt ι 14 τι πρώτόν τοι έπειτα, τί δ' ύστάτιον καταλέξω; π 70 πως γάρ δή τον ξείνον ἐγων ὑποδέξομαι οἴκφ; — Endlich mag zum coniunctiv noch bemerkt werden, dass zwei fälle, wo in einem mit ὁπότερος eingeleiteten satze der coniunctiv der erwartung steht, erwähnung verdient hätten, nämlich reiner coniunctiv

Ε 33 οὐχ ἄν δη Τρώας μεν ἐάσαιμεν καὶ Αχαιούς μάρνασθ', ὁπποτέροισι πατηρ Ζεὺς κῦδος ὀρέξη, und conjunctiv mit κεν

Χ 130 δττι τάχιστα εἴδομεν, ὁπποτέρω κεν Ολύμπιος κῦδος ὀρέξη.

Ich komme zum optativ. Hier ist streitig, ob Delbrück und Windisch p. 79 für Homer mit recht den gebrauch des optativs in eine ältere und jüngere abtheilung scheiden, indem sie letzterer den optativ der erzählten rede zuweisen, der erst in der zeit des einzellebens der griechischen sprache aus dem coniunctiv oder indicativ entstanden sei, und ob sie weiter p. 82 mit recht für Homer behaupten, dass die wahl des modus im zusammenhange stehe mit dem tempus des hauptsatzes, so dass, wenn dies ein tempus praesens sei, der modus der directen rede bleibe, dass dagegen, wenn das verb des hauptsatzes ein historisches tempus sei, bei coniunctivischen nebensätzen der coniunctiv uur bleibe, wenn die handlung des abhängigen satzes eine deutliche beziehung zur gegenwart habe, aber durch den optativ vertreten werde, wenn die nebenhandlung ebenso wie die haupthandlung in der vergangenheit gedacht werden solle. Dem gegenüber scheint mir Lange p. 87 sq. mit recht zu bemerken, dass allerdings der optativ der erzählten

rede dem sanskrit fremd sei und die Griechen diese consequenz des optativgebrauchs selbständig gezogen hätten, aber deshalb dürfe man nicht sagen, dass ihr optativ der erzählten rede "aus einem anderen modus entstauden" sei. Vielmehr sei dieser gebrauch eine natürliche consequenz der grundbedeutung des optativs und stehe derselbe überall kraft eigenen rechts. Allerdings stehe die wahl des modus im zusammenhang mit dem tempus im hauptsatze, aber doch nur in der regel, und diese regel habe ihren grund in der thatsache, dass meistens von vergangenen absichten, erwartungen, wahrnehmungen oder ungewissheiten die rede sei, es komme doch aber auch vor, dass der coniunctiv nach einem tempus der vergangenheit und der optativ nach einem tempus der gegenwart oder zukunft gebraucht werde. Ich glaube, dass man hierin Lange recht geben muss, ohne dass man indessen seine oben erwähnte ansicht von der grundbedeutung des optativs zu theilen braucht. Denn auch wenn wir mit Delbrück und Windisch von der ursprünglichen bedeutung des wunsches ausgehn, können wir doch annehmen, dass sich diese bedeutung abgeschwächt und verallgemeinert habe, so dass er auch da verwandt wurde, wo das subjective begehren ganz zurücktrat, und etwas bloss überhaupt eingebildet oder in der phantasie vorgestellt wurde. Ich werde im folgenden die beispiele des optativs, wo man mit D. und Windisch modusverschiebung annehmen könnte (sie haben diese, wie sie ausdrücklich erklären, nicht vollständig zu sammeln beabsichtigt), zugleich mit den übrigen nachtragen.

Unter dem wünschenden optativ p. 190 sq. setze man hinzu  $\Xi$  107,  $\Omega$  246,  $\omega$  436, 461, bei  $\mu\eta$  mit dem optativ füge man zu Z 59 auch 57, ausserdem  $\mathcal{A}$  [705],  $\mathcal{D}$  329,  $\eta$  16—7,  $\lambda$  613, σ 79, 147, υ 82. Uebrigens hat Lange p. 123 sq. mit recht darauf aufmerksam gemacht, dass nicht alle beispiele mit  $\mu\eta$  und dem optativ einfach zu den wünschenden zu stellen sind, sondern hier zu scheiden ist, ob wir befürchtungs- oder fallsetzungs- oder finalsätze mit  $\mu\eta$  haben, und dass z. b.  $\delta$  685,  $\eta$  316 als analoga der coniunctivischen befürchtungs- und warnungs-(drohungs-)sätze aufzufassen sind. — Der wünschende optativ mit  $\dot{\omega}_{\varsigma}$ , das indessen schwerlich dazu dient "einen wunsch an die gegebene situation anzuknüpfen", ist vielleicht auch  $\varrho$  243 und  $\varphi$  201 anzunehmen cf. Lange p. 38. Bei at ráo setze man hinzu o 132-6, v 169, bei είθε β 33-4, bei den optativen des allgemeinen verbots oder gebots  $\beta$  232, bei dem concessiven optativ E 685,  $\Omega$  178,  $\pi$  386. Wenn übrigens die verfasser p. 200 sechs stellen mit zèv als beispiele für den concessiven optativ anführen, so ist dies insofern wohl nicht zu billigen, weil sie p. 27 die concession unmittelbar auf den wunsch zurückführen, dieser aber kein zèv verträgt (denn Z 281 wird mit Bekker<sup>2</sup> statt zè dé zu lesen sein). Vielmehr wird hier eine allgemeine annahme bezeichnet und sind die stellen

unter die futurischen optative zu stellen, wie am deutlichsten X253 zeigt, wo die verfasser selber den einen der beiden optative als gemilderte futurische aussage fassen.

Bei dem futurischen optative p. 200 sq. setze man hinzu (die von den verfassern an anderem orte, besonders bei den bedingungssätzen erwähnten stellen zähle ich nicht mit auf) die stellen mit  $\tilde{a}v$  A 232 = B 242,  $\Gamma 66$ , Z 129, 141,  $\Theta 210$ , 451, I 372 - 3, M 69, N 324,  $\Xi$  335, P 711, Y 134,  $\Omega$  437, 439, 566,  $\gamma$  232, o 513,  $\pi$  85, 400,  $\varrho$  138—9, 187,  $\upsilon$  322, 392, and mit  $x \in B$ 176,  $\Gamma$  41, 53,  $\Delta$  318, H 41-2, 125, 456,  $\Theta$  24-6, I 267, [416], N 238,  $\Xi$  108, 336, P 506, 629-30, T 415, Y 367,  $\Omega$  56, 222, 418, 566—7,  $\alpha$  390,  $\beta$  74, 86, 145, 334—6,  $\gamma$  117,  $\delta$  547, 637, 753,  $\epsilon$  34,  $\eta$  212 — 3,  $\vartheta$  176—7, 195, • 133—5,  $\nu$  147,  $\xi$  403, 406 [504], o 435, 537,  $\pi$  106, 153,  $\varrho$  137,  $\sigma$  360,  $\upsilon$  211—2, 316,  $\chi$  78, 489,  $\psi$  184. Savelsberg KZ. 16, 413 sq. nimmt auch P 515  $\tau \alpha \delta \epsilon$  xev  $\Delta i i$   $\pi \alpha \nu \tau \omega$   $\mu \epsilon$ λήσει für den optativ in anspruch, aber mit unrecht s. A 523 ξμοί δέ κε ταυτα μελήσεται cf. A 139, A 176, und ebenso mit unrecht I 62 οὐδέ κέ τίς μοι | μῦθον ἀτιμήσει, wie @ 405, τ 558 zeigen können.

Bei dem optativ in relativen nebensätzen kommen hinzu für den reinen optativ B 687, A 516, Z 330, I 267, K 489, Q 609, 611, X 321,  $\beta$  336,  $\gamma$  106, 319,  $\eta$  17,  $\lambda$  361,  $\xi$  405, o 317,  $\chi$  [43] (Ameis hält auch  $\alpha$  404  $\alpha$ noqqaloei für einen Savelsberg'schen optativ), für den optativ mit  $x \in V$  Z 452—3, I 424, K 307, I 16, Q 37—8, 149, 178, 529—531 (v. l.  $\delta \omega_{\eta}$ ) 744—5,  $\beta$  54,  $\epsilon$  17, 142,  $\theta$  280,  $\lambda$  149, 366,  $\pi$  257, 392,  $\varrho$  146, 580,  $\varrho$  383,  $\varrho$  162.

Bei dem optativ in coniunctionssätzen füge man hinzu bei  $v_{\alpha} E 564$ , Q 38,  $\iota 155$ , 489,  $\varkappa 129$ ,  $\nu 422$ , o 251,  $\varrho 592$ , σ 369, bei ὄφρα Ω 581, ξ 328 (Aristarch ἐπακούση, Herodian ξπαχούσαι). Wenn die verfasser meinen, H 349 (lies 439) könne der optativ aus dem coniunctiv entstanden sein, so ist dagegen zu erinnern, dass sie selber H 340, wo die directe rede steht,  $\delta \varphi \varrho \alpha$ — είη (Bekker¹ είη) und gewiss mit recht lesen. Ausserdem steht noch δφρα ze mit dem optativ M 26. Zu ως mit dem reinen optativ kommt  $\omega$  237, mit dem optativ und  $\tilde{\alpha}\nu$  I 444 (v. l.  $\omega_{\varsigma}$ ),  $\mathcal{F}$  239,  $\pi$  [297],  $\varrho$  165,  $\tau$  311, mit dem optativ und  $\kappa \in \mathcal{F}$  21—2, ω 83, zu δπως mit dem optativ K 491—2,  $\Xi$  160,  $\Sigma$  473, zu ŏze mit dem reinen optativ  $\Gamma$  55,  $\Theta$  23 [189], K 11,  $\Lambda$  [543],  $\Sigma$  465,  $\vartheta$  90,  $\iota$  333,  $\lambda$  375,  $\mu$  106,  $\overline{2}$ 40,  $\xi$  374,  $\varphi$  116,  $\psi$ 185-6, mit dem optativ und κèν σ 218, zu ὁπότε mit dem reinen optativ ν 22, σ 148, zu είς ο κε mit dem optativ O 70-1, zu είως mit dem optativ ζ 80. Bei dem optativ in gleichnissen fehlt ι 384, der einzige fall, wo dieser modus bei ως δτε steht.

Zu el mit dem optativ füge man A 17, I 379 — 80, K

206—7, N 485, 825—7,  $\Xi$  333—5, O 571,  $\Pi$  748, P 104, T 385, X 196,  $\Omega$  366, 768,  $\beta$  251,  $\gamma$  218,  $\delta$  388,  $\epsilon$  485,  $\zeta$ [144],  $\iota$  349—50,  $\nu$  292,  $\xi$  [132], 460, 498,  $\sigma$  316, 435,  $\pi$  103, 105,  $\sigma$  375–6,  $\upsilon$  327,  $\varphi$  195,  $\chi$  381–2, zu  $\varepsilon$ l mit  $\varkappa \varepsilon \nu$  und dem optativ A 60, X 351, W 346, 9 353, o 545. Besonders bemerkenswerth ist  $\chi$  77  $\xi \pi i \delta'$   $\alpha \vec{v} \tau \vec{\omega} \pi \vec{\omega} \nu \tau \epsilon \zeta \vec{\epsilon} \chi \omega \mu \epsilon \nu \mid \dot{\alpha} \vartheta \varrho \acute{o} o_i$ ,  $\epsilon \vec{i}$ κέ μιν οὐδοῦ ἀπώσομεν- | ἔλθωμεν δ' ἀνὰ ἄστυ βοὴ δ' ὧκιστα γένοιτο (v. l. γένηται), wo übrigens richtiger vor βοή bloss komma gesetzt wird s. d. bemerkung von Hentze, der für den wechsel des modus 1245 (wo είη, nicht mit Bekker¹ είη zu lesen ist) vergleicht. — Zu enet mit dem reinen optativ setze man @ 269-70,  $\beta$  105,  $\tau$  150,  $\omega$  140 (an den drei letzten stellen v. l.  $\epsilon \pi \eta \nu$ ), mit dem optativ und  $\tilde{a}v$  P 489—90, mit dem optativ und  $x\hat{\epsilon}v$ α 236, δ 64, zu  $\tilde{\epsilon}\pi\eta\nu$  mit dem optativ T 208. — Es mag hier darauf aufmerksam gemacht werden, dass auf die bedeutungsentwicklung der einzelnen coniunctionen von den verfassern verhältnissmässig wenig rücksicht genommen ist, und dass monographien und specialuntersuchungen über einzelne, z. b. über  $\mu \dot{\eta}$ ,  $\xi \pi \epsilon l$ ,  $\delta \varphi \varrho \alpha$ , immer noch wünschenswerth sind und ein dankbares arbeitsfeld bieten.

Bei dem optativ in fragesätzen ist zunächst zu bemerken, dass die verfasser denselben p. 245 wohl nicht richtig auf den wünschenden zurückführen, wogegen man die bemerkungen von Lange p. 75 und von Praetorius p. 7 vergleiche. In den doppelfragen im optative mit  $\varkappa \grave{\epsilon} \nu$  füge man  $\Xi$  191. Ob auch die von den verfassern nicht angeführte stelle  $\varphi$  193  $\check{\epsilon}\pi o \varsigma$   $\imath \ell$   $\varkappa \epsilon$   $\mu \upsilon \vartheta \eta \sigma a \ell \mu \eta \nu$ ,  $\mathring{\eta}$   $\alpha \mathring{\upsilon} \imath \grave{\iota} \varsigma$   $\varkappa \epsilon \mathring{\upsilon} \vartheta \omega$ ; hieher gehört, wie einige meinen, ist mir deshalb zweifelhaft, weil man hier auch die frage erst mit  $\mathring{\eta}$  beginnen lassen kann. Zu den fragen mit  $\mathring{\eta}$  —  $\mathring{\eta}$  kömmt  $\gamma$  170. Der optativ steht im zweiten gliede bei  $\mathring{\eta}$   $\omega$  238,  $\xi$  183—4 sind nach  $\mathring{\eta}$   $\varkappa \epsilon \nu$  —  $\mathring{\eta}$   $\varkappa \epsilon$  die coniunctive besser bezeugt als die optative. Zu den verdeutlichungsfragen füge man für den optativ mit  $\mathring{\alpha} \nu$  P 327 und mit  $\varkappa \grave{\epsilon} \nu$   $\gamma$  113—4,  $\mathring{\sigma}$  649.

Es ist nichts dagegen einzuwenden, dass die verfasser zunächst einen bestimmten text zu grunde gelegt haben und gewiss zu billigen, dass sie die erste Bekkersche ausgabe gewählt haben, aber sie sind dabei, abgesehn davon, dass sie ein paar mal ausdrücklich abzuweichen erklären und von einigen äusserlichkeiten und kleinigkeiten keineswegs consequent. So schreiben sie p. 155, z 65  $\delta \varphi \varrho^{\gamma}$  äv  $lx\eta \alpha \iota$ , B.  $\delta \varphi \varrho^{\gamma}$  à $\varphi lxo \iota o$ , (allerdings wird p. 251 dieselbe stelle für den optativ angeführt), p. 159 N 141  $\delta \varphi \varrho^{\gamma}$  äv  $lx\eta \tau \alpha \iota$  st.  $\delta \omega \varsigma$   $lx\eta \tau \alpha \iota$ , führen p. 161, N 199 für  $\omega \varsigma$  in gleichnissen an, während B¹.  $\omega \varsigma$   $\tau \varepsilon$  liest und zuerst B².  $\omega \varsigma$   $\delta \varepsilon$  geschrieben hat, lesen p. 167  $\Delta$  263  $\delta \tau \varepsilon$  —  $\delta v \omega \gamma \eta$ , B.  $\delta v \omega \gamma o \iota$ , p. 168 O 210  $\delta \pi n \delta \tau \varepsilon$ , B.  $\delta n \pi \delta \tau^{\gamma}$  äv, p. 183  $\delta$  494  $\delta n \varepsilon \iota$  x', B.  $\delta n \eta \nu$ , N 285  $\delta n \varepsilon \iota$  xe $\iota$ , B.  $\delta n \pi \delta \tau^{\gamma}$  äv, p. 183  $\delta$  494  $\delta n \varepsilon \iota$  x', B.  $\delta n \eta \nu$ ,

ich: p. 110 v 485 st.  $\omega$  485. Daselbst ist  $\Omega$  469 eine falsche stelle p. 114  $\Omega$  575 st. 569, p. 115  $\pi$  378 st. 381-2, p. 121 Z 493 st. 431—2, p. 125 A 189 st. 183, p. 132 Ø 113 st. 103, p. 146 I 518 st. 508, p. 151 sind falsch die stellen  $\delta$  252,  $\tau$  512 (wohl  $\Gamma$  252, I 512 geneint), ausserdem  $\gamma$  317 st. 327, p. 152  $\omega$  405 st. 403, p. 154 ist unten die angabe der stelle ( $\iota$  14) ausgefallen, p. 156 E 164 st.  $\varepsilon$  164,  $\chi$  117 st. 177, p. 157  $\gamma$  749 st.  $\delta$  749, p. 159 sind zwei beispiele,  $\eta$  319 und K 325 aus versehn mit weglassung je eines theils zu einem zusammengeflossen, p. 166 \( \Delta \) 55 st. 53, p. 177 \( \Psi \) 576 st. \( \Delta \) 576 und: wo ebenfalls der bedingungssatz nachsteht st. voransteht, p. 180 ist  $\varphi$  73 falsche stelle, p. 183 A 173 st. 168, p. 192  $\mu$  40 st.  $\nu$  40, p. 193  $\nu$  388 st.  $\nu$  228 und  $\psi$  650 st.  $\Psi$  650, p. 195 z. 10 streiche N 232, p. 197 A 891 st. 791, p. 205 B 26 st. 29, p. 207  $\tau$  589 st. 579, p. 208 gehört  $\mu$  138 unter die beispiele mit av, daselbst steht q 418 st. P 418, p. 213 E 203 st. 303, p. 214 A 223 st. A 223, p. 215 T 221 st. T 221, p. 217 (coniunctiv in relativsätzen) q 597 ist schon p. 194 unter den hauptsätzen angeführt, p. 227 ist unten die angabe der stelle ( $\delta$  600) ausgefallen, p. 229 steht H 349 st. H 439, p. 232  $\Delta$ 389 st.  $\mathcal{A}$  389, p. 235  $\sigma$  464 st.  $\Sigma$  464, p. 236  $\zeta$  217 st.  $\xi$  217 und  $\gamma$  191 st.  $\delta$  191, p. 242 E 373 st. 273. Daselbst wird I 363 ε δέ κεν — δώη als beispiel für den optativ angeführt, während es p. 181 mit der richtigen lesart  $\delta \omega_n$  als beispiel für den coniunctiv steht, p. 244 ist Q 696 falsche stelle, daselbst steht  $\Psi$  17 st.  $\Omega$  14 — 5, und z. 7 v. u. conjunctiv st. optativ, p. 245 steht T 52 st.  $\Gamma$  52, p. 247 unten soll es statt 114 wohl  $\gamma$  114 heissen, p. 248 steht 3 532 st. 352, p. 250  $\nu$  155 st.  $\iota$  155, p. 252, z. 15 v. o.  $\kappa \hat{\epsilon} \nu$  st.  $\tilde{\alpha} \nu$ .

Ich gehe zu den mustergültigen untersuchungen von L. Lange über, die mit erschöpfender vollständigkeit und benutzung der alten wie der neueren literatur in trefflicher methode den gesammten gebrauch der besonders wichtigen partikel & bei Homer erörtern, alle einzelnen stellen eingehend berücksichtigen und nicht nur für die & - sätze neue und wichtige ergebnisse liefern, sondern auch vielfach andere coniunctionen und satzbildungen in höchst lehrreicher und anregender weise in den kreis der besprechung ziehen.

Die erste abhandlung beschäftigt sich mit & und dem optativ und gelangt im wesentlichen zu folgenden resultaten. Die untergeordneten &-sätze mit dem optativ sind aus hauptsätzen entstanden, denn auf solche kann man die hypotaktischen wunschsätze, die nicht bedingenden sowohl wie die bedingenden, direct zurückführen, die hypotaktischen fallsetzungssätze aber, nicht bedingende wie bedingende, wenigstens indirect. Der weg der entstehung der hypotaxis aus der parataxis ist nicht der der correlation, sondern der der einfachen juxtaposition. Die partikel & hat entschieden nicht antänglich temporale bedeutung gehabt, ebensowenig ist sie ursprünglich fragend oder condicional oder fallsetzend oder lediglich wünschend gewesen, vielmehr ist  $\epsilon l$  zunächst als eine zur einleitung von wünschen und fallsetzungen geeignete interjectionsartige partikel und zwar für das gegenbild der prohibitiven partikel  $\mu\eta$  zu erklären. Für die entwickelung des gebrauches von  $\epsilon l$  mit dem optativ war jedenfalls die function von  $\epsilon l$  als wunschpartikel das massgebende moment.

Ergebniss der zweiten abhandlung, welche sich mit  $\varepsilon \ell$   $\kappa \varepsilon \nu$  ( $\tilde{\alpha}\nu$ ) mit dem optativ und mit  $\varepsilon \ell$  ohne verbum finitum beschäftigt, ist eine bestätigung dieser sätze. Zu den beiden bekannten arten der fallsetzung, der concessiven ( $\varepsilon \ell$  c. opt.) und der potentialen ( $\varepsilon \ell$   $\kappa \varepsilon$  c. opt.) tritt hier eine dritte, die modalitätsfreie, die ehen als solche den anspruch auf ein hohes alter erheben darf.

Die dritte untersuchung, welche die formel el d' ays behandelt, geht davon aus, dass die alten in derselben entweder eine ellipse von Féleic annahmen, was die stellen T 142, n 82, o 277 scheinbar empfehlen, wobei sie dann nicht äye, resp. äyeze, sondern die imperative oder conjunctive nach äys als den nachsatz des verkürzten vordersatzes betrachteten, oder dass sie, wie Nikanor und Apollonios Dyskolos, das el in derselben als παρακελευσματικόν ἐπίρρημα ansahen, wobei es wahrscheinlich ein irriger zusatz des Eustathius 107, 18 ist, dass sie das  $\delta$ ' in dieser formel für  $\delta \acute{\eta}$  genommen hätten, das sich ja in der Odyssee viermal an dieselbe anschliesst. Die letztere ansicht sei von den neueren fast ganz vernachlässigt, nur von H. Schäfer und J. H. Voss vertheidigt, und dennoch die richtige. Es wird dann gezeigt, wie dieselbe für alle 22 stellen genügt, während die elliptische erklärung im sinne der vollen formel für keine stelle passe, und wie beim zugeständniss freieren gebrauches sich allerdings zwölf stellen zur noth mit ihr erklären liessen, die zehn übrigen aber nicht, ohne der formel gewalt anzuthun. Nikanors erklärung sei den gelehrten wohl nicht annehmbar erschienen wegen des dann scheinbar vorhandenen pleonasmus, wenn man aber annehme, dass el ursprünglich interjectionsartige partikel gewesen, dann stecke die adhortative kraft nicht in dem &, sondern in dem adverbialen imperativ äye und den folgenden imperativen und coniunctiven. Es wird ferner dargethan, dass die partikel ela nicht gegen Nikanors erklärung spreche, endlich dass es nicht nöthig sei, bei dieser auffassung mit den alten zwei verschiedene el anzunehmen, von denen das eine ermunternd und wünschend, das andere bedingend sei. Die condicionale kraft von & könne ja gar nicht die ursprüngliche sein, wohl aber ebensogut aus der ermunternden wie aus der wünschenden bedeutung sich entwickelt haben.

Wie der umstand, dass diese untersuchungen noch nicht abgeschlossen sind, zurückhaltung des urtheils auferlegt, so gibt die meisterhafte art, wie dieselben im einzelnen geführt sind, zu wenig gegenbemerkungen veranlassung. Ich habe nur an ein paar stellen bedenken und zweifel zu äussern.

Nicht zu billigen scheint mir p. 31 die annahme der Pottschen vermuthung, das  $\vartheta \varepsilon$  in  $\varepsilon l \vartheta \varepsilon$  ( $\alpha l \vartheta \varepsilon$ ) sei verstümmlung des vocativs von θεός, und der daraus entspringende versuch, in den stellen mit &79 & wünsche nachzuweisen, denen der ausdruck der wehmuth oder des schmerzlichen bedauerns beigemischt sei, wenigstens scheint mir dies an nicht wenigen stellen, z. b. § 440, o 341, Q 494, β 33, Δ 178, η 331, X 41 höchst gesucht, — P. 43 scheint mir der begriff der correlation doch etwas sehr eng gefasst, wenn es heisst: correlation ist nur da, wo gleichklang der gleichgebildeten formen. Viel umfassender sagt Curtius erläutt.<sup>2</sup> 190: das wesen der correlation besteht darin, dass das erste glied die spannung (πρότασις), das zweite den befriedigenden abschluss (anódooic) enthält, während Jolly 68 als haupteigenthümlichkeit der correlativen sätze betrachtet, dass sie in der regel dem hauptsatze vorangehn. Ich glaube, es wäre zweckmässig, diesen begriff und die formen der correlation bei Homer einmal im zusammenhange zu untersuchen. Bei den hypotaktischen el-sätzen scheint mir zuweilen in der annahme wünschender bedeutung zu weit gegangen zu sein, z. b. 388 werden wohl wenige wie Lange p. 57 sagen, dass dort Eidothea wünsche, Menelaos möge den Proteus ergreifen können. — Die erklärung von  $\Gamma$  453 og  $\mu \hat{\epsilon} \nu$ γὰρ φιλότητι γ' ἐκεύθανον, εἴ τις ἔδοιτο, die (p. 94), wenn ich recht verstehe, ist: denn fürwahr nicht aus freundschaft verbargen sie ihn, von dem wunsche erfüllt "möchte ihn nur einer sehn", scheint mir wenig wahrscheinlich. Vielmehr glaube ich bei dem ganzen zusammenhange, dass die hergebrachte lesart nicht zu halten, sondern wirklich mit Düntzer exev Jov av zu lesen ist, zumal da eine bildung wie κευθάνω sehr vereinzelt ist, sich bei Homer nur mit ληθάνω η 221 vergleichen lässt und sonst nicht weiter vorzukommen scheint. Wenn aber p. 108 Lange Z 165 statt des coniunctivs χεύη nach vorhergehendem εἴ πως mit dem optativ (ξμείραιτο) χεύει oder χεύαι lesen will, so ist das doch sehr gewagt. Denn gegen χεύει' mit verkürzung des diphthongs bei elision des endvocals spricht die richtige bemerkung von La Roche, dass so etwas nirgends vorkömmt, vielmehr bleibt in diesem falle das et immer lang und die zahl der beispiele ist gross genug, eine regel zu bilden, ( $\Delta$  178, I 386,  $\Psi$  191,  $\Omega$  672,  $\beta$  248,  $\lambda$  585, 591,  $\sigma$  91, um von B 4 und  $\xi$  329 ganz abzusehn), die optativendung auf at aber findet sich, wie Lange selbst bemerkt, bei Homer nur am versende oder vor consonanten. Ich glaube daher die überlieferte lesart festhalten zu müssen und finde eine parallele dazu Ω 584-6, wo nach μή zuerst die optative ξούσαιτο. δοινθείη, κατακτείνειε, zuletzt aber der conjunctiv άλίτηται folgt.

Denn ich kann bei der sichtlich so engen verbindung der drei letzten glieder ᾿Αχιλῆι δ΄ ὀρινθείη φίλον ῆιορ, | και ἐ κατακτείνειε, Διὸς δ΄ ἀλίτηται ἐφετμάς Lange p. 112 nicht zugeben, dass ἀλίτηται dem finalsatze ὡς μη Πρίαμος ἴδοι νἱόν coordinirt sei, und nicht den unmittelbar vorhergehenden optativen. — Wenn ferner Lange p. 128, n. 161 das τὲ in ὡς τε wie in ὡς τε und allen von ὡς abgeleiteten bildungen mit Delbrück und Windisch copulativ auffasst, so ziehe ich vor, es mit Kvícala Ztschr. f. östr. G. 1864, p. 405 in der ursprünglichen bedeutung "irgend" zu fassen, und so fasse ich es auch in den von Lange p. 141 besprochenen stellen:

Ι 379 οὐδ' εἴ μοι δεκάκις τε καὶ εἰκοσάκις τόσα δοίη οσσα τέ οἱ νῦν ἔστι, καὶ εἴ ποθεν ἄλλα γένοιτο.

χ 61 Εὐρύμαχ', οὐδ' εἴ μοι πατρώια πάντ' ἀποδοῖτε, όσσα τε νύν ύμμ' έστι, καὶ εί ποθεν άλλ' έπιθείτε κτλ., also an letzterer stelle nicht mit Lange: mein ganzes vermögen und euere gegenwärtige wie zukünftige habe, zumal da ἀποδοῖτε bei den verschiedenen objecten in verschiedener bedeutung zu nehmen wäre, sondern: euer ganzes ererbtes vermögen, soviel ihr nur irgend jetzt habt, und noch anderes (noch mehr), das ihr etwa irgendwoher zulegtet. — Zu p. 139 glaube ich nicht, dass viele geneigt sein werden, in A 257  $\epsilon l$  —  $\pi v \vartheta o la \tau o$  und A 135  $\epsilon l$ - πεπύθοιτ' mit Lange einen wunsch zu erkennen (übrigens gibt er selber wenigstens die möglichkeit potentialer auffassung zu), und noch weniger scheint mir die auffassung des optativs als des wünschenden möglich p. 204 η 314 οἶχον δέ τ' ἐγω καὶ κτήματα δοίην, εἴ κ' εθέλων γε μένοις. — P. 237 scheint mir die auffassung von σέλας T 16-7 εν δε οἱ ὄσσε | δεινὸν ὑπὸ βλεφάρων ώς εί σέλας έξεφάανθεν und T [365-6] τω δέ οί όσσε | λαμπέσθην ώς εἴ τε πυρὸς σέλας als accusativ des inneren objects statt als nominativ zum mindesten sehr bedenklich. — Zu p. 244 zweisle ich, dass 4 597 τοῖο δὲ θυμός | ἐάνθη ὡς εἴ τε περὶ σταχύεσσιν ἐέρση | ληίου ἀλδήσχοντος, ὅτε φρίσσουσιν ἄρουραι die Lange'sche coniectur έξοση viele befriedigen wird. Entweder ist das gleichniss von anfang an schlecht ausgedrückt, oder die lesart stärker verdorben. Böte die überlieferung irgend einen anhalt, so würde ich vermuthen: ώς εἴ τε περὶ σταχύεσσιν ἐέρση | λήιον ἀλδησχον, ὅτε τε κτλ. Endlich erscheint mir zweifelhaft, ob Lange p. 249 recht hat, den nicht concessiven gebrauch des et neq  $\Omega$ 667 als ein symptom der jüngeren entstehung von  $oldsymbol{\mathcal{Q}}$  zu betrachten. Doch das sind alles nur einzelne zweifel und bedenken, die sich ausserdem vielleicht in dieser oder jener weise erledigen, und die der vortrefflichkeit der ganzen arbeit keinen abbruch thun können. An druckfehlern habe ich nur bemerkt p. 96 \beta 184 st. 186, p. 122 η 515 st. 315 und p. 228 n. 25 Heines st. Heyne's. Ich schliesse diese besprechung mit dem wunsche, dass es Lange

gefallen mäge, uns recht bald mit der fortsetzung seiner untersuchungen zu erfreuen.

Die in etwas mangelhaftem latein geschriebene und mit vielen druckfehlern behaftete abhandlung von Pollluge hat den homerisehen gebrauch des coniunctivs und futurs zum gegenstande. verfasser theilt für seine untersuchung die sätze in der weise wie Delbrück und Windisch ein, nur dass er die fragsätze nicht von. den aussagesätzen geschieden wissen will, erklärt sich gegen Delbrücks eintheilung der nebensätze in priorische und posteriorische: und theilt sie seinerseits in explicative, die dem hauptsatze immer. nachfolgen (dahin gehören nach ihm die postpositiven relativsätze im indicativ und die finalsätze), und in correlative. Dazu rechnet er die temporalen, hypothetischen, consecutiven nebensätze und indirecten fragen. Ueber den begriff der correlation spricht en sich nicht klar aus und p. 14 rechnet er consecutive sätze wieder zu den explicativen. Die eintheilung ist also von zweifelbaftem werth: uud nicht consequent durchgeführt. Den coniunctiv des willens nennt er den subjectiven, den der "erwartung" (Delbrück und Windisch) den obiectiven. Dass der erstere in hauptsätzen, mit der negation ausser γ 240, ν 296 μηκέτι ταῦτα λεγώμεθα nur im. aoriste vorkomme, ist unrichtig cf. B 435, N 292, Y 244 etc., ebenso die behauptung, dass in sätzen wie ε 356 ω μοι έγολ, μή τίς μοι υφαίνησων δόλον ein verb des fürchtens zu ergänzen sei. Uebrigens ist die beispielsammlung für den coniunctiv mit un sehrunvollständig. Auch für den subjectiven conjunctiv in positiven sätzen. werden bloss ein paar beispiele angeführt. Besonders sind hier die fälle gar nicht berücksichtigt, wo es formell nicht zu entscheiden ist, ob man einen ermunternden coniunctiv oder ein futurum anzunehmen hat (s. oben), was man nach dem titel der abhandlung doch wohl erwarten konnte. Auch beim obiectiven conjunctiv kann von vollständigkeit der beispielsammlung nicht annähernd die rede sein. Dabei wird p. 10 μ 383 δύσομαι ελς 'Αίδαο και εν νεκύεσσι quelvw schwerlich mit recht quelvw als indicativ gefasst. Und doch scheint der verfasser dies mit dem allerdings dann unrichtigen ausdruck: nescio an non indicativus sit zu meinen, wie der gegensatz alii coniunctivum intellegunt zeigt. Die stellensammlung für den coniunctiv und das futurum in fragesätzen ist etwas vollständiger, jedoch unkritisch. Der verfasser glaubt nämlich an die richtigkeit der oben erwähnten Savelsberg'schen ansicht, wonachbei Homer gelegentlich einunddieselbe form z. b. ἐφήσει je nach bedürfniss als futurum, coniunctiv oder optativ verwandt worden. sei, und hält so in einer frage mit  $\ddot{\eta}$  xer —  $\ddot{\eta}$  xer Y 311  $\dot{\epsilon} \acute{\alpha} \sigma \epsilon \iota \varsigma$ , π 261 ἀρχέσει für conjunctive. Auch wird in stellen, wo formell sowohl annahme des kurzvocaligen conjunctive aeristi wie des indicativs futuri möglich, wie  $\bar{\Phi}$  226,  $X_1$  175;  $\pi$  238 (s. oben), ohne weitere untersuchung der erstere angenommen. Nicht richtig-

werden auch p. 59 die sätze mit el we und n zu den indirecten fragen gezählt. Bei der behandlung des coniunctive und des futurs in relativen nebensätzen werden für letzteres nur die beispiele mit we angegeben, und auch diese unvollständig, so fehlen A 175, I 155, 297 etc. Bei den conjunctionssätzen gilt δ 163 ἐπιλήσεται ads conjunctiv, desgleichen έφήσεις ν 376, αλεξήσεις Ι 251, σαώσεις P 144, alles nach ὅπως, dagegen ἐφήσει υ 29 nach derselben coniunction als optativ, nach όφρα, das p. 19 aus ὅπως ὁα erklärt wird, soll ο 7 όψεται, Π 243 είσεται, δ 163 υποθήσεαι coniunctiv sein. So wird im ganzen das urtheil dahin lauten müssen, dass das interessante thema, das sich der verfasser erwählt hat, bei der unvollständigkeit der beispielsammlung, der annahme der Savelsberg'schen ansicht und der nicht eingehenden behandlung der fälle, wo man formell futur wie kurzvocaligen aerist annehmen kann, nicht allseitig erledigt ist. Auch die stellen, wo aus dem coniunctiv ins futurum übergegangen wird, hätten genauere erörterung verdient.

Die abhandlung von Praetorius erstreckt sich auf den gebranch der partikel  $\hat{\eta}$  ( $\hat{\eta}_{\varepsilon}$ ) in fragesätzen. Der verfasser geht, nachdem er die bezeichnungen der alten grammatiker für die verschiedenen arten des  $\hat{\eta}$  kurz zusammengestellt hat, zunächst auf die etymologie und ursprüngliche bedeutung der partikel ein und nimmt hier zwei streng auseinanderzuhaltende wörter, η διαζευπτικός and η βεβαιωτικός an. Ersteres bedeutet "oder" und zu ihm gehört auch das  $\tilde{\eta}$  und  $\tilde{\eta}\varepsilon$  der gegensätzlichen frage. Es ist nicht unmittelbar von sanskr. vå, sondern wohl mit Ebel KZ. V, 70 vom pronominalstamme ava herzuleiten, dem auch lat. aut, osk. auti, umbr. ute ote angehören sollen. Das letztere, nicht in der form  $\tilde{\eta}_{\epsilon}$  vorkommend, ist etymologisch identisch mit  $\delta \tilde{\eta}$  (aus  $\delta j\tilde{\eta}$ ) vom pronominalstamme ja, die accentverschiedenheit von  $\delta \dot{\eta}$  und  $\ddot{\eta}$ erklärt sich daraus, dass ersteres nach -, letzteres vorgestellt wird. Dies  $\tilde{\eta}$  nun hatte ursprünglich auch in den einfachen directen fragesätzen die einfache, seiner etymologie entsprechende bedeutung: gewiss, fürwahr, und nur im ton, nicht in dem n lag ursprünglich die bedeutung der frage. Daher gibt der verfasser bei den beispielen für die einfachen directen fragesätze zunächst die fälle an, in denen die affirmative bedeutung mehr oder weniger deutlich zu erkennen ist, dann diejenigen, in welchen es in ironischem sinne zum ausdrucke des spottes, erstaunens oder unwillens gebraucht ist, unter diesen zuletzt diejenigen, wo der vorwurf oder spott in der ironie mehr zurücktritt und nur der verneinende sinn bleibt. Hier fehlt Σ 429 "Ηφαιστ', η ἄρα δή τις — τοσσάδ' ενί φρεσίν ήσιν ανέσχετο κήδεα κτλ. Weiter wird bemerkt, wie das n seiner ursprünglichen bedeutung entsprechend fast nur in indicativischen fragesätzen steht, scheinbar mit dem coniunctiv o 511 πη τ' αξο' έγω, φίλε τέχνον, ζως τευ δώμαθ' ξχωμαι ανδοών, οξ

κραναήν 19 άκην κάτα κοιρανέουσιν; ή 19 υς σής μητρός ζω, wo aber mit Düntzer und Dindorf n vorgezogen wird, wie ich glaube mit recht, endlich mit dem optativ 6mal, davon 3mal mit zev. Gut wird ausgeführt, dass dieser optativ wie besonders 9 336 zeigt, nicht mit Delbrück und Windisch p. 245 als ein wünschender zu fassen ist, sondern als potentialer. In allen diesen fragesätzen kommt nur das einsilbige mit dem circumflex zu betonende n vor, nicht das nur der doppelfrage angehörige und mit  $\tilde{\eta}$ ,  $\tilde{\eta}\epsilon$  identische ηε. Man muss dem verfasser recht geben, dass 4 465, wo man gewöhnlich η τον ήνίοχον φύγον ήνία liest, sehr wohl nach der 460—1 ausgesprochenen ersten vermuthung αἱ δέ που αὐτοῦ ἔβλαβεν εν πεδίφ die zweite vermuthung mit "oder" angeknüpft werden konnte, so dass hier  $\hat{\eta} \in \mathbb{R}$  zu lesen ist wie schon Spitzner wollte. Uebrigens ist mir zweifelhaft, ob der verfasser Y 179-84 η σε γε θυμός εμοί μαχεσασθαι ανώγει | ελπόμενον Τρώεσσιν ανάξειν - η νύ τι τοι Τοωες τέμενος τάμον έξοχον αλλων αί κεν έμε κτείνης; und 9 581-4 ή τίς τοι και πηὸς ἀπέφθιτο Ἰλιόθι πού — γαμβοδς η πενθερός — ή τίς που και έταιρος mit recht in diesen abschnitt gestellt hat, da hier vielleicht besser doppelfrage angenommen wird. Im folgenden abschnitt wird die frage, ob einfache indirecte fragen mit  $\tilde{\eta}$  ( $\tilde{\eta}$ ) bei Homer anzunehmen sind, verneint. Obgleich es sehr natürlich wäre, dass das in der einfachen directen frage verwandte  $\tilde{\eta}$  auch in die einfache indirecte übergegangen wäre, so muss man doch dem verfasser zugestehn, dass es äusserst zweifelhaft ist, ob das j bei Homer wirklich so verwandt ist. Denn A 83,  $\nu$  415,  $\pi$  138,  $\tau$  325 ist die überlieferung höcht unsicher und vielleicht an allen stellen εί zu schreiben, ebenso ist Θ 111 όφρα καὶ Εκτωρ | είσεται η καὶ ἐμὸν δόρυ μαίνεται ἐν παλάμησιν, welche stelle Praetorius nicht erwähnt, at besser bezeugt.

Zu den doppelfragen übergehend bezeichnet der verfasser als solche nur diejenigen verbindungen der fragesätze, bei welchen das zweite glied einen gegensatz zu dem ersten ausdrückt und die bejahung des einen gedankens den anderen absolut ausschliesst. Nach kurzer erörterung der ansichten der alten und neueren über das doppelte  $\eta$  in der doppelfrage, wobei der verfasser sich gegen die von Lehrs qu. ep. p. 58 gegebene erklärung des Apollon. de coni. p. 493 ausspricht, gibt er als seine ansicht, die beiden 7 der doppelfrage seien als διαζευκτικοί zu fassen. Die doppelfrage sei ursprünglich identisch mit dem disjunctiven satze, heide sich gegenseitig ausschliessende glieder werden durch η διαζευχτικός verbunden; νύξ ἐστι ἢ ἡμέρα ἐστίν ist disjunctiver aussagesatz, mit frageton gesprochen wird es doppelfrage. Einfachste und ursprünglichste form der doppelfrage ist also die, wo das erste glied ohne conjunction, das zweite mit  $\ddot{\eta}$  steht. Ebenso wie aber der disjunctive charakter des aussagesatzes oft durch zweimal gesetztes n

stärker hervorgehoben wird:  $\ddot{\eta}$   $\dot{\nu}\dot{\nu}\xi$   $\ddot{\eta}$   $\ddot{\eta}\mu \dot{\epsilon} \rho \alpha$   $\dot{\epsilon}\sigma \dot{\epsilon} \nu$ , so kann dies auch bei der doppelfrage geschehn:  $\ddot{\eta}$   $\dot{\nu}\dot{\nu}\xi$   $\ddot{\eta}$   $\ddot{\eta}\mu \dot{\epsilon} \rho \alpha$   $\dot{\epsilon}\sigma \dot{\epsilon} \nu$ ; Ein eigentliches fragwort fehlt dabei und die frage ist nur durch die betonung zu erkennen. Ich gehe nicht darauf ein, wie sich der verfasser mit der accentfrage abfindet, und erwähne nur, dass er für seine ansicht noch geltend macht, dass die erwähnten partikeln  $\eta - \eta$  fortwährend, je nach dem bedürfniss des verses, mit  $\eta \epsilon$ wechseln, einerlei ob im ersten oder im zweiten gliede der doppelfrage, was einerseits entschieden für ihre identität, andrerseits gegen ihre zusammenstellung mit dem fragenden  $\eta$  spreche, da für letzteres die nebenform he nach seiner etymologie undenkbar sei. Ferner mache die ursprünglich versichernde bedeutung des in einfachen fragen gebrauchten  $\check{\eta}$ , die bei Homer noch fast überall erkennbar sei, es zur verwendung in doppelfragen (φράσεις διαποonwal) gänzlich ungeeignet. Drittens werde das die frage einleitende him griechischen nur in directen fragen verwandt, das h der doppelfrage in directen und indirecten doppelfragen. Endlich liessen sich beispiele wie N 307 Δευκαλίδη, πη τ' ἄρ μεμονας καταδύναι ομίλον; | Ἡ ἐπὶ δεξιόφιν παντός στρατοῦ ἡ ἀνὰ μέσσους ή ἐπ' ἀριστερόφιν; bei welchen die disjunctiven fragen bloss aus adverbialen bestimmungen oder einzelnen adverbien bestehn, ein eigentlicher satz also gar nicht vorliegt, weit leichter erklären, wenn man  $\eta - \eta$  als disjunctive auffasse, als wenn man sie als frageconiunctionen betrachte.

Demnach behandelt der folgende & die doppelfragen, bei welchen das erste glied ohne partikel steht und zwar zuerst directe doppelfragen. Gewünscht hätte ich hier die besprechung von 5 125 ως τε με χουράων αμφήλυθε θήλυς αυτή, νυμφάων, αι έχουσ δρέων αλπεινά κάρηνα - ή νύ που ανθρώπων ελμί σχεδον αὐδηέντων, we allerdings keine eigentliche doppelfrage vorhanden ist, aber an die vorhergehende aussage "es klang mir wie die stimme von nymphen" die folgende frage sich mir nothwendig mit "oder" anzuschliessen scheint, wie sonst das zweite glied einer doppelfrage. Aehnlich, wenn richtig überliefert σ [393] η δά σε οἶνος ἔχει φρένας, η νύ τοι αλεί | τοιούτος νόος έστλν, ο καλ μεταμώνια βάζεις. | η αλύεις, ὅτι Ἰρον ἐνίκησας τὸν αλήτην; aber der letzte vers ist hier wahrscheinlich zu streichen. Ueberhaupt hätte vielleicht noch schärfere untersuchung verdient, ob nicht unter den scheinbar einfachen fragen mit  $\tilde{\eta}$   $\beta \epsilon \beta \alpha \iota \omega \iota \iota \varkappa \delta \varsigma$  einige eigentlich als das zweite glied einer doppelfrage zu betrachten seien, während das erste glied in anderer form im vorhergehenden steckt.

Es folgen die indirecten doppelfragen mit einfachem  $\tilde{\eta}$ . Hier durfte bei  $\delta$  110, 837,  $\lambda$  464 die besprechung von  $\beta$  132  $\pi \alpha \tau \tilde{\eta} \varrho$   $\delta'$   $\tilde{\epsilon} \mu \tilde{o} \zeta$   $\tilde{\alpha} \lambda \lambda o \vartheta \iota$   $\gamma \alpha \ell \eta \zeta$ ,  $|\zeta \omega \epsilon \iota$   $\tilde{o}$   $\gamma'$   $\tilde{\eta}$   $\tau \dot{\epsilon} \vartheta \nu \eta \varkappa \varepsilon$ , nicht fehlen, die sich für die ansicht des vf. für die entstehung der doppelfrage aus dem disiunctiven aussagesatz gut geltend machen liess. Bei den directen

doppelfragen, die im folgenden & behandelt werden, nimmt mehrische der verfasser doppelfragen an, wo man bisher mehrere einfiche fragen gesehn hat, ich glaube durchweg mit recht, auch II 12 gegen Herodian, und auch wohl O 735, wo allerdings die disiunctive nicht so scharf hervortritt. Erwähnung hätte meines erachtens hier auch I 239—40 η οὐχ ἐσπέσθην Λακεδαίμονος ἐξ ἐραιεινῆς, | η δεύρω μὲν ἔποντο κιλ. verdient, wo allerdings manche zwei einfache fragen, andere überhaupt keine frage annehmen.

Der folgende & stellt die doppelfragen mit  $\ddot{\eta}$  —  $\ddot{\eta}$  zusammen, die sich an ein verb des fragens u. s. w. anschliessen (incirecte). Hier drückt sich der verfasser nicht Zuerst solche im indicativ. glücklich aus, wenn er sagt: "der indicativ praesentis steht auch mit κεν verbunden" Β 238 οφρα ίδηται, η δά τι εί χήμεις προσαμύνομεν η και ουκί, wobei es zweifelhaft ist, ob χήμεις für καὶ ἡμεῖς oder für κὲν ἡμεῖς steht". Ausserdem nimmt man mit recht jetzt wohl allgemein an, dass an zèv hier nicht zu denken ist, vgl. auch Naegelsbach zur stelle. Beim indicativ praesentis ist übersehn K 309-10, beim indicativ futuri fehlen B 253 odde τί πω σάφα ίδμεν οπως έσται τάδε έργα, | η ευ η κακώς νοστήσομεν, B 367 — 8 γνώσεαι d  $\ddot{\eta}$  καὶ  $\Im$ εσπεσί $\eta$  πόλιν οὖκ  $\ddot{\alpha}$ λαπάξεις | ή ανδρών κακότητι, Ζ 367-8 ου γάρ τ' οίδ' ή έτι σφιν υπότροπος ίξομαι αυτις, | η ήδη μ' υπό χερσί θεοί δαμόωσιν Αχαιών, Θ 377-9 όφρα ίδωμαι, | η νώι - Εκτωρ γηθήσει προφανείσα — η τις καὶ Τρώων κορέει κύνας κτλ. und zu K 209 war zu setzen = K [409 - 10], an welchen stellen statt des futuri im ersten glied μεμάασιν — μένειν steht. — Bei den beispielen, wo die abhängige frage im coniunctiv steht, ist auch angeführt Φ 226 Εχτορι πειρηθηναι | αντιβίην, η κέν με δαμάσσεται ή κεν εγώ τόν, wo ich lieber das futur mit κεν annehmen möchte, wie Y 311,  $\alpha$  268,  $\pi$  238-9, und  $\pi$  260-1 (hier nur im ersten glied). Eine besprechung aber hätte in diesem abschnitte verdient I 701 αλλ' ήτοι κεΐνον μεν εάσομεν, ή κεν ζησιν ή κε μένη und ξ 183-4 άλλ' ήτοι κείνον μεν εάσομεν, ή κεν άλωη | ή κε φύγη και κέν οι υπέρσχη χείρα Κρονίων (ν. Ι. άλώη — φύγοι — ὑπέρσχοι), als beispiele von disjunctiven sätzen, die wohl geeignet sind, des verfassers ansicht von der entstehung der doppelfrage aus dem disjunctiven satze zu stützen. Bei dem optativ in abhängiger doppelfrage wird mit Delbrück und Windisch modusverschiebung angenommen (s. oben). Der letzte & behandelt doppelfragen mit anderen partikeln im ersten gliede. Hier war auch zu erwähnen ξ 460 συβώτεω πειρητίζων, | εἴ πώς οἱ ἐκδὺς χλαῖνακ πόροι, ή τιν' έταιρων | άλλον ἐποτρύνειε, wo La Roche allerdings  $\ddot{\eta}$  —  $\ddot{\eta}$  schreibt, aber die überlieferung entschieden für  $\dot{\epsilon} l$  im ersten gliede ist, vgl. dazu Lange p. 95. — An druckfehlern habe ich bemerkt p. 4 B 24 st. 23,  $\lambda$  212 st. 213, p. 6 O 182 st. 132, p. 7 O 511 st. o 511, p. 14 N 367 st. 307, p. 15 & 149 st.

The state of the s

testesies

lle hervor, wo ich mit der iden bin.

dung of ote zur einleitung · nicht gleich, indem er bei 7 406 I, p. 29, bald die it, wie 4 712 I, p. 31. r annahme von ellipsen im inders aber in diesem falle, illkührlichkeit und inconsemit Delbrück und Windisch von olim, einmal, zu nehalle eigentlichen gleichnisse · erklärung. Auch K 285 t die annahme, öte sei connzen, unannehmbar. Es ist · inem vater folgtest. Selbst καὶ αὐτός | ως ἔμεν ως ὅτε ··h ebenso erklären. ανέλοντο θύελλαι — ως έμ' cann nicht anders aufgefasst re, unter einander gleiche als coniunction aufzufassen senannahme bedarf, H 133 · Κελάδοντι μάχοντο | άγρό-" wünscht Nestor, augenblickin zu der zeit wo -, öte ist enso in der ganz gleichen in ως δ' δπότε in demselben ...), während in den anderen 1 305, 492, 6 335, e 126) als adverb zu fassen ist, als u werden muss, wenn man rine zuflucht nehmen will.

ρ. 5 an stellen wie P 627

Τοώεσσι δίδου έτεραλχέα

ην Αφροδίτη | δῶχ', ὅτε μ'

ogische beziehung, welche
rticip ausgedrückt wird, in
o habe ich meine grundsätzlich
oin paar ähnlicher stellen in
im vorigen hefte dieser zeitr zu verweisen erlaube.

τέοωσε κάρη βάλεν, η τ' ένὶ εἰαρινῆσιν, | ως ετέρωσ' ημυσε e der verfasser II, p. 23 bemit der von ihm adoptirten,

sind und sonst der allgemeinen erfahrung des redenden und des hörers gemäss als solche dargestellt werden, die in jedem beliebigen moment (der jedesmaligen gegenwart) wirklich sind. Somit spricht der indicativ praesentis das von einer vielheit gleichartiger erfahrungen abstrahirte, durch zusammenfassung des gemeinsamen gewonnene resultat in einem allgemeinen satze aus. Ueber den indicativ aoristi endlich — die dritte bei den gleichnissen in betracht kommende sprachform — wird bemerkt, dass der gnomische aorist sowohl als auch der aorist in den schildernden partieen der gleichnisse seine existenz dem in der eigenthümlichkeit des griechischen ausdrucks liegenden streben nach individualisirung verdankt; den allgemeinen gedanken, der sich als solcher im indicativ praesentis einen ausdruck schafft, gibt der indicativ aoristi im gewande einer concreten erfahrung und schafft ihm dadurch leichteren eingang bei dem nicht reflectirenden, sondern nur gestalten in sich aufnehmenden hörer, er macht, um mit Franke zu reden, einen fall zum vertreter aller. Dieser eine fall, der als ein irgendwann wirklich eingetretener dargestellt wird, erhält die geltung eines allgemeinen gedankens bei Homer an solchen stellen, an denen dieselbe beabsichtigt ist, auf eine ungesuchte weise durch die blosse vorstellung des jedesmaligen zusammenhangs, ohne dass hierin eine nöthigung gefunden werden müsste, diese allgemeine bedeutung auch auf die beschreibenden partieen der gleichnisse zu übertragen, vielmehr scheint es mehr im sinn der klarheit der objectivität und der ausschliessung des atticismus als unrichtigen massstabes für die auslegung Homers zu sein, den indicativ aoristi in den beschreibenden theilen des gleichnisses in seiner ursprünglichen, rein obiectiv erzählenden bedeutung zu verstehn. Dafür werden vom verfasser mit recht stellen wie O 274, Ф 494 angeführt, wo das nachfolgende imperfect die beziehung auf ein ereigniss der vergangenheit deutlich ausspricht, mit unrecht 2 321, da die annahme einer auch bei Homer regelrecht beobachteten consecutio temporum durchaus hinfällig ist. Dem indicativ aoristi in der protasis des gleichnisses wird jede gnomische allgemeinheit des gedankens abgesprochen, sein sinn vielmehr dahin bestimmt, dass er eine vorstellung von individueller eigenthümlichkeit einführt, ähnlich wie der coniunctiv, nur etwa mit dem unterschiede, dass der indicativ aoristi ein solches bild der einbildungskraft des hörers zur reproduction fertig überliefert, der coniunctiv dagegen gleichsam material und anregung zu selbständiger production bietet.

Indem ich auf eine genauere besprechung der folgenden sorgfältigen und eingehenden behandlung der gleichnisse, die in übersichtlichen gruppen von den einfachsten formen an vorgeführt werden, im einzelnen verzichte und nur darauf aufmerksam mache, dass sie manche gute ästhetische und grammatische bemerkung bietet, hebe ich ein paar syntaktische fälle hervor, wo ich mit der auffassung des verfassers nicht einverstanden bin.

In der auffassung der partikelverbindung of ote zur einleitung von gleichnissen bleibt sich der verfasser nicht gleich, indem er bei derselben bald ein verb ergänzt, z. b. II 406 I, p. 29, bald die unmöglichkeit einer ergänzung anerkennt, wie 4 712 I, p. 31. Ich glaube, dass man überhaupt mit der annahme von ellipsen im Homer sehr vorsichtig sein muss, besonders aber in diesem falle, wo die ellipsenannahme zu vielerlei willkührlichkeit und inconsequenz führt. Vielmehr wird man hier mit Delbrück und Windisch und L. Lange őze als adverb im sinne von olim, einmal, zu nehmen haben. Dann erhält man eine für alle eigentlichen gleichnisse passende, natürliche und ungezwungene erklärung. Auch K 285 σπειό μοι ώς ὅτε πατρὶ ἄμ' ἔσπεο ist die annahme, ὅτε sei coniunction und nach ώς ein verb zu ergänzen, unannehmbar. Es ist vielmehr: folge mir, wie du einmal meinem vater folgtest. Selbst Δ 319 μάλα μέν κεν εγών εθέλοιμι και αθτός | ως έμεν ως ότε δίον Ἐρευθαλίωνα κατέκταν möchte ich ebenso erklären. Auch υ 66 ώς δ' ότε Πανδαρέου κούρας ανέλοντο θύελλαι — ως ξμ' αιστώσειαν 'Ολύμπια δώματ' έχοντες kann nicht anders aufgefasst werden. So bleiben nur zwei besondere, unter einander gleichartige fälle, we man das öte in ώς öte als conjunction aufzufassen hat, wo es aber auch gar keiner ellipsenannahme bedarf, H 133 αὶ γάρ - ἡβῷμ' ὡς ὅτ' ἐπ' ωκυρόφ Κελάδοντι μάχοντο | ἀγρόμενοι Πύλιοί τε καὶ Αρκάδες. Hier wünscht Nestor, augenblicklich noch so jugendkräftig zu sein wie zu der zeit wo -, öte ist also hier temporale conjunction. Ebenso in der ganz gleichen stelle ξ 469, und ebenso das ὁπότε in ως δ' ὁπότε in demselben formelhaften wunsche A 671, 4 630, während in den anderen stellen, wo ως δ' ὁπότε vorkommt (Λ 305, 492, δ 335, ρ 126) das ὁπότε ebenso gut wie oben ὅτε als adverb zu fassen ist, als welches es ja auch @ 230 verstanden werden muss, wenn man nicht zu den verschiedensten ellipsen seine zuflucht nehmen will.

Endlich Θ 306 μήχων δ' ως έτερωσε χάρη βάλεν, η τ' ενὶ χήπω | χαρπῷ βριθομένη νοτίησι τε ελαρινησιν, | ως έτερωσ' ημυσε χάρη πήληχι βαρυνθέν, welche stelle der verfasser II, p. 23 behandelt, bin ich nicht einverstanden mit der von ihm adoptirten,

sind und sonst der allgemeinen erfahrung des redenden und des hörers gemäss als solche dargestellt werden, die in jedem beliebigen moment (der jedesmaligen gegenwart) wirklich sind. Somit spricht der indicativ praesentis das von einer vielheit gleichartiger erfahrungen abstrahirte, durch zusammenfassung des gemeinsamen gewonnene resultat in einem allgemeinen satze aus. Ueber den indicativ aoristi endlich — die dritte bei den gleichnissen in betracht kommende sprachform — wird bemerkt, dass der gnomische aorist sowohl als auch der aorist in den schildernden partieen der gleichnisse seine existenz dem in der eigenthümlichkeit des griechischen ausdrucks liegenden streben nach individualisirung verdankt; den allgemeinen gedanken, der sich als solcher im indicativ praesentis einen ausdruck schafft, gibt der indicativ aoristi im gewande einer concreten erfahrung und schafft ihm dadurch leichteren eingang bei dem nicht reflectirenden, sondern nur gestalten in sich aufnehmenden hörer, er macht, um mit Franke zu reden, einen fall zum vertreter aller. Dieser eine fall, der als ein irgendwann wirklich eingetretener dargestellt wird, erhält die geltung eines allgemeinen gedankens bei Homer an solchen stellen, an denen dieselbe beabsichtigt ist, auf eine ungesuchte weise durch die blosse vorstellung des jedesmaligen zusammenhangs, ohne dass hierin eine nöthigung gefunden werden müsste, diese allgemeine bedeutung auch auf die beschreibenden partieen der gleichnisse zu übertragen, vielmehr scheint es mehr im sinn der klarheit der objectivität und der ausschliessung des atticismus als unrichtigen massstabes für die auslegung Homers zu sein, den indicativ aoristi in den beschreibenden theilen des gleichnisses in seiner ursprünglichen, rein obiectiv erzählenden bedeutung zu verstehn. Dafür werden vom verfasser mit recht stellen wie O 274, Ф 494 angeführt, wo das nachfolgende imperfect die beziehung auf ein ereigniss der vergangenheit deutlich ausspricht, mit unrecht 2 321, da die annahme einer auch bei Homer regelrecht beobachteten consecutio temporum durchaus hinfällig ist. Dem indicativ aoristi in der protasis des gleichnisses wird jede gnomische allgemeinheit des gedankens abgesprochen, sein sinn vielmehr dahin bestimmt, dass er eine vorstellung von individueller eigenthümlichkeit einführt, ähnlich wie der coniunctiv, nur etwa mit dem unterschiede, dass der indicativ aoristi ein solches bild der einbildungskraft des hörers zur reproduction fertig überliefert, der coniunctiv dagegen gleichsam material und anregung zu selbständiger production bietet.

Indem ich auf eine genauere besprechung der folgenden sorgfältigen und eingehenden behandlung der gleichnisse, die in übersichtlichen gruppen von den einfachsten formen an vorgeführt werden, im einzelnen verzichte und nur darauf aufmerksam mache, dass sie manche gute ästhetische und grammatische bemerkung bietet, hebe ich ein paar syntaktische fälle hervor, wo ich mit der auffassung des verfassers nicht einverstanden bin.

In der auffassung der partikelverbindung of ote zur einleitung von gleichnissen bleibt sich der verfasser nicht gleich, indem er bei derselben bald ein verb ergänzt, z. b. II 406 I, p. 29, bald die unmöglichkeit einer ergänzung anerkennt, wie 4 712 I, p. 31. Ich glaube, dass man überhaupt mit der annahme von ellipsen im Homer sehr vorsichtig sein muss, besonders aber in diesem falle, wo die ellipsenannahme zu vielerlei willkührlichkeit und inconsequenz führt. Vielmehr wird man hier mit Delbrück und Windisch und L. Lange őze als adverb im sinne von olim, einmal, zu nehmen haben. Dann erhält man eine für alle eigentlichen gleichnisse passende, natürliche und ungezwungene erklärung. Auch K 285 σπειό μοι ώς ὅτε πατρὶ ἄμ' ἔσπεο ist die annahme, ὅτε sei coniunction und nach ώς ein verb zu ergänzen, unannehmbar. Es ist vielmehr: folge mir, wie du einmal meinem vater folgtest. Selbst Δ 319 μάλα μέν κεν έγων εθέλοιμι και αυτός | ως έμεν ως ότε δίον Ἐρευθαλίωνα κατέκταν möchte ich ebenso erklären. Auch υ 66 ως δ' ότε Πανδαρέου κούρας ανέλοντο θύελλαι — ως ξμ' αιστώσειαν 'Ολύμπια δώματ' έχοντες kann nicht anders aufgefasst werden. So bleiben nur zwei besondere, unter einander gleichartige fälle, wo man das öte in ώς öte als conjunction aufzufassen hat, wo es aber auch gar keiner ellipsenannahme bedarf, H 133 αὶ γάρ — ἡβῷμ' ὡς ὅτ' ἐπ' ωκυρόω Κελάδοντι μάχοντο | ἀγρόμενοι Πύλιοί τε και Αρκάδες. Hier wünscht Nestor, augenblicklich noch so jugendkräftig zu sein wie zu der zeit wo -, öte ist also hier temporale conjunction. Ebenso in der ganz gleichen stelle ξ 469, und ebenso das ὁπότε in ως δ' ὁπότε in demselben formelhaften wunsche 1671, 4630, während in den anderen stellen, wo ως δ' ὁπότε vorkommt (Λ 305, 492, δ 335, Q 126) das ὁπότε ebenso gut wie oben ὅτε als adverb zu fassen ist, als welches es ja auch @ 230 verstanden werden muss, wenn man nicht zu den verschiedensten ellipsen seine zuslucht nehmen will.

Wenn ferner der verfasser II, p. 5 an stellen wie P 627  $ov\delta$ '  $\tilde{\epsilon}\lambda a\theta$ ' Atavia —  $Z\epsilon\dot{\nu}\varsigma$ ,  $\delta\imath\epsilon$   $\delta\eta$   $T_{\varrho}\omega\epsilon\sigma\sigma$   $\delta ldov$   $\epsilon\iota\epsilon\varrho\alpha\lambda\kappa\epsilon a$   $vl\kappa\eta\nu$  und  $\delta$  262  $\check{a}\iota\eta\nu$   $\delta\dot{\epsilon}$   $\mu\epsilon\iota\epsilon\sigma\iota\epsilon\nu\nu\nu$ ,  $\eta\nu$   $Ag\varrho\sigma\delta l\iota\eta$   $\delta\check{\omega}\chi$ ',  $\delta\iota\epsilon$   $\mu$ '  $\eta\gamma\alpha\gamma\epsilon$   $\kappa\epsilon\iota\sigma\epsilon$  annimmt, dass hier eine  $\log$  is che beziehung, welche im späteren gebrauche durch ein particip ausgedrückt wird, in einen temporal satz gekleidet sei, so habe ich meine grundsätzlich verschiedene auffassung dieser und ein paar ähnlicher stellen in einer abhandlung über  $\delta$ ,  $\delta\iota\iota$ ,  $\delta\iota\epsilon$  im vorigen hefte dieser zeitschrift dargelegt, auf welche ich mir zu verweisen erlaube.

Endlich Θ 306 μήκων δ' ως έτερωσε κάρη βάλεν, η τ' ενὶ κήπω | καρπῶ βριθομένη νοτίησι τε ελαρινῆσιν, | ως έτερωσ' ήμυσε κάρη πήληκι βαρυνθέν, welche stelle der verfasser II, p. 23 behandelt, bin ich nicht einverstanden mit der von ihm adoptirten,

allerdings auch von Lehrs Ar.<sup>2</sup>, 368 vertretenen erklärung des sch. Α κοινὸν τὸ κάρη βάλεν, noch weniger mit der zweiten der scholien: βριθομένη ἀντὶ τοῦ βρίθεται, da ich es weder für berechtigt halte, im relativsatze aus dem hauptsatze ετέρωσε κάρη βάλεν zu ergänzen, noch für möglich, dass das participium ohne weiteres statt des verbi finiti stehn kann, sondern halte Nikaners erklärung für die richtigste λείπει τὸ ἔστιν, nur dass ich die annahme dieser ellipse nicht einmal für nöthig ansehe, sondern ἐνὶ κήπφ als hinreichende vertretung des praedicats betrachte und in dem hinzugefügten participium das tertium comparationis erblicke.

Die abhandlung E. H. Friedländers über den gebrauch der conjunction öte bei Homer liegt allerdings erheblich jenseits der zeitgränze dieses jabresberichts, dennoch möge mir gestattet sein, hier kurz auf dieselbe hinzuweisen, da ihre besprechung in den früheren berichten dieser zeitschrift unterblieben ist. Sie verdient nämlich eine hervorhebung wegen der grossen sorgfalt, mit der das material gesammelt ist (es fehlen höchstens 3 — 4 wenig wesentliche stellen) und wegen der eingehenden und umsichtigen erörterung der wichtigeren stellen. Zu bedauern ist nur, dass nicht durch den druck und die äussere anordnung für grössere übersichtlichkeit sorge getragen ist. Ausserdem war, wenn die drei haupttheile der abhandlung: oze mit dem indicativ, mit dem coniunctiv, mit dem optativ (dazu kam eigentlich noch als vierter öze ohne verbum) sich von selbst verstehn, innerhalb dieser die anordnung vielleicht noch strenger nach formellen gesichtspuncten zu treffen und waren z. b. die praepositiven und postpositiven őze-sätze zu sondern. Hauptsächlich ist zu bedauern, dass gar nicht auf die etymologie und den ursprung der coniunction eingegangen, sondern die temporale bedeutung als von allem anfang an in derselben ursprünglich vorhanden betrachtet ist, ein irrthum, der mehrfach dem verfasser die erkenntniss der wahren entwicklung verschlossen hat. Denn öze war von anfang an gar nicht temporale coniunction, und dafür, dass es das nicht war, liegen die beweise in den homerischen gedichten selbst vor, wie ich in meiner oben erwähnten abhandlung dargethan zu haben glaube.

Die abhandlungen von Pfudel und Sernatinger, zu denen ich mich nunmehr wende, betreffen zum theil denselben gegenstand. Pfudel behandelt nämlich im ersten theile seiner beiträge zur syntax der causalsätze bei Homer den gebrauch des proleptischen  $\gamma \acute{a} \varrho$ , während er im zweiten die verwendung der coniunctionen  $\acute{o}$  und  $\acute{o}$  erörtert. Sernatinger aber hat sich in seinen beiden in sehr fliessendem und gewandtem latein geschriebenen abhandlungen die aufgabe gestellt, die bedeutung und den gebrauch der partikel  $\gamma \acute{a} \varrho$  überhaupt, und zwar nicht bloss bei Homer, sondern auch in der späteren graecität darzustellen, und behandelt so alle wichtigen gebrauchsweisen des wörtchens, darunter auch eingehend die von

Pfudel besprochenen besonderen fälle. Obgleich nun beide die in betracht kommenden fälle sorgfältig erörtern und man ihnen im einzelnen vielfach zustimmen wird, so befinde ich mich doch beiden gegenüber in einem principiellen gegensatze. Der von Pfudel adoptirten und bei neueren grammatikern und erklärern üblichen bezeichnung "proleptisches γάρ" liegt eine nicht ganz richtige anschauung zu grunde, nämlich die, dass γάρ von haus aus eine . satzverbindende coniunction mit erklärendem oder begründendem sinne sei, daher müssten alle  $\gamma \dot{\alpha} \varrho$  – sätze eigentlich einen anderen satz begründen oder erklären und sei die natürliche stellung derselben die postpositive. Wenn also  $\gamma \acute{a} \varrho$  im anfang stehe, so sei der satz, den es begründe oder erkläre, entweder im folgenden zu suchen oder zu ergänzen. Da aber  $\gamma \acute{a} \varrho$ , wie jetzt allgemein anerkannt wird und auch Pfudel anerkennt, Sernatinger wenigstens als allgemein angenommen bezeichnet, aus yè und aça entstanden ist, so folgt daraus, dass es ursprünglich gar nicht satzverbindende coniunction begründenden oder erklärenden sinnes gewesen ist, sondern dass dieser sinn erst durch eine allmähliche entwickelung in das wörtchen hineingekommen ist, und dass es ursprünglich, wie Bäumlein unterss. p. 68 richtig erkannt hat, dazu dient "einen satz als gewiss und unbestreitbar, als eine thatsache, die einmal so ist, hervorzuheben". Es ergibt sich weiter aus der beobachtung des homerischen sprachgebrauchs, dass es hier eine ganze anzahl verschiedenartiger fälle gibt, wo yáq seine späteren abgeleiteten bedeutungen, die causale und explicative, noch gar nicht hat und haben kann, wenn man nicht zu allerlei bedenklichen interpretationskünsten, wie zu der annahme von ellipsen und ähnlichem seine zustucht nimmt. Ich halte es deswegen auch nicht für methodisch, wenn Pfudel die fälle des s. g. proleptischen yúe von vornherein so eintheilt, dass er entweder proleptisch-explicatives oder proleptisch-causales γάρ in denselben erkennt, sondern ich meine, dass man zunächst unbekümmert um die bedeutung des γάρ die gesammtheit der fälle, in denen sich der  $\gamma \acute{a} \varrho$  – satz micht explicativ oder causal an einen vorhergehenden satz anschliesst, um nicht der richtigen auffassung zu präjudiciren, streng nach formellen gesichtspuncten zu gruppiren und zu ordnen hat. Während aber Pfudel mehrfach der richtigen auffassung ziemlich nahe kömmt, bleibt Sernatinger vollständig bei der hergebrachten ansicht stehn, dass yao immer, auch bei Homer, argumentativ und explicativ gebraucht werde. Zur stütze dieser ansicht, muss er natürlich annehmen particulam yaq rationem reddere sententiae aut superioris aut insequentis aut animo et cogitatione supplendae, und die annahme von ellipsen muss recht häufig, wie wir sehn werden, zur aushülfe dienen. Doch es ist unerlässlich, dass ich genauer auf die einzelnen fälle eingehe, und zwar werde ich dieselben mit berücksichtigung. Pfudel's und Sernatinger's in der entwicklungsreihe vorzuführen suchen, als deren endpunct der gebrauch des gewöhnlichen postpositiven  $\gamma \alpha \varrho$ -satzes zu betrachten ist.

Ich gehe nun von den fällen aus, wo der yae-satz in aussageform nach einem oder mehreren einleitenden versen dem satze, der logisch betrachtet den hauptgedanken enthält, einfach vorangeht. So τ 407 γαμβρὸς ἐμὸς θύγατέρ τε, τίθεσθ' ὄνομ' ὅττι πεν είπω· | πολλοισιν γαρ έγωγε δουσσάμενος τόδ' ίκάνω, — τω δ' 'Οδυσεύς ονομ' έστω επώνυμον und P 221 κέκλυτε μυρία φύλα περικτιόνων ανθρώπων. Ι οὐ γὰρ ἐγὼ πληθὺν διζήμενος οὐδὲ χατίζων | ενθάδ' αφ' υμετέρων πολίων ήγειρα εκαστον, άλλ' ενα κτλ. — τῷ τις νῦν ἰθὺς τετραμμένος ἢ ἀπολέσθω | ἢὲ σαωθήτω. Beidemal steht der folgende satz im imperativ und ist an der ersten stelle mit  $\tau \tilde{\varphi} \delta' =$  diesem aber, angeknüpft, das den gegensatz zu dem  $\xi \gamma \omega \gamma \varepsilon$  des  $\gamma \alpha \varrho$ -satzes bildet, es ist also in der sprache noch kein ausdruck und keine empfindung dafür vorhanden, das der γάρsatz dem folgenden nach seinem logischen werthe untergeordnet ist. Vielmehr ist zu übersetzen: vielen ja gezürnt habend komme ich bieher, dieser aber soll (dem entsprechend) der zürner heissen (Sernat. I, p. 57 fasst das vo hier schwerlich richtig als "deshalb"). An der zweiten stelle ist die aufforderung mit z\vec{\varphi} ,, deshalb" angeknüpft, nachdem mit dem satze mit yaq (ja) die ansicht des Hektor, auf deren grund er die folgende aufforderung ausspricht, als eine selbstverständliche, natürliche bezeichnet ist. Hieher gehören ferner B 803 Έχτος, σοὶ δὲ μάλιστ' ἐπιτέλλομαι ωδέ γε ξέξαι. | πολλοί γαρ κατά άστυ μέγα Πριάμου επίκουροι --, τοίσιν ξχαστος ανήρ σημαινέτω οίσι περ άρχει, Η 73 (nach sechs einleitenden versen) ύμιν δ' εν γαρ έασιν αριστηες Παναχαιών | των νύν ον τινα θυμός εμοί μαχέσασθαι ανώγει, | δεύρ' ίτω, λ 69 νῦν δέ σε τῶν ὅπιθεν γουνάζομαι κτλ. — οἶδα γὰρ ὡς ἐνθένδε χιών δόμου έξ Αίδαο | νησον ές Αλαίην σχήσεις εὐεργέα νηα | ξυθα σ' ξπειτα, αναξ, κέλομαι μνήσασθαι έμοιο. | μή μ' ακλαυτον αθαπτον Ιών οπιθεν καταλείπειν, und N 736 αυτάρ έγων έρεω ως μοι δοχει είναι άριστα. | πάντη γάρ σε περί στέφανος πολέμοιο δέδηεν | - αλλ' αναχασσάμενος κάλει ενθάδε πάντας aplotous. Im folgenden satz, der logisch betrachtet den hauptgedanken bildet, steht dreimal der imperativ, einmal der infinitiv in imperativischem sinne, eingeleitet durch eine auffordernde phrase. Die anknüpfung erfolgt  $\vec{B}$  805, H 74 durch ein auf das subject des γάρ - satzes zurückweisendes pronomen demonstrativum (τοῖσιν und  $\tau \tilde{\omega} v$ ),  $\lambda$  71 durch das auf die im  $\gamma \acute{a} \varrho$  – satze bezeichnete örtlichkeit zurückweisende Er9a, an der vierten stelle N 740 durch

das auffordernde  $d\lambda\lambda\dot{\alpha}$  (so denn). Pfudel p. 8 ergänzt unnöthiger weise B 805 vor dem τοΐσιν zur vervollständigung des gedankens ein zwv. Hieher stelle ich noch die von Pfudel und Sernatinger nicht erwähnten stellen Π 239 ήδ' ἔτι καὶ νῦν μοι τόδ' ἐπικρήηνον ξέλδως. | αὐτὸς μὲν γὰς ἐγώ μενέω νηῶν ἐν ἀγῶνι, | ἀλλ' ἔταςον πέμπω — μάρνασθαι τῷ κῦδος ἄμα πρόες, εὐρύοπα Ζεῦ, Ω 662 ωδέ κέ μοι δέζων, Αχιλεύ, κεχαρισμένα θείης. Ι οίσθα γάρ ώς κατά ἄστυ ξέλμεθα, τηλοθι δ' ύλη άξέμεν — ξυνημαρ μέν κ' αὐτὸν ἐνὶ μεγάροις γοάοιμεν, τῆ δεκάτη δέ κε θάπτοιμεν κτλ., ξ 496 κλύτε, φίλοι · θεϊός μοι ενύπνιον ήλθεν ὄνειρος. | λίην γὰρ νηῶν έκὰς ήλθομεν ἀλλά τις εἴη εἰπεῖν Ατρείδη κτλ., und ψ 362 σοι δε, γύναι, τάδ' επιτέλλω πινυτή περ εούση. Ι αθτίκα γάρ φάτις εξσιν αμ' η ελίω ανιόντι ανδρων μνηστήρων, οθς ξατανον εν μεγάροισιν | εἰς ὑπερῷ' ἀναβᾶσα — ἦσθαι, μηδέ τινα προτιόσσεο μηδ' ερέεινε. An letzter stelle ist bemerkenswerth, dass der satz, der logisch betrachtet den hauptgedanken enthält, dem  $\gamma \acute{a}\varrho$  - satz asyndetisch folgt, wodurch letzterer den eindruck einer parenthetisch vorgeschobenen erläuterung macht.

In der folgenden gruppe von beispielen tritt nun insofern eine engere verbindung zwischen dem γάρ-satze und dem folgenden hauptgedanken ein, als nach einem vocative der anrede zunächst der γάρ-satz und dann der letztere folgt. Hieher gehören a 337 Φήμιε, πολλά γάρ ἄλλα βροτών θελατήρια οίδας — τών εν γεσφιν αξιδε παρήμενος, Ψ 890 Ατρείδη, ίδμεν γαρ οσσον προβέβηκας απάντων κτλ. — αλλα συ μεν τόδ αεθλον έχων κοίλας επι νηας έρχευ, κ 226 ω φίλοι, ένδον γάρ τις εποιχομένη μέγαν εστόν | χαλον αισιάει - αλλά φθεγγώμεθα θασσον, κ 190 ω φίλοι, οὐ γάρ τ' τόμεν ὅπη ζόφος οὐδ' ὅπη ἡώς — ἀλλὰ φραζώμεθα θασσον πτλ., χ 70 ω φίλοι, ου γάρ σχήσει άνηρ όδε χείρας ααπτους — αλλα μνησώμεθα χάρμης, κ 174 ω φίλοι, οὐ γάρ πω παταδύσομεθ' αχνύμενοι περ είς 'Λίδαο δόμους - αλλ' άγετ' — μνησόμεθα βρώμης, μ 154 ω φίλοι, οὐ γὰρ χρη ἔνα τόμεναι, οὐδὲ δύ' οἴους | θέσφαθ' | άλλ' ἔρέω μὲν ἔγών, ψ 248 ω γύναι, οὖ γάρ πω πάντων ἔπὶ πείρατ' ἀέθλων | ἤλθομεν άλλ' ἔρχευ, λέπτρονδ' Τομεν, μ 208 ω φίλοι, οὐ γάρ πώ τι κακών αδαήμονές είμεν - νῦν δ' ἄγεθ', ώς ᾶν έγων είπω, πειθώμεθα πάντες. In einem dieser beispiele weist der folgende imperativische satz mit dem demonstrativum  $\tau \tilde{\omega} \nu$  auf das object des  $\gamma \tilde{\alpha} \rho$  – satzes zurück. Sonst ist der folgende satz mit αλλά, αλλ' άγετε, νῦν δ' ayere angeknüpft und steht im imperativ oder coniunctivus adhortativus, einmal im futurum. Hieber gehört auch δ 722 κλύτε, φίλαι περί γάρ μοι 'Ολύμπιος άλγε' έδωκεν — άλλά τις δτρηρώς Δολίον καλέσειε, nur dass hier vor dem vocativ noch ein allgemein einleitender imperativ steht. Statt des άλλά erscheint δέ μ 320 ω φίλοι, εν γαρ νηὶ θοή βρωσίς τε πόσις τε | έστιν, των δε βοων απεχώμεθα und σ 259 ω γύναι, οὐ γὰρ δίω ἐυχνήμιδας Αχαιούς

έχ Τροέης εδ πάντας απήμονας απονέεσθαι - σοι δ' ενθάδε πάντα μελόντων. Endlich ist Η 328 Ατρείδη τε καὶ άλλοι άριστήες Παναχαιών, | πολλοί γὰρ τεθνᾶσι καρηκομόωντες Αχαιοί — τῷ σε χρὴ πόλεμον μὲν ἄμ' ἦοῖ παῦσαι Αχαιών κτλ. der folgende satz mit  $\tau \tilde{\varphi}$  "deshalb" angeknüpft und hat  $\chi \varrho \dot{\eta}$  c. inf. Auch hier sind die  $\gamma \acute{a} \varrho$ -sätze im sprachbewusstsein, wie die anknüpfung des folgenden beweist, noch nicht als dem folgenden satze untergeordnet empfunden. Das yúq ist auch hier durch "ja" zu übersetzen. Denn auch H 328, wo zw folgt, gibt der zuesatz zunächst die allen bekannte thatsache an, um daran die folgende aufforderung zu knüpfen. Hieher gehören auch noch  $\Omega$  334 Ερμεία σοι γάρ τε μάλιστά γε φίλτατόν έστιν | ανδρί έταιρίσσαι - βάσκ' ίθι, και Πρίαμον κοίλας επι νηας 'Αχαιών | ως άγαγ' κτλ., ε 29 Ερμεία· σὸ γὰρ αὖτε τά τ' ἄλλα περ ἄγγελός ἔσσι· | νύμφη ευπλοχάμω είπειν νημερτέα βουλήν, Ψ 156 Ατρείδη, σοί γάο τε μάλιστά γε λαὸς Αχαιων | πείσονται μύθοισιν, γόοιο μεν έστι και άσαι, νῦν δ' ἀπὸ πυρκαϊής σκέδασον, wobei indessen in den ersten beiden beispielen der  $\gamma \alpha \varrho$ -satz den eindruck macht, als sei er parenthetisch vorgeschoben, weil der hauptgedanke asyndetisch nachfolgt. Dadurch erhält die thatsache, dass er logisch geringeren werth hat als der folgende hauptgedanke, bereits einen gewissen sprachlichen ausdruck und insofern bilden diese zwei beispiele (nebst  $\psi$  362, s. oben) bereits den übergang zu der dritten gruppe, von der gleich zu sprechen sein wird. Uebrigens will Pfudel p. 17 in den zuletzt angeführten drei beispielen die annahme des s. g. proleptischen  $\gamma \acute{a} \varrho$  nicht gelten lassen, sondern fasst hier und P 475 (s. unten) mit Ameis das  $\gamma \alpha \rho$  als begründung der vorhergehenden "emphatischen anrede". Indessen sehe ich keinen hinlänglichen grund, diese beispiele aus der reihe der übrigen herauszureissen und für sie eine besondere erklärung aufzustellen. Auch ist eine besondere emphase der anrede durch nichts angedeutet, ausserdem ist dann eine ellipsenannahme nöthig, indem man etwa hinzudenkt: "an dich gerade wende ich mich", eine solche annahme ist aber zurückzuweisen, so lange wir ohne sie ebensogut oder besser auskommen, also werden wir sagen: auch in diesen fällen enthält der  $\gamma \acute{a}\varrho$ -satz die allgemeine grundlage, die durch das  $\gamma \alpha \rho$  als bekannt und zugestanden bezeichnet wird, auf welcher die jedesmal nachfolgende besondere bitte ruht. So scheint mir Sernatinger II, p. 6. 12. 13 über diese stellen richtiger zu urtheilen als Pfudel.

In einer dritten gruppe stelle ich zusammen Δ 286 σφωι μέν — οὐ γὰρ ἔοικ' δτρυνέμεν — οὕ τι κελεύω, Μ 326 νῦν δ' — ἔμπης γὰρ κῆρες ἐφεστᾶσιν θανάτοιο — ἴομεν, Ω 223 νῦν δ' — αὐτὸς γὰρ ἄκουσα θεοῦ καὶ εἰσέδρακον ἄντην — εἶμι, α 301, γ [199] καὶ σὺ, φίλος, — μάλα γάρ σ' ὁρόω καλόν τε μέγαν τε — ἄλκιμος ἔσσ', Ψ 858 δς δέ κε μηρίνθοιο τύχη, ὄρνιθος

άμαςτών, - ησσων γάς δη κείνος - ο δ οίσεται ημιπέλεκκα, ξ 355 οἱ δὲ μεγάλα στενάχοντες | φοίτων άλλ' — οὖ γάο σφιν ξφαίνετο κέρδιον είναι μαίεσθαι προτέρω, τοι μεν πάλιν αύτις έβαινον πτλ. Diese fälle haben das gemeinsame, dass in ihnen der yaq-satz nicht bloss nach einem vocativ der anrede steht, sondern in den satz, welcher den hauptgedanken enthält, nachdem dieser mit einem oder ein paar worten begonnen, denselben unterbrechend eingeschaltet wird, worauf dann der hauptsatz, natürlich ohne alle weitere verbindung mit dem  $\gamma \alpha \rho$  - satz und äussere beziehung auf denselben, zu ende geführt wird. Es scheint mir dies insofern bereits eine spätere entwicklungsstufe zu sein, als durch die wirklich parenthetische einkapselung des γάρ-satzes in den anderen von seiten der sprache bereits deutlicher ausgedrückt ist, dass der erstere dem letzteren gegenüber nur untergeordneten werth bat. Dass auch § 355 in diese kategorie gehört, d. h. dass das αλλα nicht unmittelbar mit dem folgenden ου γαρ verbunden werden darf, geht aus dem asyndetisch folgenden τοὶ μὲν ατλ. hervor. Ich halte es also für richtiger, an allen diesen stellen mit Pfudel die zeichen der parenthese zu setzen, als sie mit Sernatinger wegzulassen. Dagegen stimme ich mit Pfudel nicht überein über N 228 άλλά, Θόαν, και γάρ τὸ πάρος μενεδήιος ήσθα, ότρύνεις δὲ και άλλον — τῷ νῦν μήτ' ἀπόληγε ατλ., Ρ 338 ἀλλ' ἔτι γάρ τίς φησι θεών — Ζην', υπατον μήστως', μάχης επιτάρροθον είναι. τῷ δ' ἰθὺς Δαναῶν ἴομεν, Ο 739 ἀλλ' ἐν γὰρ Τρώων πεδίφ πύκα θωρηκτάων — ἐκὰς ῆμεθα πατρίδος αἴης τῷ ἐν χερσὶ φόως, οὐ μειλιχίη πολέμοιο, τ 591 αλλ' οὐ γάρ πως ἔστιν αὐπνους έμμεναι αλεί | ἀνθρώπους. ἐπὶ γάρ τοι ἐχάστφ μοῖραν ἔθηχαν άθάνατοι θνητοϊσιν — άλλ' ήτοι μέν έγώ — λέξομαι είς εὐνήν, und H 242 αλλ' ου γάρ σ' εθέλω βαλέειν τοιούτον εόντα | λάθρη δπιπεύσας, αλλ' αμφαδόν, αἴ κε τύχωμι. An den ersten drei stellen ist der folgende satz mit τῷ "deshalb" angeknüpft und das verb steht einmal im adhortativen coniunctiv, einmal im imperativ, einmal steht eine sentenz, die adhortativen werth hat. An der vierten stelle folgt  $d\lambda\lambda\dot{\alpha}$  c. ind. futuri, an der fünften gar kein weiterer satz. Zunächst halte ich nicht für richtig, wenn Pfudel p. 15, N 228 nach  $\Theta \dot{\alpha} \alpha \nu$  ein kolon setzt und  $\dot{\alpha} \lambda \lambda \dot{\alpha}$  cohortativ nimmt. vielmehr fasse ich  $\partial \lambda \lambda \dot{\alpha}$  in abbrechendem sinne und setze nach Góar nur ein komma, denn der imperativ folgt nicht ohne verbindung, so dass man και γάρ κτλ. als parenthese nehmen könnte, sondern bezieht sich mit  $\tau \tilde{\phi}$  auf den vorhergehenden  $\gamma \acute{\alpha} \varrho$  - satz: aber, Thoas, du warst ja auch früher ausharrend im kampf, des-So erinnert Idomeneus den Thoas an eine zweifellos halb u. s. w. feststehende thatsache, um an dieselbe die folgende aufforderung zu knüpfen. Auch P 338 ziehe ich aus demselben grunde das  $\partial \lambda \lambda$ nicht in cohortativem sinne zu louer, sondern fasse es in gegensätzlichem sinne. Aehnlich ist αλλά O 739 nach vorhergehendem

negativen satze "sondern", und z 591 "aber", und ich sehe hier nicht mit Pfudel οὐ γάρ κτλ. als parenthese an, so dass das erste  $\ddot{\alpha}\lambda\lambda\dot{\alpha}$  "aber" durch das nach der vermeintlichen parenthese folgende zweite ἀλλά "wohlan" wieder aufgenommen würde, da der folgende satz nicht asyndetisch antritt, sondern ich verbinde αλλ' οῦ  $\gamma \acute{a} \varrho$ : aber nicht können die menschen ja immer schlaflos sein, so will ich denn u. s. w. Die parenthesenannahme in solchem falle entspringt eben dem streben, möglichst deutlich ein begründendes γάρ herzustellen und erweist sich als gänzlich verfehlt an der letzten stelle, wo eben kein satz nachfolgt. Hier greift Pfudel p. 16 daher auch noch zur ellipsenannahme (ebenso Sernatinger II, p. 38), fasst dann das erste αλλ' aufmunternd, das zweite, wie es seheint, als das erste aufnehmend, und ergänzt dann zu ἀμφαδόν aus der vermeintlichen parenthese einen coniunctivus adhortativus: wohlan, ich will offen werfen. Wie viel natürlicher ist, anzunehmen, dass Hector mit dem ersten  $\partial \lambda \lambda \alpha$  die vorhergehende rede abbricht, keine parenthese zu denken, das zweite αλλά als "sondern " zu fassen und nichts zu ergänzen: aber ich will dich ja nicht heimlich werfen, sondern offen | --- worauf er eben offen wirft. So kann die stelle zeigen, dass γάρ in der verbindung mit  $\dot{\alpha}\lambda\lambda\dot{\alpha}$  nicht begründend zu sein braucht, ja nicht sein kann, sondern wie unser "ja" bloss eine thatsache als selbstverständlich und natürlich bezeichnet. Uebrigens hätte Pfudel zu diesen beispielen auch noch Ψ 607 αλλα σῦ γαρ δη πόλλ' ἔπαθες και πόλλ' ἔμόγησας — τῷ τοι λισσομένῳ ἐπιπείσομαι stellen sollen. Dass aber meine auffassung von  $\vec{\alpha}\lambda\lambda\hat{\alpha}$   $\gamma\hat{\alpha}\varrho$  die richtige ist, scheinen mir stellen zu beweisen wie x 202 κλαΐον δὲ λιγέως, θαλερον κατά δάκου χέοντες· | άλλ' οὐ γάο τις πρηξις εγίγνετο μυρομένοισιν cf. κ 568, oder λ 393 κλαΐε δ' δ γε λιγέως, θαλερον κατά δάκρυον είβων, | πιτνάς είς έμε χείρας, δρέξασθαι μενεαίνων | άλι, ού γάρ οἱ ἔτ' ἢν τς ἔμπεδος, wo eben weiter kein satz folgt. Sernatinger II, p. 39 hilft sich in diesem falle natürlich mit ellipsenannahme und ergänzt z. b. z 202 zwischen αλλ' und οῦ γάρ stulte fecerunt atque pueriliter.

Während wir in den bisher behandelten beispielen mit solchen fällen zu thun hatten, wo der γάρ-satz überhaupt in reden (und in den Απόλογοι des Odysseus) auftrat, verdient eine besondere besprechung der fall, wo der γάρ-satz zwar auch in reden, aber speciell zu anfang derselben in der antwort auftritt und zwar a) in aussageform, b) in frageform. Zunächst in aussageform A 293 η γάρ κεν δειλός τε καὶ οὐτιδανὸς καλεοίμην, εὶ δη σοὶ πᾶν ἔργον ὑπείξομαι, θ 159 οὐ γάρ σ΄ οὐδέ, ξεῖνε, δαήμονι φωτὶ ἔίσκω | ἄθλων und mit einem vocativ vorher τ 350 ξεῖνε φίλ' οὐ γάρ πω τις ἀνὴρ πεπνυμένος ὧδε | ξείνων τηλεδαπῶν φιλίων ἐμὸν ἴκετο δῶμα — ἔστι δέ μοι γρηΰς — η σε πόδας νίψει, ρ 78 Πείραι', οὐ γάρ τ' ἴδμεν ὅπως ἔσται τάδε ἔργα. | εἴ κεν ἔμὲ μνη-

στήρες — λάθρη κτείναντες πατρώια πάντα δάσωνται, αὐτὸν έχοντά σε βούλομ' έπαυρέμεν ή τινα τωνδε, ξ 402 ξείν', ουτω γάρ κέν μοι ευκλείη τ' αρετή τε | είη επ' ανθρώπους κτλ. A 293 hat man nicht nöthig mit Pfudel p. 23 "ja allerdings widerspreche ich, denn u. s. w." zu ergänzen, sondern es ist: fürwahr ich würde ja u. s. w. 9 159 hat man nicht mit Pfudel, Nitzsch, Faesi, Düntzer zu ergänzen: das dachte ich mir wohl, dass du dies ablehnen würdest, denn u. s. w., sondern Euryalos sagt höhnisch: freilich ich sehe dich auch, o fremdling, gar nicht für einen in kämpfen erfahrenen mann an. 7 350 sagt Penelope auf die erklärung des Odysseus, sich eventuell von einer alten frau die füsse waschen lassen zu wollen: lieber fremdling, es kam ja noch kein so verständiger mann in mein haus, der mir lieber gewesen wäre, ich habe aber (ἔστι δέ μοι) eine solche alte frau, die soll dir die füsse waschen. e 78 ist der folgende satz ohne verbindung angeschlossen und enthält die willenserklärung durch βούλομαι c. inf. ausgedrückt. Endlich § 402, welche stelle Pfudel p. 23 bespricht, wo wieder, wie in den ersten beispielen, überhaupt kein satz folgt, auf den man den γάρ-satz beziehen könnte, werden wir nicht mit ihm und Faesi zur ellipse unsere zuflucht nehmen, sondern die wendung, wie auch sie thun, ironisch verstehend einfach erklären: so freilich würde ich schönen ruhm gewinnen u. s. w. Das  $\gamma \acute{a} \varrho$ ist also in allen diesen fällen betheuernd, versichernd, eine thatsache als eine bekannte oder allgemein zugestandene hinstellend. Sernatinger II, p. 54 sq. nimmt natürlich in den betreffenden fällen mit Pfudel ellipse an.

Zweitens erfolgt die antwort in frageform. Ein vocativ der anrede geht voraus x 383 ω Κίρκη, τίς γάρ κεν ανήρ, δς εναίσιμος είη, | πρίν τλαίη πάσσασθαι έδητύος ήδε ποτήτος πρίν χτλ. Der folgende satz beginnt mit  $\lambda\lambda\lambda\alpha$  und hat den imperativ. Das γάρ in der rhetorischen frage ist ebenso zu fassen, wie oben in den negativen behauptungssätzen z 190, z 70 etc. In der fragform entspricht daher unser nachgesetztes "denn", denn dies bezeichnet die frage oder die in ihr enthaltene behauptung als eine natürliche und selbstverständliche. Ebenso steht es mit P 475 Αλχίμεδον, τίς γάρ τοι Άχαιῶν ἄλλος ὁμοῖος | Ιππων ῶχυπόδων ξχέμεν δμῆσιν κτλ., wo auch ein satz mit αλλα im imperative folgt. Pfudel p. 18 betrachtet auch hier (s. oben) das yúq als begründung der "emphatischen" anrede, wozu ich hier noch weniger grund finde als an den drei oben besprochenen stellen. Dass es übrigens für solche fragen mit  $\gamma \acute{a} \varrho$  durchaus nicht nothwendig ist, dass noch ein zweiter satz folgt, dessen vorausgeschickte begründung der  $\gamma \alpha \rho$  – satz enthielte, mit anderen worten: dass das γάρ auch in solchen fällen uicht eigentlich proleptisch, sondern aus einer früheren und der etymologie näher liegenden bedeutung zu erklären ist, als die explicative und argumentative sind, kann

die dritte rhetorische frage dieser art zeigen z 337 οδ Κίρχη, πώς γάρ με κέλεαι σοὶ ηπιον εἶναι, wo kein satz folgt, den die frage mit  $\gamma\acute{a}\varrho$  proleptisch begründen könnte. Vielmehr weist dieselbe die zumuthung der Kirke als eine unnatürliche zurück: wie kannst du denn u. s. w. in dem sinne von: das ist ja gar nicht zu begreifen, eine unmögliche anforderung, ohne dass aber irgend etwas zu ergänzen wäre, wie Sernatinger II, p. 49 meint. Noch weniger genügt als erklärung, wenn Pfudel p. 22 in dem yaq einfach eine deutliche beziehung auf das vorhergehende erkeunt. Ganz ebenso fasse ich A 123 Ατρείδη κύδιστε, φιλοκτεανώτατε πάντων, | πως γάρ τοι δώσουσι γέρας μεγάθυμοι Αχαιοί; wo Pfudel p. 21 zwar die unhaltbarkeit der Classen'schen ansicht, dass die frage mit  $\gamma \dot{\alpha} \varrho$  den im folgenden liegenden hauptgedanken begründen solle, treffend zurückweist, aber seinerseits wieder zur ellipsenannahme greift und nach dem vocativ: "du hast nicht schön gesprochen" ergänzt und meint, diese annahme durch e 381 'Artivo', οὐ μὴν καλὰ καὶ ἐσθλὸς ἐων ἀγορεύεις, τίς γάρ κτλ. oder durch π 70 belegen zu können. Aber in den beiden Odysseestellen geht eben dem fragesatz mit  $\gamma \alpha \varrho$  ein behauptungssatz vorher, den der γάρ-satz begründet, und die folgerung, dass darauf hin auch A 123, wo dies nicht der fall ist, ein solcher behauptungssatz vorher ergänzt werden müsste, wird eben nur für den zwingend sein, der von vornherein um jeden preis in  $\gamma \acute{\alpha} \varrho$  an allen stellen entweder eine explicative oder argumentative bedeutung sucht und dadurch das unbefangene urtheil einbüsst. Ich nehme also A 123 ebenso wie x 337 als rhetorische frage. Sernatinger II, p. 50 nimmt natürlich mit Pfudel eine ellipse an, oder vielmehr bietet er drei, von denen man sich je nach geschmack eine aussuchen kann.

Aber das  $\gamma \alpha q$  findet sich nicht bloss in rhetorischen, sondern auch in eigentlichen fragen, so x 501 & Κίρκη, τίς γάρ ταύτην όδον ήγεμονεύσει; Σ 182 Ιρι θεά, τίς γάρ σε θεών έμοι άγγελον ήχεν; (Aristarch las hier in seiner zweiten ausgabe τάρ, Bekker τ' ἄρ), ξ 115 ω φίλε, τίς γάρ σε πρίατο κτεάτεσσιν έοισιν; Während Pfudel p. 20 und Sernatinger II, p. 47 auch in diesen fallen daran festhalten, das  $\gamma \acute{a} \varrho$  in eigentlich causaler bedeutung zu fassen (es soll den grund ausdrücken, weshalb man die vorhergehende auseinandersetzung oder den vorhergehenden befehl mangelhaft findet und weshalb man eine neue frage thun muss), nehme ich mit Bäumlein unterss. p. 74 auch hier an, dass das yúe zunächst die frage als eine natürliche und berechtigte bezeichnen soll. Diese bedeutung hat sich aber in den zuletzt angeführten beispielen abgeschwächt, z. b.  $\Sigma$  182. Hier wird man mit Bäumlein sagen müssen, dass das yáp der frage nur noch "mehr ton und lebendigkeit verleibe". Ganz in derselben weise gebrauchen wir unser nachgesetztes "denn" oft in der frage. Ich glaube kaum, dass man in solchen fällen γάρ durch ein schlechter bezeugtes oder gar nicht überliefertes z'

ao ersetzen darf, doch verdienen immerhin die einzelnen fälle, die bier in betracht kommen, noch eine genauere untersuchung. Hieher gehören auch noch folgende beispiele, wo kein vocativ der anrede vorhergeht: Κ 61 πῶς γάρ μοι μύθφ ἐπιτέλλεαι ἢδὲ κελεύεις; (Düntzer τ' ἄρ'), Κ 424 πῶς γὰρ νῦν, Τρώεσσι μεμιγμένοι ὑπποδάμοισιν | ευδουσ' ή απάνευθε (Düntzer τ' ἄρ), Ο 201 ουτω γάρ δή τοι, γαιήοχε χυανοχαΐτα, | τόνδε φέρω Διὶ μῦθον (Düntzer τ ἄρ), ο 509 πῆ γὰρ ἐγώ, φίλε τέκνον, ἴω; π 222 ποίη γὰρ νῦν δεύρο, πάτερ φίλε, νηί σε ναύται | ήγαγον είς Ίθάκην; ν 417 τίπτε γὰρ οὖ οἱ ἔειπες (an den drei letzten stellen schreibt ausser Düntzer auch Bekker<sup>2</sup>, an der letzten auch Bekker<sup>1</sup>  $\tau'$   $\alpha\varrho$ ). Eine sichere entscheidung wird schwer sein, da auch die überlieferung an einigen stellen unsicher ist.  $\tau \ell \varsigma \tau' \, \ddot{\alpha} \varrho$  oder  $\ddot{\alpha} \varrho'$  wird gelesen A 8, B 761,  $\Gamma$  226,  $\tau \ell \tau' \, \ddot{\alpha} \varrho'$  oder  $\ddot{\alpha} \varrho \alpha M$  409,  $\Sigma$  6,  $\alpha$  346, ψ 264, τίπτε τ' ἄρ' Λ 656, πῶς τ' ἄρ' Σ 188, γ 22, πῆ τ' ἄρ N 307. — Endlich bemerke ich, dass γάρ in wünschen (εὶ γάρ oder  $\alpha i \gamma \dot{\alpha} \varrho$ ) nach meiner auffassung dazu dient, den wunsch zu bekräftigen, ähnlich unserem "doch", also auch in dieser anwendung von der ursprünglichen versichernden bedeutung ausgeht. Sernatinger II, p. 63 nimmt in solchen fällen mit Hoogeeven (ad Viger. 503) zur abwechselung zwei ellipsen an, eine vor, die andere nach ελ γάρ. Vereinzelt endlich steht noch o 545 Τηλέμαχ', εὶ γάρ κεν σὸ πολὸν χρόνον ἐνθάδε μίμνοις, Ιτόνδε δ' ἐγω κομιω, ξενίων δε οἱ οὖ ποθὴ ἔσται, wo γάρ nicht in einem wunschesteht, wenn das überlieferte zer richtig ist, sondern in einem fallsetzungssatze. Ich möchte auch hier nicht mit Pfudel p. 24 und Sernatinger II, p. 55 eine ellipse vor el γάρ annehmen, etwa "sei unbesorgt", sondern glaube, dass dieser gebrauch des γάρ aus den wunschsätzen in die fallsetzungssätze übertragen ist und es auch in letzteren, wenn es sie nicht zur begründung an das vorhergehende anknüpft, wie I 515, N 276, zur bekräftigung der fallsetzung dienen kann (wenn wirklich). Ebenso wie o 545 fasse ich M 322 auf, übrigens vergleiche man zu ersterer stelle auch Lange, die partikel & p. 193.

Das wären die stellen, wo  $\gamma \acute{\alpha} \varrho$  nicht, wie in der später gewöhnlichen weise, zur begründung oder erklärung des vorhergehenden satzes dient (über A 423 und v 273 bin ich mit Pfudel p. 23 sq. und Sernatinger I, p. 34, II, p. 34 dahin einverstanden, dass das  $\gamma \acute{\alpha} \varrho$  zur erläuterung resp. begründung des vorhergehenden dient). Wenn wir nun die gesammtheit dieser erscheinungen unter einen einheitlichen gesichtspunkt bringen können, wie ich zu zeigen gesucht habe, der zudem durch die etymologie an die hand gegeben wird, sollen wir da vorziehen, und zwar nur der hergebrachten aus dem später gewöhnlichen gebrauche abstrahirten ansicht von  $\gamma \acute{\alpha} \varrho$  zu liebe, ein immer nur entweder explicatives oder argumentatives  $\gamma \acute{\alpha} \varrho$  auch dem Homer aufzuzwingen und, wenn kein ent-

sprechender satz vorhergeht, anzunehmen, dass der  $\gamma\acute{\alpha}\varrho$ -satz entweder einen folgenden satz begründe oder einen gar nicht vorhandenen erst zu ergänzenden? Ich glaube, dass derjenige, welcher die erscheinungen der sprache in ihrer geschichtlichen entwicklung aufzufassen trachtet, sich nothwendig gegen das letztere verfahren erklären muss.

Die übrigen von Sernatinger behandelten gebrauchsweisen des  $\gamma \acute{a} \varrho$  bieten, soweit sie sich auf Homer beziehen, keine veranlassung zu besonderen bemerkungen. Ich wende mich daher zum zweiten theile der Pfudel'schen abhandlung, wo das causale o und ott bei Homer behandelt und die einschlägigen fälle umsichtig und sorgfältig erörtert werden. Doch kann ich mich hier kurz fassen, da ich meine ansicht über diese partikeln im vorigen hefte dieser zeitschrift im zusammenhange dargelegt habe. Pfudel erklärt sich gegen die Bekkersche schreibung ő r an den stellen, wo die annahme eines temporalen öze nicht möglich ist, und nimmt seinerseits ein elidirtes öre an, obgleich ön auch bei den Attikern nicht elidirt. Die sammlung der stellen ist ziemlich vollständig, doch fehlt p. 27 y 146 für ő (auch bei La Roche HSt. 75 ausgelassen), p. 28 für  $\sigma$   $\sigma$  [393] =  $\sigma$  333, welche stelle angeführt ist, und 7 248. Dagegen, dass die form ozzu mit doppeltem 7 nur dem verse zu liebe gebildet ist, wie p. 33 behauptet wird, erheben die sprachvergleicher mit recht einspruch s. Curtius et. 8 446. druckfehlern bemerke ich p. 15  $\psi$  606 statt  $\Psi$  606, p. 22 K 337 statt x 337, 9 154 statt 159, p. 28  $\nu$  216 statt  $\epsilon$  216, P 623 st. 655,  $\sigma$  41 st. 411,  $\Omega$  558 statt 538,  $\chi$  63 statt 36, p. 30  $\psi$  577 statt  $\Psi$  577.

Die abhandlung von Graef über den ursprung und gebrauch von ως beschränkt sich nicht auf Homer, sondern bringt auch mancherlei beispiele aus der späteren gräcität bei. Es wird auch nicht beabsichtigt, den homerischen gebrauch vollständig vorzuführen, sondern es werden nur einige beispiele für verschiedene gebrauchsweisen von  $\omega_{\varsigma}$  beigebracht. Die ansichten des verfassers sind zum theil sehr wunderlich. In der einleitung wird der ursprung der relativen pronomina und partikeln ausschliesslich auf die correlation zurückgeführt, was niemand für richtig halten wird, und dann erfahren wir, die ältesten formen des demonstrativen pronomens seien τός, τή, τό, diese formen seien dem dorischen dialekte eigenthümlich, Homer habe sie bewahrt, die tragiker nachgeahmt, Aristophanes als veraltet verspottet. Aber τός, τή ist weder im dorischen noch einem anderen griechischen dialekte vorhanden, also auch nicht von Homer bewahrt u.s.w. wird fortgefahren, schon bei Homer finden sich auch schwächere formen dieses demonstrativen pronomens, nämlich ög und ö (die der verfasser dem ionischen dialekte zuschreibt). Also wird als éine reihe aufgestellt τός, τή (das es nicht gibt), ὄς (stamm ja) und ὁ

(stamm sa)! Wie nun  $\tau \tilde{\omega} \zeta$  (wie der verfasser mit Bekker<sup>2</sup> schreibt) von  $\tau \acute{o} \varsigma$  komme, so  $\acute{\omega} \varsigma$  von  $\acute{o} \varsigma$  (sive  $\acute{o}$ ). Letzteres sei bei Homer immer mit dem circumflex zu schreiben und habe bei demselben immer demonstrative bedeutung. Den sophisten erst verdanken wir den gebrauch der relativen pronomina und adverbia. Und zwar ging dies so zu. Aus dem ursatze τοῦτο τὸ πρᾶγμα ὧς ἔχει, ὧς  $\lambda \xi \gamma \omega$ , wo beide adverbia  $\omega_{\varsigma}$  demonstrativ stehn sollen, entwickelte sich zunächst, wohl nach dem geheimen zuge der wahlverwandtschaft: τοῦτο τὸ πρᾶγμα ἔχει ώς, ώς λέγω (wofür sich allerdings, wie der verfasser bemerkt, vielleicht keine beispiele beibringen lassen), und nachdem es einmal soweit gekommen war, (wir lassen den verfasser selber reden) adverbia ws. vs. coniugii foedus icerunt, ex quo coniugio nata est filia, nostra scilicet particula ώς relativa, quae cum nasceretur, — veridicos Parcae coeperunt edere cantus — illique praedixere magnam in linguae graecae finibus potestatem, simul vero accentus parentibus proprii amissionem, id quod accidit.

Doch ich will den leser nicht mit einem berichte darüber ermüden, wie im zweiten abschnitt die ansicht, dass bei Homer immer  $\tilde{\omega}_{\mathcal{S}}$  zu schreiben und dies überall demonstrativ zu fassen sei, durchgeführt wird, solche curiositäten und naivitäten mag nachlesen, wer sich dafür interessirt, ich will nur hervorheben, dass der verfasser wenigstens in einem falle vielleicht eine richtige übersetzung gibt, nämlich wenn er θεὸς ως τίετο δήμω übersetzt: ein gott, so wurde er geehrt im volke. Bekanntlich erklären die alten dies postpositive  $\dot{\omega}_{\zeta}$ , das dann den accent hat, in ihrer weise als  $\dot{\alpha}$  racteoph (so auch sch. D  $\Gamma$  230 statt  $\partial \nu \alpha \varphi o \varphi \alpha'$  zu lesen cf. sch. BL  $\Delta$  482), die neueren haben bemerkt, dass dasselbe eine vorhergehende consonantisch auslautende kurze silbe gewöhnlich längt cf. B 190, 764,  $\Gamma$  2, 230,  $\Delta$  482, E 476, Z 443. I 155, 297, 302,  $\Delta$  58, 172, 237, M [176], N 470, 531,  $\Xi$  185,  $\Sigma$  57, 438, Y 200, 431, X 434,  $\varepsilon$  36,  $\zeta$  309,  $\eta$  71,  $\vartheta$  173,  $\lambda$  413,  $\xi$  205,  $\sigma$  29, 296,  $\tau$  234, 280,  $\psi$  339 und vielleicht  $\Gamma$  60,  $\delta$  32, wenn hier nicht die ursprüngliche länge der betreffenden silbe wirkte, also 33-35mal, während eine kurze consonantisch auslautende silbe nur  $m{\Gamma}$  196,  $m{\Theta}$  94, 271, N 137,  $\chi$  299, also 5mal kurz bleibt. Ausserdem findet vor diesem  $\omega_{\varsigma}$  einmal keine elision statt ( $\sigma$  323) und wird 12mal eine auf langen vocal oder diphthong davor auslautende silbe nicht verkürzt. Bekker HB!. I, 204, wo die betreffenden stellen, aber unvollständig und mit mehreren druckfehlern, zusammengestellt sind, sagt daher, das nachgesetzte ώς verhält sich meist digammirt, L. Meyer KZ. XXI, 351. XXIII, 81 wollte es auf grund dieser erscheinung vom relativstamme ja ganz trennen, die meisten neueren haben trotzdem, und gewiss mit recht, an der Kuhnschen zusammenstellung mit sanskrit jat festgehalten. Wenn man also annehmen muss, dass nur in diesem falle des postpositiven

 $\omega_{\zeta}$  das j seine kraft bewahrt hat und die nachwirkung des wenn auch verschwundenen sich hier bemerkbar macht, und wenn man ferner bedenkt, dass grade dies  $\omega_{\zeta}$  formelhaft auftritt, also dieser gebrauch ein sehr hohes alter voraussetzt (vgl. Windisch in Curtius Stud. II, 215), so wird man mir vielleicht beistimmen, wenn ich diesen speciellen gebrauch des  $\omega_{\zeta}$  nicht mit dem sonstigen relativen gebrauch der partikel zusammenstelle, der sich aus der correlation entwickelt hat, sondern hier ursprüngliches so annehme, das anaphorisch auf das vorhergehende substantiv zurückweist. So erklärt sich ungezwungen die stellung, die bei der annahme ursprünglich relativer bedeutung des  $\omega_{\zeta}$  in dieser formel mir sonst nicht leicht zu deuten scheint, und erscheint auch die nachwirkung des j natürlicher, als bei einem schon durch die relative entwicklungsstufe hindurchgegangenen  $\omega_{\zeta}$ .

Hannover.

C. Capelle.

#### Zu Tacit. Dial. de oratoribus.

Cap. 7: Tum mihi supra tribunatus et praeturas et consulatus ascendere videor, tum habere, quod si non in alio oritur, nec codicillis datur nec cum gratia venit. — Pithöus hat zuerst alvo vorgeschlagen, nur verdarb er seine vortreffliche conjectur durch auslassung von si. Also lesen wir: quod si non in alvo oritur = quod si non innascitur. Vgl. cap. 10: quibus natura sua (= ortus suus) oratorium ingenium denegavit. Alvus wie sonst = uterus. Cic. Div. 1, 20: cum praegnans Dionysium alvo contineret. Hor. Od. 4, 6, 20: matris in alvo.

Cap. 10: Quando enim rarissimarum recitationum fama in totam urbem penetrat? nedum ut per tot provincias innotescat. Rarissimarum kann nicht von der zahl der vorlesungen verstanden werden; diese waren gerade in Rom allzu zahlreich: das beweisen viele stellen in Horaz' satiren und episteln und von späteren, z. b. Juvenal (1, 1), Persius (1, 15 ff.), Martial (3, 44), Plinius (Epist. 1, 13. 8; 12) u. a. — Ich möchte carissimarum lesen was zu Aper's worten in cap. 9 trefflich passt. Vgl. zum gedanken auch Iuven. Sat. 7, 45: Nemo dabit regum, quanti subsellia constent.

Ibid.: Non paterer immanes illos et ad pugnam natos lacertos levitate iaculi aut iactu disci vanescere. — Liesse sich nicht statt des verdorbenen ablativs iactu der genetiv iactus setzen?

Ibid.: meditatus videris aut elegisse personam notabilem et cum auctoritate dicturam. Statt des offenbar falschen aut ist ante, hanc, ut, ultro, etiam vorgeschlagen. Einfacher scheint autem, was bei erklärenden zusätzen häufig ist. Vgl. Cicer. Tusc. 1, 2: duxerat autem consul ille in Aetoliam, ut scimus, Ennium. 5, 23: erant autem principes mecum. Brut. 75: complures autem legi.

Berlin. M. Oberberger.

# III. MISCELLEN.

# A. Zur erklärung und kritik der schriftsteller.

17. Zu Euripides Hippolytus.

(S. ob. p. 565).

V. 902-4. Auf den weheruf des Theseus eilt Hippolyt, der von dem tode der Phädra noch nichts weiss, herbei und spricht:

κραυγής ακούσας σής αφικόμην, πάτερ, σπουδή τὸ μέντοι πραγμ' ἐφ' ιξινι στένεις οὐκ οἶδα, βουλοίμην δ' αν ἐκ σέθεν κλύειν.

Dass die dramatischen dichter für viun (und ovinog) stets örw (und örov) sagen, hat schon Elmsley beobachtet (Soph. O. C. 1673 wird statt des handschriftlichen viun mit Badham Philol. X, 339 jetzt viun geschrieben), ferner hat schon Matthiä darauf hingewiesen, dass die syntax in v. 903 das einfache relativum fordert. Einige, wie Nauck und Weil, schreiben darum nach Christ. Pat. v. 844 èg' viun Aber die nachdrückliche hervorhebung der zeit durch tà viun, welches noch dazu bei Euripides selten ist (Hel. 631. Heracl. 641. Herc. f. 246. Iph. A. 537. Med. 494. Or. 436. 660), erscheint durchaus unpassend. Es klingt, als wollte Hippolyt sagen: "du hast auch immer zu jammern. Was stöhnst du denn jetzt schon wieder?" Das schwanken der handschriften

(ἐφώτινι Α. ἐφ' ῷτινι ΒΕας C. ἐφ' ῷτι νῦν [νι von 2. hand] d. ἐφ' ῷτινιν [-νῦν 2. hand] B. ἐφ' ῷ νυν C.) führt mich auf die vermuthung, dass wir es mit einer verschiedenartig ausgefüllten lücke des archetypus zu thun haben. Man könnte etwa vermuthen ἐφ' ῷ τόσον στένεις nach Andr. 822. Phoen. 1425 oder στένεις ἄχος (ἄχη) nach Ion. 777. Suppl. 820, das wahrscheinlichste aber ist

mir έφ' ῷ καταστένεις nach Iph. A. 470 ὑπὲρ τυράννων συμφορᾶς καταστένειν.

V. 932—5. Hippolytus hat den Theseus gebeten, ihm näheres über den tod der Phädra mitzutheilen. Anstatt dies zu thun, beklagt es Theseus, dass die menschen noch nicht die kunst erfunden hätten, thoren klug zu machen. Hippolytus, dem die beziehung dieser bemerkung völlig unverständlich ist, äussert die befürchtung, der vater möchte durch den erschütternden unglücksfall geistig gestört sein, v. 923—4: ἀλλ' οὐ γὰρ ἐν δέοντι λεπτουργεῖς, πάτερ, | δέδοικα μή σου γλῶσσ' ὑπερβάλη κακοῖς. Dieser erwidert mit dem wunsch, die falschen freunde möchten von den aufrichtigen schon durch ein äusserliches kennzeichen zu unterscheiden sein. Darauf Hippolytus v. 932—5:

άλλ' ἢ τις εἰς σὸν οὖς με διαβαλών ἔχει φίλων, νοσοῦμεν δ' οὖδὲν ὅντες αἴτιοι; ἔχ τοι πέπληγμαι· σοὶ γὰρ ἐχπλήσσουσί με λόγοι παραλλάσσοντες ἔξεδροι φρενῶν.

Also dem Hippolyt steigt schliesslich der verdacht einer verleumdung auf, wohl in folge der feindseligen abkehr des vaters, wobei er die letzten äusserungen desselben dahin deutet, dass dieser noch unentschieden sei, ob er auch den von einem freunde gegen den sohn erhobenen anschuldigungen trauen dürfe. Trotzdem er nun für die scheinbar räthselhaften worte des vaters den natürlichen erklärungsgrund gefunden, bezeichnet er dieselben in v. 935 doch wieder als sinnlos (παραλλάσσοντες ἔξεδροι φρενῶν), greift also unzweideutig auf die v. 923-4 geäusserte vermuthung einer geistesstörung zurück, ohne auch nur mit einem worte anzudeuten, warum er die soeben aufgestellte natürliche erklärung wieder verwerfe. — Dieser anstoss ist zu beseitigen durch umstellung der vv. 932-3 ( $\tilde{\alpha}\lambda\lambda$ )  $\tilde{\eta}$   $\tau\iota\varsigma$  —  $\alpha \tilde{\iota}\tau\iota\circ\iota$ ) hinter 934-5 ( $\tilde{\epsilon}\varkappa$   $\tau\circ\iota$   $\pi\epsilon\pi\lambda$ . — φρενῶν). Zwischen beiden verspaaren muss der schauspieler eine kurze pause machen. Erst nachdem die befürchtung der geistesstörung nachdrücklich wiederholt ist, steigt dem Hippolyt während eines kurzen besinnens plötzlich der verdacht der verleumdung auf. — Die veranlassung zur umstellung hat wohl eine falsche erklärung von ἔξεδροι φρενῶν gegeben, welches nach dem schol. bedeuten soll έξεδοοποιοί, ποιούντες έξω των φοενών sc. τὸν Ίππόλυτον. Wenn die worte nicht mehr auf eine beim Theseus vorauszusetzende geistesstörung bezogen wurden, so war nicht ersichtlich, wie Hippolyt durch die undeutlichen äusserungen desselben erschüttert werden konnte. Es blieb als grund der erschütterung eben nur die vermuthung der verleumdung übrig, die dann aber nicht mit  $\partial \lambda \lambda'$   $\ddot{\eta}$  als etwas neues angefügt werden durfte, sondern vorangestellt wurde. Wahrscheinlich ist auch gleichzeitig mit absicht das in den besten handschriften ABC, auch (c C) sich findende άλλ' εἴ τις für άλλ' ἢ τις gesetzt, um den angenommenen gedankenzusammenhang noch deutlicher zu machen: "wenu mich etwa jemand bei dir verleumdet haben sollte, so bin ich erschreckt; deine worte erschrecken mich". - Sollte übrigens meine letzte vermuthung, dass durch jene irrige deutung die umstellung veranlasst sei, nicht das richtige treffen, so würde durch das scholion wenigstens constatirt sein, dass schon die alten erklärer anstoss genommen haben an der nach dem verdacht der verleumdung wiederholten befürchtung der geistesstörung. Es wäre dann anzunehmen, dass sie den anstoss durch die angegebene, freilich unzulässige deutung von Esedoor zu beseitigen gesucht hätten (also umstellung in folge der falschen erklärung oder falsche erklärung in folge der umstellung). Die erklärung ist jedenfalls schon alt. Da sie nämlich mit ἄλλως wiederholt wird, ist zu schliessen, dass sie in beiden commentaren gestanden hat, aus denen die Euripidesscholien zusammengeschrieben sind, wie ich in meiner dissertation über die quellen derselben nachzuweisen gesucht habe, also aus einer beiden gemeinsamen, älteren quelle (Didymus?) stammt.

Auf die symmetrische gliederung der partie v. 899 — 42 hat schon Hirzel p. 78 hingewiesen. Das schema ist nach ihm:

V. 952—4: ἤδη νυν αὖχει καὶ δι' ἀψύχου βορᾶς σίτοις καπήλευ', 'Ορφέα τ' ἄνακτ' ἔχων βάκχευε πολλῶν γραμμάτων τιμῶν καπνούς.

Die lange reihe der für das unhaltbare σίτοις aufgestellten vermuthungen will ich doch noch durch eine neue vermehren, ohne mich auf die zurückweisung der früheren einzulassen: ήθος Musgrave, σύ τοι Valckenaer, σίτους Reiske, σιτοῦ Kirchhoff, ἀστοῖς Βαdham, λόγους Hartung, τροφάς Weil, σίτοις νυν αἔχει καὶ δι' ἀψύχου βορᾶς λων κ. Nauck. Zwei vorwürfe scheint mir Theseus dem Hippolytus machen zu wollen, nämlich dass er fälschlich prunke 1) mit dem schein einer gewissen heiligkeit, den er sich in den augen der menge durch seine kasteiung mit pflanzenkost zu geben suche 2) mit dem besitz einer tiefsinnigen weisheit, die er aus seinen

orphischen schriften zu schöpfen vorgebe. Danach schlage ich vor: δι ἀψύχου βορᾶς ὅσιος καπήλευ': betrüge (die leute, ἀπάτα Schol.) durch pflanzenkost heilig! Schol. ἀγνεύετε (spielt die heiligen), ώς οι φιλόσοφοι μηδὲν κατὰ τῶν ἐσθιομένων ζώων ἢ ἐτέρων ἐσθιοντες. Mit αὔχει wird die stolze überhebung im allgemeinen bezeichnet, mit καπήλευε und βάκχευε spezialisirt. Der schreibfehler σίτοις für ὅσιος wurde sowohl durch die buchstabenähnlichkeit als den durch βορά erweckten gedanken an lebensmittel begünstigt.

V. 958-61. Nachdem Theseus den Hippolyt erst im allgemeinen als einen scheinheiligen betrüger verdächtigt hat, fährt er fort:

τέθνηκεν ήδε τοῦτό σ' ἐκσώσειν δοκεῖς; ἐν τῷδ' ἀλίσκει πλεῖστον, ιἔ κάκιστε σύ · ποῖοι γὰρ ὅρκοι κρείσσονες, τίνες λόγοι τήσδ' ἄν γένοιντ' ἄν, ωστε σ' αἰτίαν φυγεῖν;

"Die frau ist freilich todt. Dies, glaubst du, wird dich retten?" Doch wohl: "weil sie nicht gegen dich zeugen kann". In diesem umstande liegt gerade die meiste beweiskraft, "dieser umstand (dass sie nicht gegen dich zeugen kann) überführt dich am meisten". Dies giebt keinen vernünftigen sinn. Es ist unzweifelhaft zu schreiben:

δέλτω δ' άλισκει, πλειστον ω κάκιστε σύ.

"Der brief hier überführt dich, du erzbösewicht". Zu δέλτος vgl. v. 857 τι δή ποθ' ήδε δέλτος πτλ., vs. 877 βοᾶ δέλτος ἄλαστα. Ebenso wie hier setzt Theseus noch einmal v. 1057 den schwüren des Hippolyt die autorität des briefs entgegen: ή δέλτος ήδε κλήφον οῦ δεδεγμένη | κατηγορεῖ σου πιστά. Wäre des briefs nicht schon früher erwähnung geschehen, so hätte doch Hippolyt den vater nothwendig in v. 983-1035 fragen müssen, worauf er eigentlich seinen verdacht begründe. Meine vermuthung wird bestätigt durch den scholiasten: εὶ δὲ νομίζεις ἐκφυγεῖν ταύτης ἀποθανούσης, οὐδαμώς έσται τούτο, επεί έχεις είς έλεγχον τὰ γράμματα ταύτα ταύτης ἀποθανούσης. Durch die beziehung auf δέλτος findet nun auch τησδ' in v. 961 erst seine einfache erklärung, während es bisher nur sehr künstlich (τῶν λόγων τῆσδε) gedeutet wurde. πλείστον κάκιστος vgl. Alc. 790 την πλείστον ήδίστην θεών. Soph. 0. C. 743 εl μη πλείστον ανθοώπων έφυν | κάκιστος. Phil. 631 της πλείστον έχθιστης έμοι. Med. 1323 ώ μέγιστον έχθιστη γύναι.

#### 18. Zu Platons Politeia.

Th. Barthold.

Altona.

P. 503 C. Εθμαθεῖς καὶ μνήμονες καὶ ἀγχίνοι καὶ όξεῖς καὶ ὅσα ἄλλα τούτοις ἔπεται οἶσθ' ὅτι οὐκ ἐθέλουσιν ἄμα φύεσθαι

καὶ νεανικοί τε καὶ μεγαλοπρεπεῖς τὰς διανοίας οἶοι κοσμίως μετά ήσυχίας και βεβαιότητος εθέλειν ζην, αλλ' οι τοιούτοι υπό όξυτητος φέρονται, οπη αν τύχωσι και τὸ βέβαιον απαν αθτών έξοιχεται. Nach der übersetzung von Müller: "du weisst, dass leichtfassenden, merksamen, gewandten und mit sonstigen, damit in verbindung stehenden eigenschaften begabten nicht zugleich eine jugendmuthige, hochherzige gesinnung angeboren zu sein pflegt u.s.w." sollte man eher ελώθασιν als εθέλουσιν erwarten. Indessen verlangt der durch die ganze erörterung sich hindurchziehende gegensatz von natürlicher anlage und selbstbewusstem willen ein oux έθέλουσιν an dieser stelle, um die abneigung vieler so veranlagter menschen zu bezeichnen, ihre günstigen anlagen zum besten des staates zu verwerthen. Dagegen wird der folgende infinitiv εθέλειν für den gedankengang entbehrlich und ist wahrscheinlich durch die schuld eines gedankenlosen abschreibers in den text gekommen. Die partikel zai, welche Stallbaum nach Heindorfs vorgang vor olos aufgenommen, ist entschieden überflüssig und fehlt auch in der Züricher ausgabe. Aber őtt ist vor of τοιούτοι wahrscheinlich zu wiederholen. Das bedürfniss nach einem zweiten adverb, z. b. χαλώς vor χοσμίως macht sich zwar bei einer rücksicht auf die symmetrie der satzglieder fühlbar, findet jedoch in der form des überlieserten textes keinen anhaltepunkt: unverkennbar ist der gegensatz zwischen ήσυχία und δξύτης, βεβαιότης und τὸ βέβαιον έξοίχεται. Danach würden die worte lauten: ὅτι οὖκ ἐθέλουσιν αμα φύεσθαι και νεανικοί και μεγαλοπρεπείς τας διανοίας οίοι [καλώς καί] κοσμίως μετά ήσυχίας καὶ βεβαιότητος ζην, άλλ' δτι οί τοιούτοι χ. τ. λ.

P. 504 B. Ἐλέγομέν που, ὅτι ὡς μὲν δυνατὸν ἢν χάλλιστα αὐτὰ κατιδεῖν ἄλλη μακροτέρα εἴη περίοδος, ἢν περιελθόντι καταφανῆ γίγνοιτο, τῶν μέντοι ἔμπροσθεν προειρημένων ἑπομένας ἀποσείξει οἰόν τε εἴη προςάψαι. Das ist die lesart der codd. Paris., Vat. Θ, Ven. II und anderer. Das komma, welches die vulgate hinter κατιδεῖν setzt, hat Stallbaum getilgt. Madvig (Adv. crit. p. 426) verwirft ἢν als sinnstörend für die wendung ὡς δυνατὸν κάλλιστα, deutet aber durch seine übersetzung: ad ea quam pulcherrime conspicienda selbst an, dass ein finaler gedanke erwartet wird. Deshalb schlage ich vor zu lesen: ὡς μὲν δυνατὸν ἢ κάλλιστα αὐτὰ κατιδεῖν, ἄλλη κ. τ. λ., mit beibehaltung des komma der vulgate.

P. 511 A. Τοῦτο τοίνυν νοητὸν μὲν τὸ εἶδος ἔλεγον, ὑποθέσεσι δ' ἀναγκαζομένην ψυχὴν χοῆσθαι περὶ τὴν ζήτησιν αὐτοῦ,
οὐκ ἐπ' ἀρχὴν ἰοῦσαν, ὡς οὐ δυναμένην τῶν ὑποθέσεων ἀνωτέρω
ἐκβαίνειν, εἰκόσι δὲ χρωμένην αὐτοῖς τοῖς ὑπὸ τῶν κάτω ἀπεικασθεῖσι καὶ ἐκείνοις πρὸς ἐκεῖνα ὡς ἐναργέσι δεδοξασμένοις τε
καὶ τετιμημένοις. Stallbaum bezeichnet mit recht die stelle als
locus perobscurus. Die schwierigkeit liegt in den worten αὐτοῖς

τοῖς ὑπὸ τῶν κάτω ἀπεικασθεῖσι. Die ὑποθέσεις sollen sich offenbar zu dem νοητὸν είδος wie die abbilder und schatten zu den dingen der erscheinungswelt verhalten und können daher selbst als ελκόνες des wahrhaften seins oder der αλήθεια auf dem gebiete des wissens bezeichnet werden. Daraus ergiebt sich die nothwendigkeit, zunächst αὐταῖς anstatt αὐτοῖς zu schreiben, weil es sich unbedingt auf ὑποθέσεις bezieht. Der sinn muss sein: die hypothesen werden für das wahre gehalten und sind es doch in wirklichkeit nicht, ähnlich den abbildern, welche man von dingen der erscheinungswelt hat, abbildern von einer so täuschenden ähnlichkeit, dass sie für die wirklichen dinge gehalten werden können. Dieser vergleich rechtfertigt die annahme, dass zwischen avrais und dem folgenden τοῖς ein ὁμοίως ausgefallen ist, so dass, wenn man ausserdem noch das konstruktionswidrige ὑπό in ἀπό verändert, die worte lauten: ώς οὐ δυναμένην τῶν ὑποθέσεων ἀνωτέρω ἐχβαίνειν, ελκόσι δε χρωμένην αὐταῖς ὁμοίως τοῖς ἀπὸ τῶν κάτω άπειχασθείσι και έχείνοις πρός έχείνα ώς έναργέσι δεδοξασμένοις τε καὶ τετιμημένοις. Es bedarf schliesslich wohl keines besonderen beweises, dass mit ἐκείνοις nur die abbilder (τὰ ἀπεικασθέντα), mit πρὸς ἐχεῖνα nur die dinge der erscheinungswelt (τὰ χάτω) gemeint sein können.

Ρ. 525 Β. ΤΩν ζητουμεν άρα, ώς ἔοικε, μαθημάτων αν είη. πολεμικώ μεν γαρ δια τας τάξεις αναγκαίον μαθείν ταύτα. φιλοσόφω δε διά τὸ τῆς οὐσίας άπτέον είναι γενέσεως έξαναδύντι ή μηδέποτε λογιστικώ γενέσθαι. Die zu anfang dieser stelle erwähnten μαθήματα sind die kurz vorher genannten λογιστική τε καὶ ἀριθμητική, die auch als ἀγωγὰ πρὸς ἀλήθειαν bezeichnet sind. Störend in der konstruktion ist ohne zweifel der infinitiv etval und seine entfernung wünschenswerth, zumal da wohl niemand darauf dringen wird, διὰ τὸ ἀπτέον εἶναι zu konstruiren. Zu ἀπτέον ist natürlich das objekt aus dem vorhergehenden ravra zu ergänzen. Ausserdem ergiebt sich aus der stellung von avayzaiov, dass die mit φιλοσόφω δέ beginnenden worte nicht mehr davon abhängen, und es erfordert der sinn, auf den philosophen einen andern ausdruck als den der zwingenden nothwendigkeit in anwendung zu bringen. Von diesen voraussetzungen ausgehend würde man freilich die letzten worte η μηδέποτε λογιστικώ γενέσθαι konstruktionslos finden, während doch der gedankengang den abschluss erfordert, dass bei einer nichtbeschäftigung mit den genannten wissenschaften die möglichkeit, ein denker zu werden, für den werdenden philosophen beseitigt ist. Diese befürchtung schwindet, wenn man erwägt, wie leicht vor dem folgenden kort ein anderes έστιν = ἔξεστιν ausgefallen sein kann. Ausserdem erregt die form der negation μηδέποτε, weil von einem solchen έστιν abhängig zu denken, keinen anstoss, wenn man nur die worte in folgender form überträgt: "oder es steht dem philosophen das loos, die aussicht

bevor, niemals ein denker zu werden". Bei dieser annahme dürfte auch die bündige antwort:  $E\sigma\iota\iota$   $\tau\alpha\bar{\nu}\iota$ ,  $\xi \rho\eta$  als eine viel wirkungsvollere erscheinen.

- Ρ. 528 Α. Σκόπει οὐν αὐτόθεν, πρὸς ποτέρους διαλέγει η ού πρός ουδετέρους, αλλά σαυτού ένεκα τὸ μέγιστον ποιεί τους λόγους, φθονοῖς μην οὐδ' ἄν ἄλλω, εξ τις τι δύναιτο ἀπ' αὐτῶν Der sinn ist nach dem überlieferten texte schwer zu ermitteln; die Müllersche übersetzung sucht sich, wie öfter, mit unbeholfenheit aus der affaire zu ziehen. Sie lautet: "erwäge also sogleich zur stelle, an welche von beiden du deine worte richtest, oder ob an keine von beiden, sondern indem du vornehmlich deiner selbst wegen die untersuchung führst u. s. w." Dagegen trage ich keinen augenblick bedenken, das unpassende  $\tilde{\eta}$  ov in  $\tilde{\eta}$   $\pi$ ov zu verändern. Dann enthalten die worte das sofortige resultat der erwägung oder eine antwort im sinne des Glaukon, aber unter der voraussetzung, dass er den standpunkt des Sokrates theilt. Die übersetzung würde zu lauten haben: "ziehe also auf der stelle in erwägung, an welche von beiden du deine unterhaltung richtest; doch wohl an keine von beiden, sondern u. s. w. Die beiden klassen oder kategorien von menschen, auf welche sich Sokrates bezieht, sind in den unmittelbar voraufgehenden worten geschildert: οξς μεν οὖν ταῦτα ξυνδοκει ἀμηχάνως ὡς εὖ δόξεις λέγειν. ὅσοι δὲ τούτου μηδαμή ήσθημένοι εἰσὶν εἰκότως ἡγήσονταί σε λέγειν
- οὐδέν ἄλλην γὰρ ἀπ' αὐτῶν οὐχ ὁρῶσιν ἀξίαν λόγου ωφέλειαν. Ρ. 528 C. Εὶ δὲ πόλις ὅλη ξυνεπιστατοῖ ἐντίμως ἄγουσα αὐτά, οὖτοί τε ἄν πείθοιντο καὶ ξυνεχῶς τε ᾶν καὶ ἐντόνως ζητούμενα εκφανή γένοιτο οπη έχει, επεί και νύν ύπο μεν των πολλων ατιμαζόμενα και κολουόμενα, υπό δε των ζητούντων λόγον ουχ εχόντων καθ' ο τι χρήσιμα, όμως πρός απαντα ταύτα βία ύπὸ χάριτος αθξάνεται, και οθδεν θαυμαστον αθτά φανήναι. Obgleich die partikel  $\mu \ell \nu$  vor  $\tau \tilde{\omega} \nu$   $\pi o \lambda \lambda \tilde{\omega} \nu$  sich in den bessern handschriften nicht findet, können wir dieselbe doch schwerlich entbehren und finden sie auch von den meisten ausgaben auf grund der lesart einiger, wenn auch weniger guter manuscripte aufgenommen. Dass ferner der sinn und die folgerichtigkeit des gedankens ein particip zu den worten  $\delta \pi \delta \delta \delta \epsilon \tau \omega \nu \zeta \eta \tau o \dot{\nu} \tau \omega \nu$  verlangt, ist sowohl von Stallbaum als auch von Madvig (l. c. 427) erkannt, aber die art, wie beide dem übelstande abzuhelfen suchen, ist keine glückliche zu nennen. Denn beide wollen das particip χολουόμενα auf ὑπὸ τῶν ζητούντων bezogen wissen und zwar Stallbaum, indem er καὶ κολουόμενα vor ὅμως setzt, Madvig, indem er dieses particip an seiner stelle belässt, dagegen  $\mu \ell \nu$  und  $\delta \ell$  beseitigt. Es ist klar, dass die haltung der forschenden den propädeutischen wissenschaften, z. b. der geometrie gegenüber nicht dieselbe sein kann wie die des ungebildeten grossen haufens, dass sie nicht sowohl verachtung und opposition, als nachlässigkeit und selbstüberschätzung verrathen,

wenn sie den nutzen und die tragweise jener wissenschaft übersehen, unterschätzen oder der leitung eines besonnenen meisters muthwillig sich entziehen, wie sich auch aus den unmittelbar voraufgehenden worten: ὅτι δὲ οὐδεμία πόλις ἐντίμως αὐτὰ ἔχει, ἀσθενῶς ζητεῖται, χαλεπὰ ὄνια, ἐπιστάτου δὲ δέονται bis μεγαλοφονούμενοι ergiebt. Deshalb dürfte es sich empfehlen, zwischen χρήσιμα und ὅμως das particip ἀμελούμενα einzuschalten.

P. 585 C. Τὸ τοῦ ἀεὶ ὁμοίου ἐχόμενον καὶ ἀθανάτου καὶ ἀληθείας, καὶ αὐτὸ τοιοῦτον ὄν καὶ ἐν τοιοῦτος γιγνόμενον, μᾶλλον εἶναί σοι δοκεῖ, ἢ τὸ μηδέποτε ὁμοίου καὶ θνητοῦ bis Οὐδαμῶς. Die bemerkungen, welche Madvig (l. c. 432) zu dieser stelle macht, sind meist richtig und treffeud, z. b. dass in den letzten worten vor ἀεὶ ὁμοίου ein τοῦ hinter οὖν nothwendig sei und dass ein solches τοῦ auch vor μηδέποτε ὁμοίου erfordert werde. Aber es durfte nicht unerwähnt bleiben, dass diese letztere konjektur bereits von F. Ast gemacht sei und dass zu τὸ τοῦ μηδέποτε ὁμοίου καὶ θνητοῦ das particip ἐχόμενον aus dem anfang des satzes ergänzt werden müsse.

Rudolstadt.

Liebhold.

### 19. Die anapästen im Stichus des Plautus.

Der anfang von Plautus Stichus ist dem versmasse nach auf das verschiedenste behandelt worden. Man hat die zeilen bald gegen die handschriften verlängert, bald zum theil nach A zum theil eigenmächtig verkürzt und dabei bald choriamben bald trochäen bald ionici a maiore bald iamben mit hinkenden oder syncopirten ausgängen v v v oder ähnlichen wie v v v zu stande gebracht. Der umstand, dass in diesem eingange sich eine ganze reihe richtiger anapästischer zeilen mit vielen auflösungen findet, über welche wenig oder gar nicht gestritten wird, das vorhandensein einiger zum theil schon von Studemund erkannter parömiaci mit auflösung der letzten betonten länge und einiger vor mir von Christ Metr. 296 bemerkter, wie ich glaube, sicherer katalektischer prosodiaci ähnlicher art überzeugt mich, dass wir hier einen nicht undeutlich an Euripides erinnernden, im wesentlichen anapästischen zwiegesang vor uns haben. Die an gebet und beschwörung erinnernden prosodiaci (s. Christ Metr. a. o.), der eifer der anapästischen akatalektischen dimeter meist ohne diäresen, der schmerz der parömiaci, diese alle mit den zum theil gehäuften und unerwarteten auflösungen, die parömiaci gegen ende, die dimeter zum schluss der rede, hier und da der versuch ruhiger und gefasst in iamben zu sprechen, welcher aber kaum für drei worte anhält: diese malung bewegter gemüther namentlich von frauen kennen wir

bei keinem so als bei Euripides, und Plautus muss es mit oder ohne vermittelung von ihm und keinem anderen haben. Man vgl. m. Abh. de Eur. vss. anap. 7 und m. Tanzk. des Eur. 32. Nur dass der katalektische prosodiacus mit einem anapaestischen monometer und mit iamben zu einer zeile vereinigt wird, scheint Plautus nicht von Euripides zu haben, und wiederum theilt er nicht mit jenem die häufung der spondeen.

Ich schreibe den eingang des Stichus so her, dass ich das wenige iambische — einige versanfänge — zwischen wagerechte

striche setze; alles übrige ist anapästisch.

5

PH. Credo égo miseram fuissé Penelopam, Soro(r), suo éx animo, quae tám diu vidua Viro suó caruit: nam nós eius animum

— De nóstris factis nóscimus, — quarúm uiri hi(n)c absunt

- Quorúmque nos negótiis abséntum ut es(t) aequm
- Sollicitae noctes et dies sóro(r) sumu(s) semper.
- Nostrum ófficium nos facere aecumst **P**. Neque ((id)) mági(s) facimus quam nós mone(t) pietas. - Sed hi(c) méa soror adsí[de|dum: - multa volo tecum

10 — Loquí de re viri. — PH. Salvé[re]ne, amabo?

- Speró quidem e(t) volo: sed ho(c) sóro(r) crucior **P.** Patre(m) túo(m) meu(m)que adeo uníce qui unus Civíbus ex omnibu(s) próbu(s) perhibetur Eum núnc improbi uiri o(f)fício uti:
- 15 Viri(s) quí tantas abséntibu(s) nostris Facit íniurias immérito, Nos áb eis abducére volt. Hae rés vitae me, sóro(r), saturant, Hae míhi dividiae et sénio sunt.
- 20 PH. Neu lácruma, soro(r), neu túo id animo Fac quód tibi tuo(s) pate(r) fácere minatur. Spes ést eum melius fácturum. Novi égo il(l)um: ioculo istaéc dicit Neque il(1)é sibi mereat Persarum
- **25** Montés qui esse aurei pérhibentur, Uti (i)stúc faciat quod tú metuis. Tame(n) sí faciat minime írasci Dece(t) néque id immerito evéniet. Nam víri nostri domo ut ábierunt
- Hic tértius annus. P. Ita út memoras **30** Quom ipsi ínterea vivánt valeant, Ubi sint, quid agant, ecquid agant, Neque párticipant nos néque redeunt.
- PH. An id doles, soror, quia il(l)i suam o(f)ficium 35 Non cólu(nt) quom tuo(m) facis? P. Ita pol.
  - PH. Tace sís, cave sis audiam ego istuc

Cave pósthac ex te. P. Nám quid iam?
PH. Quia pól meo animo omnis sápientis
Suom o(f)fícium aecumst colere ét facere.

Quam ob rem égo te hoc soro(r) tametsi és maior Moneo ut tuo(m) memineris ófficium. Et si illi improbi sint átque aliter Nos fáciant quam aequmst, táme(n) pol Ne quid magi(s) simul ((omnibus)) obnixe opibus

Nostrum ófficium meminisse decet.

P. Place(t): táceo. PH. At memineri(s) fácito.

Ueber die bezeichnung der personen gebe ich keine rechenschaft, da sie in den handschriften theils ganz theils mehrfach fehlt, theils offenbar verwirrt ist. Durch doppelte runde klammer bezeichne ich in den handschriften sich findenden fremden zusatz: so scheint 44 entweder omnibus oder obnize und 8 id entbehrlich und störend. Durch die einfache runde klammer bezeichne ich einzelne buchstaben, welche Plautus entweder noch nicht schrieb (vgl. Marco, dede auf inschriften) oder nicht gesprochen wissen wollte (vgl. tibei, situst als pyrrhichii gemessen in inschriftlichen versen). Die abtheilung der zeilen in B ist durchweg beibehalten. 7, 8 sind in A in ihre zwei hälften zerlegt; doch darf man nicht folgen, denn 13 und 15 hat auch A die theilung nicht und der erstere würde widerstreben. 1-3, 8, 13, 15 akatalektische anapaestische dipodie und hyperkatalektische anapaestische dipodie (oder katalektische anapaestische tripodie oder katalektischer prosodiacus). Derselbe katalektische prosodiacus steht auch als schluss zu iambischen anfängen, einem akatalektischen dimeter in 4, 5, 9, einer akatalektischen tripodie 6, 10, 34. Christ a. o. lässt 6 aus einem iambischen dimeter (tetrapodie) und dem mit einer kürze (anc.) anhebenden prosodiacus bestehen; dem widersetzen sich aber 10, 34, und zwar 10 gänzlich und 34 müsste in der mitte einen (sonst hier nicht vorkommenden) hiat haben. Doch könnte 11 diese messung empfehlen. Anapaestische akatalektische dimeter 7, 11, 12, 14, 18, 19, 20, 22—27, 29—31, 33, 36—42, 44, 45. Parömiaci 16, 17 (beide mit Studem. Cant. 22) 28, 32, 35, 43, 46, alle mit auflösung der letzten betonten silbe.

V. 1 stellt Christ a. o. um Penélopam fuisse. 2 zu soro(r) s. Büchel. Lat. decl. 7, m. Pr. lat. o. 165. 4 zu hi(n)c vgl. 321 istinc und a. o. 134. Ebenso liest und misst den vers Christ. 5 haben BCD est vor aequm (aequum) A hinter aequom und davor .t.ut, woraus Ritschl ita ut machte. Das t der dritten person ist bekanntlich oft zu streichen, weshalb 325 potis zu corrigiren nicht nöthig. 10 salvene Hss.; die alte verbesserung salvaene ist undeutlich, der inf. aber passt für sinn und vers und in vielen handschriften kehrt dieser fehler wieder, die kurze infinitivform statt der längeren. 11 ist das kurze et in der position hart aber in

anapästen nicht unerhört; eine andere auskunft ist berührt, auch könnte man durch einschiebung helfen. 18 Hae BCD haec A (und 24 ebenso), mi BCD me A, 19 A mihi. 26 CD ut B uti. 27 A tametsi, was nicht auf tam führt, sondern auf tame woraus die übrigen tamen machten: vgl. 43 A tam BCD tamen, wo der schluss des paröm. auf das richtige hinweist. 30 tertius hss., was soviel als tertius est. 35 A quom tu tuum CD cum tuum B quom tuum. 38 ist e sowenig in meo eine silbe als i in mieis in der inschrift des prätors Cn. Cornelius Scipio, vgl. 2 suo ex. 44 BCD simul A sit.

Gegen diese schwermüthig unruhigen anapästen der frauen bilden einen hübschen gegensatz die übrigen, welche sich im Stichus noch finden, die echten verse des lustspiels, der sturm des gierigen parasiten auf die verschlossene thüre, welcher sich bald legt und der entsagung platz macht. 309 R.

Aperite atque adproperate, fores facite ut pateant: removete moram.

Nimis haéc res sine curá geritur: vide quám dudum hic asto ét pulto.

Somnone operam datis? experiar fores an cubiti an pede(s) plus valeant.

Nimi(s) véllem hae fores eru(m) fúgissent ea caúsa ut haberent mánum.

Deféssus sum pultándo. Hoc póstremum est vobís.

315 GE. Ibo átque hunc compelló.
Salvós sis. PI. Et tu sálve.

GE. lam tú piscator fáctus? Pl. Quam prídem non edísti?

GE. Unde is, quid fers, quid féstinas?

320 Pl. Tua quód nil refert, né cures.

GE. Quid (i)stinc ine(st)? Pl. Quas tu víde(s) colubras.

GE. Quid tam iracundus? Pl. Si in te Pudor adsit non me appélles.

GE. Possúm scire ex te vérum?

325 Pl. Potes(t): hodie non cenabis.

312 FZ malum, daher Hermann malum magnum; ABCD manum, was besseren sinn als malum giebt: ich wollte die thüre wäre entlaufen, damit sie es gut hätte, ich sie nicht schlüge. 314, 15 als tripodie nicht unpassend; nur A hat compellabo. 318 AFZ edisti, BCD dedisti, als comp. von edo vielleicht haltbar: vgl. Men. 78 detergeo. 321 nur A istic, s. o. zu '4.

Berlin.

H. Buchholtz.

# B. Auszüge aus schriften und berichten der gelehrten gesellschaften sowie aus zeitschriften.

Sitzungsberichte der philosophisch-philologischen und historischen classe der kön. bayer. akad. d. wiss. zu München. 1872. P. 213-221. Nekrolog auf Immanuel Bekker von Halm. — P. 226—230. Nekrolog auf Georg Gottfr. Gervinus von Döllinger. — P. 230— Nekrolog auf G. Grote von Döllinger. — P. 305-346. Ohlenschlager, über die in der letzten zeit gemachten ausgrabungen römischer antiquitäten in Regensburg (nebst revision einiger früher schon publicirter inschriften). — P. 405—453. Moritz Schmidt, die taktmasse einiger olympischen oden Pindars. Es sind die 4te, 5te, 2te, 9te, 14te olympische und die 2te pythische qde, welche hehandelt werden. - P. 519-536. Brunn, archäologische mis-1. Das dorische felsengrab bei Nacoleia in Phrygien mit einer verurtheilung des Texierschen werkes über Kleinasien. 2. Zur interpretation des Harpyienmonumentes von Xanthos. 3. Der Strangford'sche jüngling, ein werk der äginetischen schule. thron des Asklepios zu Epidauros, verglichen mit zwei terracottareliefs aus Melos im brittischen museum. — P. 538-560. Wilhelm Meyer, eine sammlung von sentenzen des Publilius Syrus. — P. 721 — 750. Sandreczki, ein kleiner beitrag zum studium der neugriechischen sprache in ihren mundarten.

Daselbst. 1873. P. 1—48. Wecklein, der areopag, die epheten und die naukraren. Gründliche behandlung einestheils der bisherigen ansichten über die athenischen blutgerichtshöfe, das drakontische blutgesetz, Solons betreffende gesetze, anderentheils der bestimmung und kennzeichnung des alten athenischen staatsrechts. Die hauptresultate fasst er am schlusse zusammen: bis auf Solon haben bie könige und die archonten mit den naukraren die regierung von Athen geführt; je mehr die monarchische gewalt sich minderte, um so höher stieg der einfluss und die wirksamkeit des aristokratischen rathes der naukraren. Neben den naukraren standen die kolakreten als schatzmeister. Die civilgerichtsbarkeit übten die archonten, den blutbann die epheten. Aus uralter zeit hatten die vier phylenkönige eine gewisse gerichtsbarkeit bewahrt, jedoch nur von ceremonieller bedeutung.

Daselbst. 1874. Bd. 2. Heft 3. P. 185—227. Christ, die topographie der trojanischen ebene und die homerische frage. — Nach einer schilderung der ebene selbst und einer bestimmung der heutigen flüsse im verhältniss zu den homerischen namen wird die lage Trojas erörtert. Die ansicht über Bunarbaschi und den Balidagh ist nicht haltbar. Dagegen sprechen ausser den ausgrabungen Schliemanns auch viele stellen der Ilias für Hissarlik. — Allein eine anzahl von angaben Homers lassen sich auch mit Hissarlik nicht in ein-

klang bringen; auch das schiffslager der Griechen erscheint nach seiner lage an mehreren stellen der Ilias verschieden gedacht. — So nimmt der verf. die theorie Wolfs zu hülfe und meint, die dichter der verschiedenen gesänge hätten sich die stätte des alten Troja an verschiedenen orten gedacht. Der aufsatz ist mit zahlreichen anmerkungen und einem kärtchen versehn. — P. 243—253. A. Spengel, Deutsche unarten in der aussprache des lateinischen. — Der verf. spricht von der falschen aussprache des c vor e und i (wie z), des ti als zi vor vokalen im inlaute, des sch, ch, ph, th, des ei und eu, die stets getrennt zu sprechen sind, ferner von der betonung der wörter namentlich bei antretender enclitica und fordert schliesslich ein strenges beobachten der quantität der silben in der aussprache.

Daselbst. 1875. Bd. 2. (Supplement-)heft 3. P. 1-88. Mordtmann, Neue beiträge zur kunde Palmyras. Der verf. giebt eine beträchtliche anzahl theils neu verglichener theils noch nicht edirter inschriften, thousiegel, münzen, endlich einen überblick über die schicksale Palmyras seit der eroberung durch Aurelian. -Heft 4. P. 375 — 393. Bursian, Ueber die tendenz der vögel des Aristophanes. Mit zurückweisung anderer ansichten sieht der verf. in der komödie ein stück entschiedener tendenzpoesie, in welchem der dichter gewisse verhältnisse der gegenwart im poetischen gewande vorführt. Die hauptperson Peithetäros ist nämlich der typus der abenteuerlichen projectenmacher und politischen gründer, die damals in den hetärien das grosse wort führten, Euelpides repräsentirt eines der untergeordneten mitglieder dieser clubs, die jenen führern die grosse menge gewinnen halfen. Der chor der vögel stellt die Athener dar in ihrer flatterhaftigkeit und gedankenlosigkeit, wie sie namentlich in den volksversammlungen zu tage trat. Zur wahl grade dieser maske hat nach Bursian vielleicht auch ein sprachliches moment mitgewirkt, da ausdrücke wie πτερούν, πέτεσθαι, πεποτήσθαι damals in Athen modeausdrücke waren, um die schärmerische aufregung des gemüthes für irgend etwas zu bezeichnen; eine ansicht die der verf. namentlich aus vv. 1436 — 1445 des stückes zu erweisen sucht. Der glückliche ausgang des tollen unternehmens in dem stücke beweist aber keineswegs, dass der dichter mit jenen theorien einverstanden war, sondern seiner ironie genügte es, wie in den Ekklesiazusen, durch einfache darstellung des verkehrten die tollheit desselben zur anschauung zu bringen.

Sitzungsberichte der kais. akad. d. wiss. philos.-histor. classe LXVIII, 3. (Wien 1871). P. 271—382. Schenkl, studien zu den Argonautica des Valerius Flaccus. Nach ausführlichen untersuchungen über die persönlichkeit des dichters (eines provinzialen aus Spanien), die zeit der abfassung des gedichtes (um 71 n. Chr.), den zustand, in welchem dasselbe uns hinterlassen ist (als unvol-

lendetes epos), dann über die benutzung des gedichts durch Statius und Silius Italicus, über die vorhandenen codices und deren werth, namentlich über den ältesten derselben, den Vaticanus, werden im 4ten abschnitte einzelne verderbte stellen besprochen und deren verbesserung versucht (s. d. verzeichniss derselben p. 380-382), auch auf p. 371 - 378 ein verzeichniss der stellen gegeben, worin Valerius den Vergil nachgeahmt hat. - P. 383 - 468. Hartel, Homerische studien. Es wird namentlich nur die verlängerung kurzer schlusssilben in homerischen versen behandelt. — P. 471-638. Reifferscheid, Bibliotheca patrum Latinorum Italica IV. Die bibliotheken Piemonts. 1. Die universitäts-bibliothek in Turin: Ambrosius, Augustinus, Benedictus, Boethius, Caesarius, Cassianus, Cassiodorus, Cerealis, Conciliorum acta, Cyprianus, Gregorius magnus, Hieronymus, Origenes, Sedulius, Vitae patrum. 2. Die bibliothek der hofarchive in Turin: Lactantius. 3. Die bibliothek des domcapitels in Vercelli: Augustinus, Boethius, Cassianus, Cassiadorus, Clemens, Conciliorum acta, Eugippius, Eusebius, Gregorius magnus, Hieronymus, Isidorus, Orosius. 4. Die bibliothek des domcapitels in Jvrea: Augustinus, Conciliorum acta, Gregorius magnus, Hieronymus. 5. Die bibliothek des domcapitels in Novara: Augustinus, Conciliorum acta, Eusebius, Gregorius magnus, Isidorus.

Daselbst. LXIX. (Wien 1871). P. 31 — 35. M. Cetius Faventinus von Jos. Haupt. Es ist dies der name eines schriftstellers über architectur, der verfasser der Epitome Vitruvii. —

Daselbst. LXX. (Wien 1872). P. 189 — 244. Horawitz, Beatus Rhenanus, ein biographischer versuch.

LXXI. (Wien 1872). P. 5-168. Reifferscheid, Bibliotheca Patrum Latinorum Italica. Die bibliothek von San Marco in Venedig: Augustinus. - Die bibliotheken von Florenz, Laurentiana: Alcimus Avitus, Boethius, Hieronymus, Origenes, Orosius; — Riccardiana: Augustinus. — Bibliotheca Nazionale, früher Borbonica in Neapel: Cassiodorus, Hieronymus. - Bibliothek von La Cava: Isidorus. — Bibliothek von Monte Cassino: Ambrosius, Augustinus, Boethius, Cassianus, Cassiodorus, Cyprianus, Didymus, Eucherius, Eugippius, Eusebius, Fastidius, Gregorius magnus, Hieronymus, Joannes diaconus, Josephus, Isidorus, Juvencus, Leo magnus, Maximus, Origenes, Orosius, Paterius, Philippus, Prosper, Prudentius. — P. 227 — 310. Hartel, Eutropius und Paulus Diaconus (auch über die griechischen übersetzungen des Eutropius). — P. 317-332. A. Conze, über griechische grabreliefs (mit 2 tafeln). - P. 335-356. Kenner, über eine griechische inschrift aus Erythrae (eine 60 zeilen lange inschrift in äolischem dialekt, vermuthlich von den Mitylenaeern gesetzt). - P. 357 - 413. Kenner, über die römische reichsstrasse von Virunum nach Ovilaba und über die ausgrabungen in Windisch-Garsten. I. Die strasse von Virunum nach Oyilaba. — P. 419—434. Vahlen, über eine

stelle in Aristoteles' schrift von der seele (III, 6). — P. 437—450. Hößer, abhandlungen aus dem gebiete der alten geschichte. VI. Die construction der römischen geschichte. — P. 643—690. Horawitz, des Beatus Rhenanus literarische thätigkeit in den jahren 1508—1531. Jugendwerke. Seneca's Ludus. Encomium calvicie. Die editionsthätigkeit von 1518—1521. Die Tertullian-ausgabe. Die Vellejus-edition. Die Autores historiae ecclesiasticae. Die Plinius-emendation. — P. 695—763. Phillips, die wohnsitze der Kelten auf der pyrenäischen halbinsel.

Daselbst. LXXII. (Wien 1872). P. 5-54. J. Vahlen, über ein capitel aus Aristoteles' politik. Es ist das erste capitel des 7ten buches der aristotelischen politik, dessen paraphrase der verf. die grammatischen, kritischen, exegetischen fragen, wie sie sich bieten, in der form eines commentares hinzufügt. — P. 323—376. Horawitz, des Beatus Rhenanus literarische thätigkeit in den jahren 1530—1547. Die Res Germanicae, die Tacitus-ausgabe, die Livius-ausgabe, die einleitung zum Origenes und kleinere schriften, die Erasmus-biographie. — P. 563-—586. Büdinger, zur egyptischen forschung Herodot's. Die paragraphen sind überschrieben: 1. gesammtanlage des werkes. 2. Charakter des zweiten buches. 3. Zeit der egyptischen reise. 4. Die liste der könige. 5. Die äthiopische dynastie. 6. Die pyramiden-könige.

Daselbst. LXXIII. (Wien 1873). P. 221—250. A. Conze, zur geschichte der anfänge griechischer kunst. Eine weiterführung und ausdehnung der untersuchung in der abhandlung vom febr. 1870 auf italischen boden, zugleich eine abwehr der angriffe von Churchill Babington, Sidney Colvin und Lindenschmit.

Daselbst. LXXVII. Wien 1874. P. 5 - 30. blosich, das imperfect in den slavischen sprachen. Der verf. bespricht die entstehung des imperfects: er führt dabei einerseits formen wie pletchu auf das praesensthema, plete, zurück (formen wie pleteahu sind als erweiterungen zu betrachten), während eine andere art der bildung, wie in goreahu nicht auf das praesensthema (gori), sondern auf das infinitivthema (gorê) zurück-Es folgt dann eine besprechung der bindevocale vor den dualendungen ta und te und endlich ein überblick über die bisherigen erklärungsversuche der betreffenden sprachform durch Dobrovsky, Kopitar, Bopp und Fr. Müller. — P. 293—98. len, wo stand die verlorene abhandlung des Aristoteles über wirkung der tragödie? — Aristoteles stellt in der politik 8, 7 bei dem begriff der κάθαρσις eine genauere erörterung desselben εν τοῖς περί ποιητικής in aussicht. Dies versprechen finden wir in den uns erhaltenen schriften des Aristoteles nicht erfüllt; denn in der poetik c. 6, wo der begriff berührt wird, fehlt sowohl eine erklärung des terminus als eine erläuterung des processes, den er bezeichnet. Dass aber Aristoteles dennoch jenes versprechen erfüllt hat, sehen wir aus Proklos, der in seinem commentar zu Platons Politeia sichtlich noch eine andre darstellung des Aristoteles als die uns bekannten benutzt hat. Gegenüber nun der ansicht von Rose, der das zengniss des Proklos unter die fragmente der schrift moi ποιητών reiht, und der von Heitz, der die erfüllung jenes versprechens an einer späteren, jetzt verlorenen stelle der politik selbst vermuthet, meint Vahlen, die genauere erörterung der Katharsis habe dennoch in der Poetik stattgefunden. Aber sie stand nicht etwa hinter der definition der tragödie (c. 6), wo sie nicht nothwendig war, auch nicht hinter der erörterung der tragischen fabel (c. 14), wo nichts das fehlen eines grössern abschnitts verräth. Es ist vielmehr wahrscheinlich, da ein zweites uns verlorenes buch der Poetik das wesen der komödie behandelte, dass erst nach der theoretischen abhandlung beider dramatischer gattungen jene frage von Aristoteles erörtert wurde. — P. 363 — 429. Otto Hirschfeld, Epigraphische nachlese zum Corpus Inscriptionum Latinarum vol. III aus Dacien und Moesien. Nach einer lehrreichen abhandlung über die geschichte der provinz Dacien, ihre bedeutung als militärgrenze seit Trajan, ihre colonisation und ihre verwaltung giebt der verf. als ergebniss einer reise von 1873: 60 inschriften aus Klausenburg, Torda, Maros-Ujvár, Koslárd, Karlsburg, Zalatna, Abrudbanya, Veczel, Sarmizegethusa, Kavansebes, Bukarest (von hier auch drei griechische inschriften), Belgrad; ferner sechs ziegelinschriften, desgl. von der legio XIII gemina, leg. V Macedonica, leg. XI Claudia und VII Claudia, Cohortenstempel, inschriften auf lampen; endlich berichtigungen zu den im Corp. inscr. lat. vol. III publicirten inschriften aus Dacien und Mösien, wo besonders beachtung verdient die erörterung von Benndorf über nr. 1699, die auf den bau der via Trajana bezügliche inschrift gegenüber Orsova.

Zeitschrift des vereins für hessische geschichte und landeskunde. Neue folge. Bd. 6, heft 1—3. Kassel 1875 und 1876. P. 139—200. Albert Wehrhahn, Hessisch-Oldendorf und seine schlachtfelder. In dieser arbeit findet sich p. 163—189 eine eingehende besprechung über die schlacht auf dem Idistavisus-felde. (16 n. Chr.). Nach einem überblick über die reichhaltige literatur, die dieser stoff behandelt, wird zunächst die lage des schlachtfeldes besprochen; der verf. findet dasselbe bei dem heutigen Oldendorf. Der von Tacitus An. II, 12 erwähnte Herculeswald (silva Herculi sacra) ist auf dem heutigen Hohenstein zu suchen. Unter den verschiedenen deutungen des namens Idistavisus verdient beachtung: id is stau wis (stauwiese, von dem stauen der weser). Endlich giebt der verf. eine anschauliche schilderung von dem gange der schlacht im engen anschluss an den bericht des Tacitus und mit bezeichnung der positionen nach den jetzt dort gelegenen ortschaften.

Verhandlungen des historischen vereins für Niederbayern. XVII.bd. Landshut 1873. P. 185—205. J. Spanfehlner, zusammenstellung

der wichtigsten überreste römischer cultur in Niederbayern, mit besonderer beziehung auf die via consularis im süden der Donau von Celeusum über Reginum bis Bojodurum und auf den alten strassenzug von Turum über Jovisura ad castra. — Der verf. weist den gang der strassen in den angegebenen richtungen nach, mit berücksichtigung des Itinerarium Antonini und der Tabula Peutingeriana; den ort Jovisura findet er in der Strassburg unterhalb Schönbrunn bei Landshut. — Zu anderem resultate gelangt p. 206—257 J. N. Seefried, das municipium Jovisara (Jovisura) auf den gefilden von Niederschärding, Weihmörting und Sulzbach a. S. ein beitrag zum verständnisse des Itinerarium Antonini Augusti. — Ein weiterer beitrag zur feststellung der alten Römerstrassen findet sich p. 299 — 316 von Braunmüller, nachträge zu Natternberg I (p. 3 des bandes) und namentlich genauere nachforschungen über unsere Römerstrassen.

Zeitschrift des historischen Vereins für Schwaben und Neuburg. Zweiter jahrgang. 1. heft. Augsburg 1875. P. 172. Baumann, die alemannische niederlassung in Rhaetia secunda. — Während die Alamannen in die Agri decumates als eroberer eindrangen und alles römische wesen vernichteten, kamen sie, und zwar in etwas späterer zeit, nach Rhaetien als friedliche ansiedler, neben welchen die romanischen elemente ruhig fortbestanden. Der verf. zeigt dieses für Rhaetia secunda an 15 ortsnamen, die römischen ursprungs sind, sowie aus den benennungen mehrerer kleiner gewässer, die gleichfalls ihre antiken namen festgehalten haben. — Die abhandlung bespricht dann die weiteren schicksale der alemannischen bevölkerung unter Odoaker und Theodorich dem Grossen. — Sonst bietet das heft nichts philologisches.

Berichte über die verhandlungen der kön. sächs. gesellschaft der wiss. zu Leipzig. 1872. P. 1—28. Hultgren, statistische untersuchungen des distichons. — P. 29—90. Voigt, über das römische system der wege im alten Italien. Ein beitrag zur römischen rechtsgeschichte.

Mittheilungen des historischen vereins für Steiermark. Heft 22. Graz 1874. — Ohne philologisch interessanten inhalt.

Jahrbücher des vereins von alterthumsfreunden im Rheinlande. Heft LII. (Bonn 1872). P. 1—38. Wilms, alterthümer der umgegend von Duisburg. Weit mehr germanisches als römisches.—P. 39—48. von Reumont, das denkmal des Q. Sulpicius Maximus an Porta Salara in Rom. Das denkmal, 1871 gefunden, ist dem in dem poetischen wettkampfe der capitolinischen spiele im j. 94 n. Chr. rühmlich bestandenen 11 jährigen sohne eines freigelassenen gewidmet und giebt auch die griechischen stegreifverse des knaben wieder, die hier nur in deutscher übersetzung vorgeführt werden. — P. 49—61. Dilthey, Apollon und Daphne. Elfenbein-

relief in Ravenna (mit einer tafel). - P. 62 - 74. Christ, datierbare inschriften aus dem Odenwalde. 1. Fragment aus Eulbach (Brambach C. J. R. 1392), das hier Antoninus Pius (145 n. Chr.) vindicirt wird; 2. fragment aus Schlossau (Brambach 1733); 3. inschrift aus Walddüren (Brambach 1737); 4. inschrift aus Miltenberg (Brambach 1739); 5. fragment von Miltenberg (Brambach 1740). Im anhange: inschrift von Miltenberg (Brambach 1741). Die lesung aller dieser inschriften und ausserdem noch der schlossauer inschrift bei Brambach n. 1732 wird nach autopsie von dem verf. verbessert. - P. 98-102. Grienberger, bericht über die im j. 1507 erfolgte aufdeckung eines römischen grabes bei Saventhem unweit Brüssel. Aus einer handschrift der k. k. hosbibliothek zu Wien. — P. 103 — 110. Merlo, zur rheinischen epigraphik. Der verf. bespricht die inschriften von Anticaglien seiner sammlung, töpfernamen, bronce- und gemmmeninschriften, inschriften von thonlampen und näpfen. — P. 127 f. Aus'm Weerth, eine römische taschen-apotheke von elfenbein (mit einer tafel). Das merkwürdige stück befindet sich im naturhistorischen cabinet der stadt Sitten und hat früher zu einem reliquiarium gedient. ursprüngliche bestimmung zeigen die auf dem deckel befindlichen figuren des Aesculap und der Hygiea. - Auch die miscellen enthalten noch mancherlei nachrichten über römische alterthümer.

Daselbst. Heft LIII und LIV. (Bonn 1873). P. 1 — 42. Dilthey, über einige bronzebilder des Ares (mit 12 tafeln und verschiedenen holzschnitten). — P. 99 — 141. Schaaffhausen, ein römischer fund in Bandorf bei Oberwinter (mit 2 tafeln). Die hauptstücke sind ein altar mit der inschrift: DEO || INVICT || REGI PRIO BONO || COMVN., mit welcher die ofener inschrift bei Orelli-Henzen III, n. 5854 verglichen wird, und ein relief mit einem liegenden flussgotte oder Neptun. - P. 142 - 158. Becker, römische inschriften vom Mittelrhein. Es werden da 18 theils erst jetzt gefundene, theils erst jetzt bekannt gewordene inschriften aus Alzei, Bingen, Mainz, Frankfurt a. M., Heddernheim und Wies haden mitgetheilt. - P. 159 - 171. Hübner, römische alterthümer in Lothringen. Es wird namentlich über das interessante museum von Metz berichtet. — P. 172-187. Freudenberg, römische inschriften aus Rohr bei Blankenheim und aus Bonn. sind sechs mehr oder weniger gut erhaltene inschriften und einige fragmente, von denen hier berichtet wird. — P. 188 — 198. Brambach, alterthumsforschung am Oberrhein. Es gilt namentlich dem städtischen museum zu Zabern im Elsass. — P. 199-228. Düntzer, die an der ost- und nordseite des domes zu Köln entdeckten reste römischer und mittelalterlicher bauten (mit 2 tafeln). Es sind die reste zweier römischer gebäude, von denen das eine sich auf den trümmern des anderen erhob; die zerstörung des älteren derselben glaubt der verf. in das jahr 355 setzen zu dürfen

(s. Amm. Marcell. XVI, 3, 1), die des jüngeren in das jahr 451. — P. 229 — 252. Fulda, epigraphische mittheilungen aus Cleve. 1. "die Turck'sche chronik", von welcher Fulda in der stadtbibliothek zu Cleve ein exemplar gefunden. Es wird zunächst die autorität Turck's geprüft, dann danach für die Clever inschrift, welche Brambach unter den spuriis als n. 19 aufführt, völlige ächtheit in anspruch genommen, ebenso für die drei ersten zeilen von Brambach spur. n. 17; von anderen neun inschriften, die jetzt verschollen sind, werden die abschriften mit denen Brambach's verglichen. Besonders interessant ist noch die vergleichung der inschrift von Rinderen (Brambach n. 164) mit dem originale, indem daraus die interpolation des namens TIBERII bewiesen wird. — P. 261-270. Cuny-Bouvier, fund römischer kaisermünzen in der nähe von Bonn, und van Vleuten, zwei laedirte kaisermünzen (mit 1 tafel). Der fund lieferte namentlich schöne münzen von Postumus (darunter 4 unedierte), die beiden kaisermünzen sind von Hadrianus und von Constantinus. - In dem abschnitte "litteratur" wird Dederich's Julius Caesar am Rhein von Fiedler besprochen. -Auch die miscellen liefern mancherlei kleinere nachrichten über römische alterthümer am Rhein.

Revue archéologique, 1873, nr. 8. August. Desjardins: geographische bemerkungen im anschluss an die amtliche laufbahn eines legaten des unteren Pannoniens. Der verf. stellt, zum theil mit verbesserungen, die auf Suetrius Sabinus bezüglichen inschriften zusammen, giebt die von ihm verwalteten ämter an und bestimmt die eintheilungen der provinz Afrika, in einzelheiten Mommsen widersprechend, z. b. in der benennung Numidia Tripolitana, die nirgends vorkomme und in der begründung des ptolemäischen Numidiens (dazu eine karte). — Miller, griechische inschrift aus Aenos (von dem kürzlich gestorbenen Deville mitgebracht) aus der zeit nach Marcus Aurelius:

Αὐρήλιος ναύκληρος θαραπευτής τοῦ φιλαν[θ]ρώπου θεοῦ ᾿Ασκληπιοῦ. Τά σοι λεγόμενα ταῦτ[α]·
"Οτ]αν ἀποθάνης, οὐκ ἀπέθανες· ἡ δὲ ψυχή σου
... αχωρῆσαι

Der verf. ergänzt in der letzten zeile ξοπευσεν αναχωρήσαι. Von den unmittelbar folgenden wörtern ist nur αγγειον hinter αχωρήσαι noch deutlich; dahinter steht noch βωμωτονινασο und in der fünften zeile

ωσιν απέλαβες της αποδημαίς

in der sechsten zeile vielleicht

νέου ὅπου εγ.

Jubainville: der gallische Mercur. Sein gallischer name ist Visucius und er ist mit dem Ogmios des Lucan identisch. — Robiou, verhältniss des werthes des kupfers und des silbers bei den

griechischen Aegyptern. Der verf. findet, dass die silberdrachme gleich 106,5 kupferdrachmen war, nicht gleich 60 kupferdrachmen, wie Letronne (Papyrus bezüglich auf zwei flüchtige sclaven) ausgerechnet hatte. — Burnouf und Lebègue, auffindung der grotte auf Delos, vermittels deren man, nach den scholiasten zu Homers odyssee, welche fälschlich die insel Syros nennen, das solstitium feststellte (mit einem plan). Das dach über der höhle ist versehrt; im innern reste einer Apollostatue; auf einem ausgehöhlten marmorblock hat, wie drei darin befindliche löcher zeigen, die cortina gestanden, von welcher Virg. Aen. III, 92. VI, 347 die rede ist. Von der äussern ansicht und von der innern einrichtung dieses primitiven Apollotempels ist je eine zeichnung beigegeben. Auf dem plateau des Cyethus oberhalb dieser grotte ist ein andres gebäude in trümmern aufgefunden worden, mit der folgenden inschrift in mosaik aus der römischen zeit:

AIIKYNΘΙωΚΑΙΑΘΗΝΑΚΥΝΘΙΑ ΑΠΟΛΛωΝΙΔΗΟ ΘΕΟΓΕΙΤΟΝΟΟ ΑΑΟΔΙΚΕΥΟ ΥΠΕΡΕΛΥΤΟΥ ΚΑΙ ΤΩΝΕΤΑΙΡώΝ ΤΟ ΚΑΤΑΚΛΥΟ ΤΟΝΕΠΙΙΕΡΕώς ΑΡΙΟΤΟΜΑΧΟΥ ΖΑΚΟΡΕΥΟΝΤΟΟ ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ ΕΠΙΔΕ ΕΠΙΜΕΛΗΤΟΥ ΚΟΙΝΤΟΥΑΖΗ

Das κατάκλυστον ist das compluvium und Αζη scheint eine abkürzung von Asinii. Es folgt die aufzählung der gefundenen gegenstände, darunter einiger antiker todtenurnen mit menschlichen gebeinen, was der bekannten tradition zu widersprechen scheint. Darauf werden noch inschriften mitgetheilt, eine mit facsimile (die jedoch aus Amasia herrührt). Hervorzuheben sind:

1. E ΠΙΙΕΡΕϢ C ΑΡΙ C Τ ϢΝΟ C ΤΟ ΥΠΑΑΤ ο Ρο C
ΚΗΦΙ C ΙΕ Ο C ΠΟ C ΕΙ Δ ωΝΙΟ C ΠΟ C ΕΙ Δ ωΝΙΟ Υ
C ΚΑΜΒ ωΝΙ ΔΗ C ΚΑΕΙ ΔΟ ΥΧΗ C Α C ΔΙΙΚΎΝ
ΘΙ ωΙ ΚΑΙ ΘΗΝΑΚΎ ΝΘΙ Α ΤΗΝΤΡΑΠΕ
ΖΑΝΚΑΙΤΑ C C ΤΙΒΑ ΔΑ C ΚΑΙΤΑΧΡΗ C
ΤΗΡΙΑΖΑΚΟΡΕΥΟΝΤΟ C ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ
ΕΒΑΟΜΟΝΚΑΙΤΡΙΑΚΟ C ΤΟΝ

2. APXWN
\( \Delta IOTIMOC \)

3.

AXAPNEOΣE

THΣNEΣΣΟΥΑΡΙΣΤΙΟΝ

ΣΟΚΡΑΤΟΥΕΞ

ΖΑΚΟΡΕΥΟΝΤΟΣ

ΚΑΙ ΙΟ Α

Ε ΙΔΗ

AOH....EIPA ....AOHNAIO

TOX...O....

*TON* . . . . . . . . . . . .

**ΛΛΛΗΝΕΟΙΣ** 

- 5. ΒΑΣΙΛΕΛΠΤΟΛΕΜΛΙΟΝΣΩΤΗΡΑ ΒΑΣΙΛΕΩΣ ΠΤΟΛΕΜΑΙΟΥΤΟΥ ΔΕΥΤΕΡΟΥ ΕΥΕΡΓΕΤΟΥ ΑΡΕΙΟΣΠΤΟΛΕΜΑΙΟΥ ΑΛΕΞΑΝΑΡΕΥΣ ΤΩΝΠΡΩΤΩΝΦΙΛΩΝΤΟΝΕΛΥΤΟΥΕΥΕΡΙ ΈΤΗΝ ΛΙΙΚΥΝΘΙΩΙΚΑΙΑΘΗΝΑΚΥΝΘΙΑ.
- 6. ΣΑΡΑΠΙΟΝ ΖΩΤΑΛΟΥ ΑΙΓΙΛΙΕΥΣ ΙΕΡΕΥΣ ΓΕΝΟΜΕΝΟΣ ΛΙΟΣ ΚΥΝΘΙΟΥ ΚΑΙ ΑΘΗΝΛΣ ΚΥΝΘΙΑΣ ΕΝ ΤΩΙ ΕΠΙ ΠΡΟΚΛΕΟΥΣ
- 7.  $NEI\Lambda PXONT_0\Sigma \Lambda HME_0YN$   $I\Omega NO\Sigma \Theta EO\Lambda\Omega POY T_0Y \Lambda E\Omega\Sigma$   $O\Sigma HN_0\Sigma IEPOYEK II\Sigma T$   $\Lambda NY\Sigma \Lambda\Lambda$   $\Lambda IO O$

8. ΔΙΙΚΥΝΘΙΩ ΕΠΙΙΕΡΕΩΣ ΝΙΚΟΚΡΑΤΟΥ ΣΟΥΝΙΕΩΣ

9. ΙΛΟΣΤΡΑΤΟΣΦΙΛ ΑΣΚΑΛΩΝΙ ΕΝΔΗΛΩ ΥΠΕΡ ΝΠΟΛΕΩΣ ΚΑΙ ΛΙΚΟΣ ΚΑΙΤ ΠΟΣΕΙΔΩΝΙΑΣ

- 10. a. ΧΑΡΜΙΡΟΣΑΙΝΗΣΊΟΣ

  ΚΙΚΥΝΝΕΥΣΙΕΡΕΥΣΓΕΝΟΜΕΝΟΣ

  ΔΙΟΣΚΥΝΘΙΟΥΚΑΙΑΘΗΝ ΑΣ

  ΚΥΝΘΙΑΣΑΝΕΘΗΚΕΝ

  ΤΟΞΟΑΝΟΝ
  - b. . . . . . . . . . . ΟΣΚΑΙ ΔΙΟΔΩΡΟΣΔΙΙΚΥΝΘΙΩ ΚΑΙΑΘΗΝΑΚΥΝΘΙΑ

## ΕΥΧΗΝΕΦΙΕΡΕΩΣ ΔΙΟΦΑΝΤΟΥΤΟΥ ΠΑΡΝΑΣΣΟΥΚΗΦΙΣΕΩΣ

Cochet, jahresbericht über die archäologischen unternehmungen im département Seine-Inférieure. Begräbnissstätten und urnen sind in Havre und bei Rouen zum vorschein gekommen. — Archäologische nachrichten: Cessac, meilenstein aus Saint-Leger-Magnazeix (Haute-Vienne) Imp(eratore) Caes(are) (Cajo) Pio Esuv(io) Tetrico Pio Aug(usto) C(ivitas) L(emovicorum) L(eugae) X . . . — Genthe, der name des gallischen gottes muss Esus, nicht Hesus gewesen sein. — Anzeige von Moreau de Jonnès, der ocean der alten und der prähistorischen völker.

- Nr. 9. September. Engelhardt, inschriften aus Obermösien.
- 1. Aus dem kloster Kutchevitsch bei Uscup D(iis) M(anibus). Sext(us) Caelidius Secundus .... cui ordo col(oniae) Scup(orum) (h)onores aedil(itatis) et decurionatus contulit. Vix(it) an(nos) decem et octo, dies quadraginta. H(ic) s(itus) e(st).
- 2. D(iis) M(anibus). Caelidia Secunda; vix(it) an(nis) quinquaginta; b(ic) s(ita) e(st). Cl(audius) Herculanus maritus b(ene) m(e-renti) p(osuit)

Die dritte ist eine sehr beschädigte grabschrift auf T. Claudius Ursio, die vierte auf M. Avitius Mestrius von der siebenten legion; in der fünften unlesbaren wird dieselbe legion erwähnt; die sechste gehört einem veteranen der ersten legion; die achte: Ulp(i) Ionice, have! Bene valeas qui me salutas . D(iis) M(anibus) . Claudia Rufina vixit annis triginta. Ulpius Ionicianus vixit annis viginti quinque. Ulpius Rufinus vixit annis quinque. H(ic) s(iti) s(unt). M(arcus) Ulp(ius) Ionicus coiugi et filiis b(ene) m(erentibus) et sibi vivus f(aciendum) c(uravit). Die neunte ist in sehr falschen hexametern abgefasst, deren restitution gleichwohl von dem bearbeiter versucht worden ist; sie bildet ein akrostichon auf Ael(ius) Tertius, der, wie man erräth, bäder, welche er angelegt batte, einer legion (der 7ten wahrscheinlich) zum gebrauch überliess und nach dem tode seiner gattin ihrem andenken weihte. — Miller, historische gedichte des Theodorus Prodromus. Das hier mitgetheilte gedicht bezieht sich auf Manuel Comnenus. — Desjardins, geographische bemerkungen im anschluss an die amtliche laufbahn eines legaten des unteren Pannoniens. Der verf. untersucht hier, was man unter via Latina nova (der fortsetzung der via Latina durch Campanien und Samnium) im gegensatz zu der via Latina vetus (in Latium selbst) zu verstehen habe; und verbreitet sich dann über das amt, welches Suetrius Sabinus gehabt hat als er ad corrigendum statum Italiae gewählt war. Es folgt ein anhang über die provinz Numidia militiana, ihren ursprung und ihre dauer, welche er etwa auf das jahr 300 ansetzt. — Longpérier, ausgrabungen auf dem boden des klosters St. Marcel. Der verf. glaubt auf einem zu tage geförderten bruchstück eines sarkophags den in antiken monumenten äusserst seltenen volksnamen Parisii in den buchstaben Pari lesen zu müssen. — Archäologische nachrichten: zwei briefe über Schliemanns entdeckungen in Troja, mit einer abbildung des  $x e \eta - \delta \epsilon \mu v o v$ . — Anzeigen: Robert, gallisch-römische inschriften aus dem moselgebiet. — Dumont, neue denkschrift über die chronologie der athenischen archonten, 60 namen, die hier aufgeführt werden, enthaltend, welche in allen früheren listen fehlen.

Nr. 10. October. Fr. Lenormant, über einige siegel mit inschriften in hamathischen schriftzeichen. — Du Barry de Merval, das monument der Sphinx bei Giseh (mit einem plan der pyramiden). Gewöhnlich wird dies von Mariette entdeckte denkmal "der tempel der Sphinx" genannt. Der verf. sucht zu beweisen, dass es eine zu der pyramide des Chephren gehörige todtenkapelle gewesen ist. — Dumont, die athenische chronologie zu Delos. Der verf. beweist, namentlich durch die inschriften Lebègue's (s. rev. arch. august 1873), entgegen den annahmen Boeckh's und seiner nachfolger, dass in den delischen inschriften nicht delische, sondern athenische archonten genannt werden. - Longpérier, antike stele im garten der abtei Port-royal-en-ville gefunden (mit abbildung). Die inschrift lautet: Geminius Solimari f(ilius) vestiari (us) h(ic) s(itus). — Archäologische nachrichten: Burnouf, brief über Schliemann's entdeckungen. "Der volksstamm, welcher diese überbleibsel hinterlassen hat, war arisch; er kannte das eisen nicht und war älter als das bronzezeitalter, also auch älter als die Iliade". — Anzeigen von Rochas d'Aiglun, Poliorcétique des Grecs. "Möchte dies buch", sagt der verf., welcher in Deutschland gefangen gewesen ist, "für seinen schwachen antheil dazu beitragen zu zeigen, dass Deutschland nicht das monopol der gelehrten arbeiten besitzt, auf welche es sich so stolz zeigt". Auch Philo's Poliorcetica, welche Koechly und Rüstow als "unlesbar" weggelassen haben, findet sich hier übersetzt.

Nr. 11. November. Miller, unveröffentlichte fragmente des Theodorus lector und des Johannes von Aegaea (διαχρινόμενος). Diese fragmente sind durch den verfasser aus den sonderhäusern der mönche des Athos, welche dort kitia genannt werden, mitgebracht worden. Die des Theodorus findet sich bei Theophanes, aber in veränderter fassung. Theodorus seinerseits hat wiederum ganze stellen dem Johannes von Aegaea, welcher mit Johannes διαχρινόμενος identisch ist entlehnt. — Jubainville, Teutates. Der verf. leitet es von dem oscischen tuta, irischen tuath, armorischen tud = toutâ, gothischen thiuda (volk) ab und erklärt es: derjenige welcher das volk schützt. Danach ist, ihm zufolge, Teu-

tates derselbe wie Mars, nicht wie Mercur. — Caillat, berstellung der alten wasserleitung Carthago's, durch vermittelung des französischen generalconsuls Léon Roches und durch die arbeiten des französischen civil-ingenieurs P. Colin. Ausführliche geschichte und beschreibung des alten aquaeduct's (mit zeichnung). — Clermont-Ganneau, jüdisches ossuarium aus Alexandria (mit abbildung). - A. Bertrand, drei eiserne degen und ein bronzenes gefäss, alle gallischen ursprungs (mit abbildungen). — Archäologische nachrichten: Rangabé, brief über Schliemann's entdeckungen. erwerbungen des Louvre. — Pannier, brief über Solimariaca des itinerarium Antonini, welches er für das jetzige Sommérecourt (Haute-Marne) hält. — Cochet, brief über die auffindung einer grossen römischen villa bei Saint-Martin-Osmonville (Seine-Inférieure). — Anzeigen: Wey, Rom, beschreibung und erinnerungen. - Du Barry de Merval, studien über die ägyptische architektur; das werk eines geschmackvollen dilettanten.

Nr. 12. December. Creuly, römische inschrift aus Tarbes, wie der verf. glaubt, aus der zeit der republik: Diis Manibus clarissimi viri Valerii Sancti, clarissimus vir quaestor Provinciae Basticae, Tutor clarissimi pueri Julii Sancti, filii eius, ponendum curavit. — A. Bertrand, etruskische bronzen aus Gallia cisalpina und den jenseits der alpen gelegenen ländern (Schweiz, Elsass, Lothringen, Rheinpreussen, Belgien und Burgund); dazu zwei abbildungen von armbändern. — Perrot, unveröffentlichte inschriften aus Kleinasien. 1. Aus Amasia (mit dem facsimile, welches irrthümlicher weise in das augustheft gerathen war): Υπὲρ βασιλέως Φαρνάχου [Μη]τρόδωρος — ιου φρουραρ[χήσ]ας [τὸ]ν βω[μ]ὸν αιὶ [τ]ὸν ἀνθεῶνα θεοῖς. 2. Aus corp. inscript. Graec. nr. 4022 und 4023 ergänzt inschrift aus Ancyra:

[Γ. Τουλίω Σκάπλα, υπάτω ἀποδεδειγμένω πρεσβεύτη καὶ ἀντιστρατήγω Αυτοκράτορος Τραϊανοῦ Αδριανοῦ Σεβαστοῦ, πατρὸς πατρίδος, ἀρχιερέως μεγίστου, καὶ Αυτοκρά] τορος Τίτου Αὶλίου Καίσαρος Αντονείνου, ἀνθυπάτοι (statt ω) Αχαίας, ἡγεμόνι λεγιόνος (statt εῶνος) δ΄ Σκυθικῆς, στρατηγῶ, δημάρχω, ταμ[ί]α ἐπαρχείας Βα[ι]τικῆς, χειλιάρχω πλατυσήμω λεγ(εῶνος) ξ΄ Διδύμ[ου] Εὐτύχους κλ . . . . μδ ιμος.

3. Aus Ancyra:

'Αχυλεῖνα 'Αρχεδήμου τέχνοις γλυχυτάτοις Θεοτειχώ καὶ Πάβλω τὸ ἡρῷον ἐαυτῆ τε καὶ τῷ ἀνδρὶ Μόμμωνι καὶ τοῖς οὖοι ἐαυ-

της τέχνοις εχ των ιδίων χτησαμένη χαι επισχευάσασα έξε-δοαν χαι

τὸ περίφραγμα ἀπεκατέστησεν μνήμης χάριν.

Miller, fragmente des Theodorus lector (von Byzanz) und des Johannes von Aegaea. Text mit anmerkungen. — Ravaisson, zwei briefe von Rangabé und Burnouf über Schliemanns entdeckungen nebst bemerkungen des verf., in denen er besonders die vorstellung in schutz nimmt, welcher Rangabé entgegentritt, als könne in einer figur mit eulenkopf die ursprüngliche darstellung der Minerva gesehen werden. — Anzeigen: Berger, geschichte der lateinischen beredsamkeit vom ursprung Rom's bis zu Cicero; nach den vorlesungen desselben von Cucheval herausgegeben; der berichterstatter tadelt, dass die alten texte nach mangelhaften früheren ausgaben, z. b. der text der inschrift der säule des Duilius nach Egger und nicht vielmehr nach dem Berliner corp. inscript. latinarum, gegeben worden sind; Kraus, Roma sotterranea, die römischen katakomben; Visconti und Lanciani, guide du Palatin; Neumann, mélanges philologiques I. Aussprache des lateinischen c, wird durchweg getadelt.

1874. Nr. 1. Jan. R. Mowat, die station Vorgium (tab. Peut.) bestimmt durch eine noch unveröffentlichte meilensteininschrift zu Maël-Carhaix (Bretagne). Die sehr defecte inschrift (facsimile) lässt erkennen, dass Vorgium in Carhaix anzusetzen ist, welches von Maël-Carhaix um die VI leugae, welche der meilenstein angiebt, entfernt ist. Verschieden davon ist Verganium (Ptolem.), das nach Kerscao gehört (s. rev. arch. 1873, april). Der verf. leitet beide namen übrigens von werk angelsächs. weorc, žoyou u. s. w. ab. - O. Rayet, nachgrabungen in Kleinasien, auf kosten der hh. G. und E. v. Rothschild. Die ergebnisse sind die aufdeckung des theaters von Milet aus römischer zeit, zwei altäre, der eine hellenischen ursprungs, aus Heraclea in der nähe von Milet, die erforschung des (zweiten) tempels der Δίδυμοι oder Βραγχίδαι (Strab. XIV, 1, 5) zu Hieronda und die überführung vieler architectonischer reste des letzteren nach Frankreich, wo die herren v. Rothschild sie dem Louvre geschenkt haben. Bemerkenswerth sind darunter zwei mit sculpturen verzierte säulenbasen. nächst einem von Wood in Ephesus entdeckten und in's britische museum geschafften exemplar, die einzigen dieser art, welche man kennt. Ein ausführliches werk über diese nachgrabungen in Milet, mit vielen abbildungen und inschriften, wird von dem verf. in aussicht gestellt. — Coquart, brief an den präsidenten der akademie der inschriften und schönen wissenschaften, in welchem der verf. darauf aufmerksam macht, dass die österreichische unter Conze nach Samothrake abgegangene expedition in ihren veröffentlichungen seine eignen arbeiten über diese insel, obgleich sie längst bekannt gemacht waren, unerwähnt und unberücksichtigt lässt. Es folgt eine liste der von dem verf. und Deville gemachten zeichnungen und aufnahmen, deren veröffentlichung bevorsteht und deren benutzung er den deutschen gelehrten um so mehr empfiehlt, als seit

seiner reise die ruinen der insel als steinbruch gedient haben. — Renan, brief an Pierrot, bemerkungen über die inschrift des Eschmounazar, nebst übersetzung derselben. — E. Miller, griechische inschriften aus Aegypten. Nach den von Mariette eingeschickten abdrücken verbessert der verf. zuerst die von Letronne, Inscr. d'Egypte I, p. 427 veröffentlichte (auch von Boeckh abgedruckte) inschrift; sodann veröffentlicht und erklärt er fünf andere aus Alexandrien, unter ihnen eine christliche aus dem jahre 409, und eine defecte; die übrigen lauten: Υπερ βασιλέως Πτολεμαίου και βασιλίσσης Αρσινόης Θεών Φιλοπατόρων Απολώνιος Αμμονίου και Τιμόκιον Κρισιλάου και τὰ παίδια Δήμητρι και Κόρη και Δικαιοσύνη. Die widmung an eine trias von göttern war (nach Mariette) in Aegypten ortsüblich; Τιμόκιον, der name der frau, ist neu. Ferner:

Sodann (in jamben): Ο τύμβος οὐκ ἄσαμος ἄδε τοι πέτρος | τὸν κατθανόντα σημανεῖ τις καὶ τίνος. | Εὶς Αἰδαν βέβακεν ἀλλά μοι σχάσας | τὸ νεκράπωγον, το φιλ, ἐν πέδω γόνυ | κολαπτὸν ἄθρει γράμμα διπτύχοις κόραις. | Πατὴρ μὲν Εἰρηναῖος, το δέ τοι πάτρις | .... ός τὸ δ' οὕνομ' ἀγορεύετ' ἐκ βρέφους | .... οσου συνείπετο .... μοιρανωθερπν. Die letzten worte und νεκράπωγον bedürfen der erklärung. — A. Dumont, rede gehalten bei der eröffnung der zweiganstalt, welche für die in Athen bestehende französische schule in Rom errichtet worden ist, über die methode der archäologischen studien. — Ravaisson, nachricht von einer neuen marmorstatue der Venus in lebensgrösse, aus Falerone, der Venus von Milo ähnlich, welche vor kurzem dem Louvre zugegangen ist. — Ducis, grabschrift aus Annemasse (Savoyen).

Nr. 2. Februar. A. Bertrand, der κέστρος oder die κεστροσφενδόνη nach Pol. XXVII, 9 (bei Suidas) und Liv. XLII, 65; beschreibung der waffe und ihres gebrauchs, so wie bericht über die herstellung eines exemplars derselben durch oberst Reffye im museum von St. Germain (mit abbildung). — Colonna - Ceccaldi, neue griechische inschriften aus Cypern. Viele darunter rühren von grabsäulen her, über denen ein fichtenzapfen oder eine runde cannelirte verzierung hervorspringt und tragen ausser dem namen die worte χρηστὲ (χρηστὴ) χαῖρε, das letztere bisweilen χερε geschrieben; einige male kommt εὐψύχε (sei ruhig) vor; die eine inschrift ist christlich. Den in folgender inschrift aus Larnaka: Ὁπάονε Μελανθίω κατάγραφος (der unterschriebene) χ(ὑ)πὲρ τοῦ υἱοῦ καταγράφου εὐχὴν λο΄ erwähnten Melanthius bringt der verf. mit Melanthus bei Ovid. Metam. III, 617 zusammen und hält ihn für einen der stifter von Larnaka, wie es Teucer für Salamis

Eine andre inschrift Αρισταγόρας Σώσανδρον τὸν ξαυτοῦ υξον οπάονι Μελανθίω εθχήν erwähnt ihn in gleicher weise. Die wichtigste dieser inschriften ist aus Dali; sie lautet: Μνασέας Αψητος Μετείρας υπέρ αυτου και του υίου Γηρύσμονος Απόλλωνι Αμυκλαίω εύχην έτους ωσ Κιτιείς άγουσιν μη(νός) Ξανδικοῦ ζ'. Die zeitrechnung von Citium ist noch nicht festgestellt; der macedonische monat  $\Xi \alpha \nu \Im \iota \varkappa \acute{o} \varsigma$  erst unter den diadochen in Cypern aufgekommen; der name Γηρύσμων ist neu, "Αψης kommt, aber mit dem gen. "Ayov, bei Rangabé (recueil des antiq. hell. 417) als name eines Tyriers vor. Ferner aus Pyla: Mvastas Ilvetllou Φιλαιμένης Πνυτίλου Απόλλωνι Μαγιρίφ. Der beiname Μαγίριος (früchtezeitiger?) ist sonst unbekannt; er kommt aber in einer andern inschrift, gleichfalls aus Pyla Απόλλωνι Μαγειρίω εὐχήν in dieser correcteren form noch einmal vor. In einer dritten inschrift aus Pyla findet sich noch ein beiname Apollo's, der sich nicht deuten lässt, nämlich:

> AΠΟΛΑΩΝΙΛΑΚCΕΠΗΙΑΡΙCCTOYC MANTIAPXOCYΠΕΡΚΑΕΟΝΟC TOYYIOY ANEΘEKENENTYXHI

Endlich ist eine inschrift aus Salamis nur dadurch bemerkenswerth, dass sie den namen des verfertigers Ερμολλος ἐποίουν in der vertiefung des oberen randes der tafel zeigt (mit einzelnen abbildungen und facsimiles). — H. Kern, nomina propria und deminutiva in den inschriften aus der zeit der Römer in den Niederlanden; ableitung und erklärung der in Brambach's corp. inscr. Rhenanarum vorkommenden latinisirten namen aus verschiedenen altdeutschen dialecten. — Graf v. Gobineau, katalog einer sammlung asiatischer geschnittener steine. Der verf. sagt in der einleitung, dass man die anfänge der griechischen plastik in dem halb arischen, halb semitischen Kleinasien, dessen inspirationen aus dem thal des Tigris herrührten, namentlich in Lydien, suchen müsse; die prüfung der achämenidischen gemmen hat ihm die überzeugung verschafft, dass die glyptik die figuren der architektonischen denkmäler reproducire, dass mithin die glyptik nur eine sculptur im kleinen sei. Die semitischen und chamitischen racen haben nach ihm die glyptik und die sculptur nur zu symbolischen zwecken gebraucht, namentlich um sich die gottheit in unmittelbare nähe zu bringen; erst die Hellenen haben aus ihnen eine wirkliche kunst, losgetrennt von religiösen nebenabsichten, gemacht. Er zählt sodann die formen und die arten der steine auf, die den asiatischen steinschneidern zu ihren arbeiten gedient haben. Obgleich die gegenstände der steinschneidekunst für die Asiaten wenig mannichfaltig waren, und einzelne derselben ganz Asien angehören, unterscheidet der verf. doch die verschiedene methode und den verschiedenen geschmack in der darstellung bei den auf einander folgenden epochen; er schliesst damit zu behaupten, dass die geschichte der steinschneidekunst die geschichte der bildenden kunst überhaupt enthält. — Chabas, über das eisen (Ba oder Baa) bei den Aegyptern. — Chierici, in San-Polo d'Enza folgt die eisenschicht unmittelbar der bronzeschicht; die von A. Bertrand durch "Villanova" charakterisirte schicht fehlt dort. — Burnouf, brief über ein von Schliemann aufgefundenes trojanisches gefäss, in welchem der briefsteller chinesische (turanische) schriftzeichen zu erkennen glaubt und ihr vorkommen hier aus dem umstande zu erklären sucht, dass der norden und die mitte Kleinasiens in alten zeiten von Turaniern eingenommen waren. — Héron de Villefosse, zweisprachige inschrift aus Aïn-Youssef (provinz Constantine), deren lat. theil der verf. ergänzt: Azrubal Ar..... tanus templum d(e) s(ua) p(ecunia) f(aciendum) curavit, votumq(ue) [solvit libens merito]. — Blanche, Schebtoun des Sesostris ist das jetzige Kalat-el-Hossen, das Krak der kreuzfahrer. — Anzeige von Max Müller, Introduction to the science of religion durch G. P(errot); ferner von Boucherie, Έρμηνεύματα Γκαι Καθημερινή ομιλία des Julius Pollux und ein palimpsest von Montpellier, enthaltend bruchstücke des Priscian und des Pompejus, des commentators des Donat; ferner von Gourgues, dictionnaire topographique de la Dordogne, von Desjardins, die epigraphischen denkmäler von Bavai und des museums von Douai; endlich von Benndorf, griechische und sicilische vasenbilder. --

Nr. 3. März. E. Miller, unveröffentlichte, inschriften aus Aegypten, deren abdrücke durch Daninos eingeschickt worden sind.
1) Εὐψύχι (statt εὐψύχει) Σαραπίας ἡ καὶ σε . . . Θάριον ἐτῶν τεσσαράκοντα ἐννήα (statt ἐννέα). 2) Οὐάρις Παπίμιος Ἱερονίκης γυναικὶ καὶ τέχνοις ἀνέθηκεν ἐπ' ἀγαθῷ . λ' Γορδιανοῦ μεχεὶρ θ'.

3) In hexametern abgefasst:

4. In distichen:

Πεντήχο[ν]τα τριών ετέων χύχλον ηδ' ανύσαντα Αὐτὸς ὁ πανδαμάτωρ ηρπασεν είς 'Αίδην. 'Ω χθών αμμοφάνης, οἶον δέμας αμφικαλύπτ(ε)ις 'Αββα . . . ου ψυχης τοῦ μακαριστοτάτου! Οὐκ αγέραστος ἔφυ γὰρ ανὰ πιόλιν, αλλὰ καὶ ἀρχη Πανδήμω εθνικη εστέφετ' εν σοφία. Δισσών γάρ τε τόπων πολιταρχών αὐτὸς ετείμω Την διμερη δαπάνην εξανύσας χάρισιν. Πάντα δέ σοι επέοιχ' ὅσα τοι ψυχη πρὶν ἔχρυβες, Καὶ τέκνων αγαθών αυ . . . εν γενεη. 'Αλλὰ σὸ, ω παροδεῖτα, ἰδων αγαθοῦ τάφον ἀνδρὸς,

Όν τε κατευφημών κοῖα φράσας ἄπιθι, Γαίαν ἔχοις ελαφράν είς τὸν ἄπαντα χρόνον.

In den bemerkungen ist es auffallend, dass der gelehrte herausgeber glaubt  $\pi\alpha\nu\delta\eta\mu\omega$  als daktylus lesen zu müssen, nicht bemerkend, dass  $\delta \sigma \nu \iota \varkappa \tilde{\eta}$  ein richtiger anapäst ist. Es folgen den erklärungen wichtige paläographische bemerkungen, namentlich dass bei abkürzungen die verdoppelung der buchstaben den pluralis andeutet,

N z. b.  $O = \ddot{o}vo\mu\alpha$  und  $OO = \dot{o}v\acute{o}\mu\alpha\tau\alpha$ . — Herzog von Blacas, vorrede zu seiner übersetzung von Mommsen's geschichte des römischen münzwesens, deren fortsetzung nach dem tode des übersetzers von de Witte besorgt wird; diese vorrede giebt übersichtlich den ganzen plan des werkes. — Graf von Gobineau, katalog einer sammlung asiatischer geschnittener steine. Dieser erste theil des verzeichnisses enthält nur vor der herrschaft der Achämeniden gearbeitete gemmen (mit abbildungen). — Heuzey, über einen, wie er glaubt, göttlich verehrten stein, der in Antibes gefunden worden ist, mit der inschrift Πρεπών (nach seiner ansicht beiname Amors) θεράπων Αφροδίτης. — Rey, brief, in welchem er die priorität der erforschung der ruinen von Hosn Souleyman (das alte Baetocaecia) gegen die expedition des Palaestina exploration fund für sich in anspruch nimmt. - Montier-Huet, über gefässe in Mesnilsous-Lillebonne entdeckt, mit einer angeblich römischen thonpfeife. - Burnouf, weiteres über Schliemann's entdeckungen. - Conze, erklärung, dass er und seine genossen über ihre mission nach Samothrace nur eine veröffentlichung im anzeiger der wiener akademie gemacht und darin Coquart's und Deville's arbeiten erwähnt haben (s. o. januar). — Keller, über eine zeichnung, welche sich auf einer in einer höhle gefundenen rennthierrippe befindet. -Anzeigen von Bailly, Grammaire grecque, und von Lenormant, Choix de textes cunéiformes inédits ou incomplétement expliqués jusqu'à ce jour.

Nr. 4. april. A. Bertrand, einäscherungs-bestattungen von Poggio-Renzo bei Chiusi. Der verf. fängt diesen in der akademie gelesenen vortrag damit an, dass er behauptet, viele von den alterthümern, welche man unter dem namen der etruskischen begreife, gehörten einer zeit an, welche der entwickelung der etruskischen macht weit vorangeht und wären vermuthlich pelasgisch, ombrisch, teu krisch und samnitisch. Man könnte ihre ausbreitung von osten her die Donau entlang bis Innspruck verfolgen und würde durch diese thatsache an den Argonautenzug, der denselben weg verfolgte erinnert. Die gefässe von Poggio-Renzo sind in einer schicht unter den üblichen etruskischen bestattungskammern entdeckt und gehören also einer älteren periode an; sie gleichen denen von Villanova (s. unten p. 749 Rev. arch. 1874 nov.); mit abbildungen von urnen und von rasirmessern. — Nicard, die archäologische karte der Schweiz

von Keller, inhaltsangabe. — E. Miller, auszüge aus Pollux Onomasticon (s. o. februar). — Chardin, über die in celtischen gräbern entdeckten (eisernen) pfeifen (s. o. märz). — Ueber ein auf dem Esquilin aufgefundenes Mithras-basrelief. — Burnouf, die von Schliemann in Troja entdeckten spindelgewichte (fusaüoles oder pesons de fuseau), mit abbildung. — Colonna-Ceccaldi, brief, in welchem er gegen die mitglieder des Palestine-Exploration-fund die priorität der auffindung zweier inschriften aus Lycus (Nahr-el-Kelb) bei Beyrouth beansprucht. — Anzeigen von Havet, denkschrift über die zeit der schriften des Berosus und des Manetho, welche der verf. in das 1ste und 2te jahrhundert vor unsrer zeitrechnung ansetzt, von Stark, zwei Mithräen der grossherzogl. alterthumssammlung in Karlsruhe und über kunst und kunstwissenschaften auf deutschen universitäten (1873); endlich von Lenormant, les premières civilisations.

- Nr. 5. Mai. Héron de Villefosse, antike gläser aus Algerien; sie zeigen eine malerei (z. b. einen gladiatorenkampf) in einer art von email; das eine trägt die inschrift λαβὲ τὴν νείκην (νίκην). — A. Bertrand, das rennthier von Thaingen (bei Schaffhausen); eine aufzählung der thierbilder, welche man auf höhlenknochen bemerkt hat. — D'Arbois de Jubainville, nachträge zu seiner etymologie des namens Esus (rev. arch. 1870). — Graf von Gobineau, katalog u. s. w. Fortsetzung, steine aus der Arsacidenzeit umfassend. — E. Miller, griechische inschriften aus Thasos, meist nur namen, zum theil verstümmelte, gebend. Bemerkenswerth sind: Λύο. Φορτουνάτος Φορτουνάτου Εύρας . . . εὐεργ(έτης ἔτε)σιν έπτα, βενεφικιά ριος δε έτεσιν ενδεκα, προσφιλής, χαΐρε — ferner: . . . αγόρου άρτοποιὸς έθηκα την σορον έαυτῷ και τῆ γυναικί (Δι)οχλή και τοῖς τέχνοις έμοῖς. "Ος δ' αν έτερος ανοίση, δώσει τη πόλε(ι) χουσούς έκατὸν ἀσπρούς. Neu sind die eigennamen Αφθονος und Ταρουσίνας, neu ferner das deminutivum θηκίον von  $9\eta x\eta$ , welches sonst nur von Hesychius aufgeführt wird. — Nachgrabungen in Champ-du-Trésor (bei Reims), Epouville (bei Montivilliers) u. s. w. — Gaidoz, brief, in welchem er die oben, april, erwähnten celtischen pfeifen für unecht und neu erklärt. -Anzeigen von Foucart, Des associations religieuses chez les Grecs, von Conestabile, Sovra due dischi in bronze antico-italici del museo di Perugia e sovra l'arte ornamentale primitiva in Italia ed altre parte di Europa; endlich von Longnon, les cités gallo-romaines de la Bretagne.
- Nr. 6. Juni. Rossi, entdeckung der basilika der heil. Petronilla und des grabes der märtyrer Nereus und Achilleus, mit christlichen inschriften. Lefort, der gegenwärtige zustand der basilika der heil. Petronilla. Graf von Gobineau, catalog u. s. w. fortsetzung, steine aus der Arsacidenzeit bis zu den ersten christlichen jahrhunderten hinunter enthaltend. J. de Baye, die grotten

von Baye mit eigenthümlichen pfeilspitzen von feuerstein. — E. Miller, griechische inschriften aus Thasos (forts.) nur namen mit χαῖφε (oder χεφε) und προσφιλής enthaltend. Von eigennamen sind neu Πρωτόγονος, ᾿Αστυχρῶν vielleicht eine verderbung von Ἦσων. — Nachgrabungen in Colmar, Athen. — Anzeigen von Croiset, Xénophon, son caractère et son talent; von Croiset, de personis apud Aristophanem, von Hémardinquer, la Cyropédie, und de Apollonii Rhodii Argonauticis, von Castets, Eschine l'orateur und Sophoclem aequalium suorum mores in tragoediis saepius imitatum esse contenditur; — ferner von Baudry und Ballereau, les puits funéraires gallo-romains du Bernard (Vendée).

Juli. Lenormant, geschnittene steine aus sehr alter zeit von den griechischen inseln aus dem britischen museum (mit abbildungen). — G. Perrot, unveröffentlichte inschriften von den Zuerst von Galmiche gesammelt: küsten des schwarzen meeres. 1) Aus der gegend von Boli: Διοφάνης καὶ Δυκομήδης οἱ υἱοὶ τῷ παιρί Διοφά νει) καὶ Ἰουλία μητρί ζῶσιν καὶ Διοφάνης ὁ καὶ  $Blpha \rho \beta \alpha \rho \sigma c$ . Das letzte wort als eigenname kommt hier zum ersten male vor. 2) Aus Boli: Τῷ ᾿Ασκληπίω καὶ Ὑγίη Περικλῆς ε ἀπὸ [το] ζε ίδιοις ανέθηκα εθχής χάριν. Das ε hinter Περικλής und der krasse soloecismus  $\alpha \pi \hat{o}$  mit dem dativ sind unerklärlich.  $^{\circ}$ Αγα $\vartheta$  $ilde{\eta}$  τύχ $\eta$ .  $^{\circ}$ Η βουλ $\grave{\eta}$  καὶ  $\check{o}$  δ $\check{\eta}$ μος ἐτε $\iota$ μησεν Α $(\check{v}$ λον) Κα $\iota$ κίλιον Γαίου υξον Κλουστουμείνα Ποόκλον τον Ποντάρχην καὶ Λεσβάρχην και υίον της Λέσβου πρωτεύοντα των έπαρχειών πάσης άρετης χάριν . άνέστησεν Λ(ούχιος) Αίλιος Λουκανός τὸ ξαυτοῦ φίλον ὑπὲρ φυλης Διοσχουρίαδος. Die stadt ist Amastris, das jetzige Amastra, wo die inschrift gefunden worden ist. Sodann aus Tomi: 1) Αγαθή τύχη. Η βουλή και ὁ δήμος της μητροπόλεως Τόμεως Σόσσιαν Αφρικανά(ν) γυναϊκα Κυήτου ξερασαμένην μετοί (statt μητοί) Θεών θυγατέρα Γ(ulov) Ίλιου Αφρικανού υπερβαλλομένην τὰς πρὸ ξαυτής καὶ ἐπικοσμήσασαν την θεὸν αναθήμασιν χρισέοις (statt χρυσέοις) τειμής χάριν. τύχη. Ἡ βουλή καὶ ὁ δῆμος τής μητροπόλεως Τόμεως Αφρικα]νον Κυήτον στρατευσάμενον ενδόξως και άγορανομήσαντα επιφανώς και ὑπερβαλλόμενον τοὺς πρὸ ἐα[υ]τοῦ τειμη[ς] χάριν, ἀνέστησέν τε τὸν ἀνδριάντα Σόσσια Αφρικ(ανά) ή γυνή αὐτοῦ. übrigen hier noch erwähnten oder abgedruckten inschriften sind schon von Koumanoudis in der Νέα Πανδώρα 1. juni 1868 veröffentlicht. Der verf. bespricht nach diesen documenten die bedeutung Tomi's oder Constantia's als hauptstadt der provinz Moesia inferior, später der provinz Scythia und die organisation der provinzverwaltung. — Graf von Gobineau, katalog u. s. w. schluss. Die ganze liste enthält 529 nummern. — A. Lebègue, der urtempel Apollo's zu Delos (s. rev. arch. 1873. august). In diesem tempel, den Burnouf und der verf. erforscht haben, sieht Ussing, Bulletin de l'Acad. roy. danoise 1874, ein heiligthum des

gottes Inopos. Der verf. sucht gegen ihn seine ansicht, nach Hom. Od. O, 402, Didymus und Eustathius, dass in diesem tempel die τροπαί ήέλιοιο und das Virg. Aen. III, 91 erwähnte orakel zu suchen sind, zu vertheidigen, gesteht jedoch ein, dass man nicht wissen könne, wie dieser höhlentempel astronomisch war, und ob hier ein solstitial-zifferblatt oder ein anderes instrument sich befunden hat. Besser gelingt ihm der beweis, dass dieser tempel ein orakel-heiligthum gewesen sei. - Cochet, Jahresbericht über die archäologischen unternehmungen im dép. Seine-Inférieure 1872-73. Gallische und römische gefässe und münzen, namentlich ein römischer dreifuss in bronce (mit abbildung) sind das hauptergebniss gewesen. — Auffindung eines basrelief's in Rom, eine frau darstellend, welche einem auf einer erdkugel sitzenden mann eine binde um den schenkel legt; zweier grabmäler und einer grabschrift im dep. Creuze, eines sarkophag's in Frioul. — Anzeigen von Bargès, Notice sur une inscription romaine qui se trouve dans la commune du Plan d'Aulps; sie lautet: Matribus Almahabus Sex. Vindius Sabinus V. S. L. M.; und von Taylor, Etruscan researches, dessen versuche, die etruskische sprache auf das turanische zurückzuführen, für misslungen erklärt werden.

Nr. 8. August. Quicherat, Ueber einige merkwürdige stücke antiker glasarbeit. Diese glassachen gehören Augier in Arles und stammen aus dieser stadt, welche nach der häufigkeit der funde von gefässen und bruchstücken in diesem material die fabrik gewesen sein muss, welche Plinius Hist. nat. XXXVI, 66 im sinne Die farbigen gläser, welche bei anlegung einer eisenbahn zu tage gefördert worden sind, hat man der chemischen analyse unterworfen und es hat sich herausgestellt, dass die alten sich bei ihrer glasfabrication und -färbung bereits derselben Metalloxyde bedient haben, welche jetzt üblich sind, kobalt, kupfer, mangan, gold, silberchlorür, uran (1789 von Klaproth als einfaches metall dargestellt) elaïnsäure, perlensäure (welche erst 1811 chemisch dargestellt sind). Auch die formen der gläser, von denen einige abbildungen gegeben werden, sind zum theil äusserst merkwürdig. sind tuben, welche hermetisch verschlossen und mit flüssigkeit gefüllt sind, retorten zum destilliren. Im übrigen verweist der verf. oft auf Deville, Histoire de la verrerie dans l'antiquité, Paris 1873, ein buch, welches in Deutschland noch nicht bekannt zu sein scheint. — O. Rayet, Unveröffentlichte inschriften aus Milet, dem tempel der Δίδυμοι und aus Heraclea am Catmus (s. rev. arch. 1874 jan.). Diese inschriften sind bereits im Louvre aufgestellt.

1. Aus dem theater von Milet:

καὶ] τ[ῆι Θεῶι] κ[εχαρισ]μένω[ς ε]ξει κα]ὶ τῶι] δήμωι συμφερό[ντω[ς] καὶ νῦγ καὶ εἰς τὸν ἔπειτε χρόνον συντελοῦντ[ι
τὰς] ἀγέρσεις ᾿Αρτέμιδι Βουληφόρωι Σκίριδι καθότι Σκίρ[ιδα]ι ἐξηγούμενοι εἰσφέρουσι ἢ καθότι νῦγ γίνεται. Ἦ [δὲ

ᾶ]ν ὁ Θεὸς θεσπίση, οἱ μὲν θεοπρόποι εἰσαγγειλάτωσαν εἰς ἐκκλησίαν, ὁ δὲ δῆμος ἀκούσας βουλευσάσθω ὅπως πάντα πραχθήσεται ἀκολούθως τῆι τοῦ Θεοῦ συμβουλ[ῆι. κ]α[ὶ] θεοπρόποι ἡιρέθησαν Φείδιππος Ποσειδωνίου Α?]υτομήδης Ἐλπήνορος Λώμπις Λαμπίτου, Λίχας Ερί]μοφάντου. Ὁ δῆμος ὁ Μιλησίων ἐρωτᾶι ποτὲ κα]ὶ τῆι Θεῶι κεχαρισμένον ἔξει καὶ τῶι δήμωι συ[μ- φε]ρόντως ἔσται καὶ νῦγ καὶ εἰς τὸν ἔπειτα χρόνο[ν συ]ντελοῦντι τὰς ἀγέρσεις Αριέμιδι Βουλη[φόρωι Σκίριδι . . . [In der drittletzten zeile ist wohl τί statt καὶ zu restituiren. Η.]. Der beiname Σκίρις τὰν Αρτεμις tritt hier zum ersten male auf.

### 2. Aus den theaterruinen:

. . . λαμβάνειν δὲ τὰ δέρματα [xai] τὰ ἄλλα [y]έρεα. "Ην δὲ θ[υῆτ]αι, λά[ψεται γλῶσ]σαν, ὀσφὺν, δασέαν, ὦρήν. "Ην δὲ πλέω θυῆται, λάψεται ἀπ' ἐκάστου ὀσφὺ[ν δασέ]αν καὶ γλῶσσαν, καὶ κωλῆν μίαν ἀπὸ πάντων. Καὶ

δασέ]αν και γλώσσαν, και κωλήν μίαν από πάντων. Και των άλλων Θεών των

εντε]μενίων όσων ίεραται ὁ ίερεως, λάψεται τὰ γέρεα τὰ αὐτὰ καὶ κωλην ἀντὶ

τή]ς ωρής ημ μη βασιλεύς λαμβανήι. "Ην δε ευστόν θυήι ή πόλις, λάψεται γλώσ-

σαν, δσφυν, δασέαν, ωρήν. "Ην ξένος ιεροποιηι τωι "Απόλλωνι προιερασθαι τω [ν

αστων ον αν θελήι ο ξένος, διδόναι δε τωι ίερει τα γέρεα απερ ή πόλις διδού

... χωρ[ὶς] δέρματο[ς . . .] ᾿Απόλλωνι οις ...... Auffallend sind die formen ὁ ἱερεώς, ὧρήν st. οὐρήν, λάψεται st. des ionischen λάμψεται für λήψεται, εὐστὸν θύειν (von εὖω). Ob δασέαν als adjectiv zu δσφύν gehört, oder subst. ist, bleibt zweifelhaft.

### 3. Aus dem dorf Palatia

Έ]πὶ στεφανηφόρου Όλυμπίχου τοῦ Αριστοτέλου, οἰδ[ε ἐγ[ένοντο πολῖται κατ' εὐεργεσίαν αὐτοὶ καὶ οἱ ἔκγονοι Δι]ονύσιος Σπαρτακοῦ, Αἴνιος. Διονύσιος Διονυσίου, Αἴνιος. Πυθίων Διονυσίου, Αἴνιος. Δημήτριος Βοηθοῦ, Αἴνιος. Απολλώνιος Δημητρίου, Αἴνιος. 'Αρχέλας Διονυσίου), Αἴνιος. 'Ερμίας [Λ?]υκίδου, 'Ηρακλεώτης.

Alvoç ist ein hafen der thracischen küste, Heraclea wahrscheinlich

das am Latmos.

## 4. Aus den theaterruinen

Επὶ] στεφανηφόρου Ἐπιγόνου
Παίδ[ων χορηγὸς 'Ανδρῶν χορηγὸς
....ς Βηβιλέως 'Ηγέλοχος Πρωταγόρου .
Αὐλητή]ς Σωχράτης Αὐλητής Σωχράτης
Ζωχάριος 'Αθηναῖος Ζωχάριος, 'Αθηναῖος .

- 5. Aus den theaterruinen: Τὸ]ν κράτιστον δουκηνάριον ἐπίτροπον τοῦ Σεβαστοῦ Κάστριον Κίνναν ἡ λαμπροτάτη Μιλησίων πόλις τὸν ἑαυτῆς εὖεργέτην. Προνοησαμένου τῆς ἀναστάσεως τοῦ ἀρχιπρυτανίδος τὸ β ἀντιωνίου ἀπολλοδώρου ἀσιάρχου, πατρὸς συγκλητικοῦ.
- 6. Desgleichen: Τ] ον κράτιστον ε[πί]τροπον τοῦ Σεβαστο[ῦ] Αὐρ. Εὐφράτην ἡ λαμπροτάτη Μιλησίων πόλις τον έαυτῆς εὐεργέτην u. s. w. wie oben.
  - 7. Desgleichen: Αβάσκαντε, πρωβοκατώρ ]χρ]ηστέ, χαί[ρε].
- 8. Desgleichen: Αγαθήι τύχηι . Μ . Αὐρήλιον Θηλυμιτρην, πυθιονείκην, καπετωλιονείκην, περιοδονείκην, παράδοξον, υίόν Μ. Αὐρηλίου Θηλυμίτρου παραδόξου, τὸν εὐεργέτην ἐν πολλοῖς τῆς πατρίδος αὐτοπροαιρετὸν, διὰ τὴν κοινῆ τε αὐτῷ καὶ ἰδίᾳ δεδωρημένην ἐπὶ τῆ ἀθλήσει ἐν πᾶσιν ἀνενοχλησίαν, ἐν τῷ ἰδίῳ αὐτοῦ ἔργῳ τοῦ προσκηνίου . Τὸ οἰκουμενικὸν καὶ σεμνότατον συνέδριον τῶν λινουργῶν . εὐτυχῶς . ζ ηθη ζ.
- 9. Aus den resten der südlichen stadtmauer:

'Αντήνως Εθανδείδου, 'Αντιφάνης Μοσχίονος, Χίονις Χιόνιδος.

Τον Εστιαίου της τραγωιδίας γραφη Ευανδρίδαν κέκρυφ' ο τυμβίτας πέτρος Ζήσαντα προς πάντ' ευσεβως άνα πτόλιν ετων άριθμον ογδοήκοντ' άρτίων.

Ούχι κεναίς δόξαις εζηκότα τόνδε δεδεκται

Τύμβος ὅδ' ἐχ προγόνων, ταῖς δ' ἀπὸ τᾶς σοφίας, Ταῖς ἀπὸ Σωχράτεω πινυταῖς μάλα τοῦ τε Πλάτωνος,

Κουκ Έπιχουρήσις, ήδονικαϊς, άθέσις,

Εστιαΐον, τὸν φύντα πατρὸς κλεινοῖο Μενάνδ[ρου]

Εσθλοτάταν βιοτας έξανύσαντος όδόν.

Κούφη γαΐα, χυθείσ' όσιως, κρύπτοις σὸ τὸν ἄν[όρα] [Κλίν] οντ' εὐ[σεβέων εί]ς ίεροὸς θαλάμο[υς].

E. Soldi, Die babylonischen cylinder und ihr gebrauch. Diese mit figuren und inschriften bedeckten cylinderförmigen steine werden zu tausenden in der nähe der ruinen der städte am Tigris und Euphrat gefunden, weil es sitte war, dass bei der grundsteinlegung der thore der städte die einwohner je einen solchen stein in den sand unter dem thor warfen. Sie dienten als siegel, in erster linie jedoch als talismann. Die legenden haben nichts mit darauf befindlichen figuren zu thun; sie bestehen aus dem namen des besitzers, dem namen seines vaters und dem namen des gottes, dessen schutze er sich empfahl. Die cylinderform, welche ihnen gegeben wurde, hatte in Assyrien, Indien und Aegypten einen allegorischen sinn. Der verf. giebt sodann citate aus Lajard, der in den figuren der cylinder die einweihung in verschiedene grade orientalischer mysterien erkennen wollte, in die grade des kriegers, des stieres, des löwen, des geiers etc., so wie aus Lenormant (sur la magie),

der in den figuren die beiden krieger Adar (Hercules) und Nir -Gar (Mars) sieht, welche dämonen unter der form von stieren und andern thieren bekämpfen. Der verf. selbst sieht in ihnen eine art freimaurerei; er glaubt ferner, dass diese cylinder nicht, wie King glaubt, am handgelenk, sondern auf der brust getragen wurden. — Unter den archäologischen nachrichten wird die auffindung von goldenen Cäsarenmünzen in Aulus-les-Bains (Ariége) erwähnt, weiteres über die ausgrabung der basilika der heil. Petronilla angegeben, (s. o. juni); die aufschriften von ziegeln aus Constantinopel mit griechischen inschriften, welche jetzt im museum von St. Germain aufbewahrt werden, theilt Dobigny mit; - Anzeigen von Mowat, Notice sur quelques inscriptions grecques und von E. Curtius, Beiträge zur geschichte und topographie Kleinasiens, Philadelpheia (nachtrag zu dem vorigen) und Ueber griechische inschriften aus Kyzikos, so wie von Benndorf, die metopen von Selinunt; die deutschen werke werden von G. Perrot warm empfohlen.

Nr. 9. Sept. E. Soldi, Die babylouischen cylinder etc. In diesem theil seines aufsatzes versucht der verf. eine klassification derselben, nach der methode, wie diese steine geschnitten wurden (mit vielen abbildungen). — A. Bertrand, Einäscherungs - bestattungen von Poggio-Renzo (s. ob. april) mit abbildung dort gefundener gegenstände. — E. Miller, Griechische inschriften aus Larissa; meist nur namen und zum theil mit seltsamen fehlern; so: Κλεόστρατα Κλεόνικον τὸν γλυκύτατον ὑμῶν (ἡμῶν?) μνείας χάριν. Ήρως χησται (st. χρηστέ) χεραι (st. χαῖρε). Einiges interesse bietet noch: . . . . την γλυκυτάτην . . . σύμβιον ζήσας αμα . . . (ἀμ) έμπτως μνείας χάριν ταῦτα θυ...ω.. οὐδε]ν ἔχει ὁ βίος. — Ch. Lucas, Architektur und archäologie; Bericht über die architektonische ausstellung von 1874. Es finden sich unter den restitutionen des kapitol, das haus des Odysseus, das forum Romanum aus der zeit der letzten Antonine, die monumente von Heraclea am Latmos (s. o. jan. und aug.), der tempel der Athene Polias zu Priene etc. — A. Dumont, Bericht über die archäologischen forschungen, zu denen Duchesne und Bayet von der zweiganstalt der französischen schule in Rom ausgeschickt worden sind. inschriften aus Thessalonich und Macedonien sind bisher noch unbekannte scholien zur Iliade, zu Demosthenes, Aeschines und Thucydides, auch neue manuscripte einzelner fragmente des evangeliums Marcus und der episteln des Paulus die ergebnisse der sendung. Der wichtigste fund scheinen neun seiten der metrologischen abhandlung des Julius Africanus, von welcher Mommsen und Hultsch, ohnè den verfasser zu kennen, einige auszüge veröffentlicht haben, und die scholien zu Homer zu sein, welche die lücken der Venetianer scholien ausfüllen. - Nachricht von der auffindung eines tempelthors in Carnak, durch Mariette, auf welchem die siege Thoutmès III. verherrlicht werden; abdruck zweier römischer inschriften aus Chalon sur Saone, Aug. sacr. Deo Mercurio (in der zweiten nur die änderung Deo Herculi) Sex Orgius Suavis d. s. p. d. l. d. ex. d. pag.; die letzten worte liest Longpérier, locus datus ex decreto paganorum. — Anzeige von Schliemann, rapport sur les fouilles de Troie, ins Französische übersetzt von Rangabé; der kritiker F. Lenormant glaubt, dass die auffindungen einem älteren Troja als dem homerischen angehören; ferner anzeige von F. Lenormant, Etudes accadiennes über die turanische sprache im alten Babylon, welche Oppert die sumerische (langue soumerienne) nennt; der berichterstatter Maspero erklärt die arbeit für einen wichtigen beitrag zur linguistik.

Nr. 10. Oct. F. Lenormant, Ueber die von ihm 1860 in Eleusis entdeckte statue des Antinous (mit abbildung). — De Rougé, Geographische texte des tempels von Edfou (Oberägypten) fortsetzung aus 1872, febr. — D'Arbois de Jubainville, Die Elesycer oder Elisycer, Nachtrag zu de Saulcy's aufsatz über die Ora maritima des Festus Avienus, in welchem er nachweist, dass die Ligurier in alter zeit über den Rhone bis Narbonne vorgedrungen waren und dass die Elisyci des Hecataeus oder die Elesyces des Avienus nicht, wie de Saulcy annimmt, ein imaginäres volk gewesen sind (s. Hor. VII, 165), sondern ein ligurisches volk mit dem hauptort Narbonne; er möchte in dem bei Diodor IV, 19 erwähnten angeblich von Hercules gegründeten Aλησία nicht die von Cäsar eroberte stadt, sondern einen in der nähe von Narbonne zu suchenden ort der Elisyci sehen. — FMiller, Griechische inschrift aus Fez in Marokko. Ζώσ]ιμος νέος . . . . Τοῦνομα Ευριπίδ[ης τῷ π]ατρί. Ἐνθάδε κεῖμαι δ[λίγφ χ]ρόνφ τῷ βίφ  $\pi\alpha$  [ραστ] άς. Αλέξανδρος ἐτῶν  $\kappa\beta'$ . — E. Le Blant, Aegyptische holztäfelchen mit griechischen inschriften. Täfelchen dieser art wurden den mumien angeheftet. Die inschriften enthalten natürlich nur namen, z. b. Κτίστης 'Ωρίωνος έτων λς' oder Πλήνις νεώτερος άρχιποίμενος εβίωσεν ετών . . .; einige male folgt der zusatz Mή λυγης οὐδεὶς άθάνατος έχ κόσμφ oder εν τῷ κόσμφ. Die form έβείωσεν für έβίωσεν kommt einmal vor. Mit facsimile's. — Graf Conestabile, Ueber die beerdigung und leichenverbrennung bei den Etruskern. Bei den alten italischen völkerschaften, auch bei den pelasgischen oder urgriechischen war die einäscherung üblich, wenn auch in dieser von manchen "präetruskische" genannten zeit stellenweise die beerdigung stattfand, die bei den Liguriern sogar dominirte; bei den Etruskern war, seit ihrem erscheinen in Italien, die beerdigung der gewöhnliche gebrauch; unter der römischen republik wurde aber auch bei ihnen die verbrennung wieder üblich. Durch diese thatsachen wird die verschiedenheit der bestattung, welche man in den verschiedenen schichten des erdbodens in Etrurien antrifft, erklärlich. Freilich sind auch einige örtlichkeiten

dabei zu unterscheiden; so z. b. finden sich bei Perusium nur beerdigungsgräber. — A. Choisy, der architekt bei den Römern. Zur ergänzung der abhandlung von Promis (Denkschr. der Turin. akad. 1873) schildert der verf. die äussere stellung des architekten in Rom; er unterscheidet dabei die zeit der republik und des kaiserreichs; in jener war er, was er immer bei den Griechen gewesen ist; während der kaiserzeit trat er zurück, da die geschäfte der bauausführung sich zwischen dem mechanicus oder machinator (der den plan entwarf und besonders auf die festigkeit und haltbarkeit des gebäudes sein augenmerk richtete), dem geometra (qui mensuris operam fabricationi stringit, cod. Theod., der die masse festsetzte und bei der ausführung einhielt) und dem architectus (bauführer, der die arbeiter beaufsichtigte und zugleich für ausschmückung des gebäudes sorge trug) theilten. Ueber allen stand bei grossen staatsbauten der curator (ἐπιστάτης), dessen ehrenamt in den inschriften stets ausschliesslich erwähnt wird. — Unter den archäologischen nachrichten wird die auffindung römischer ziegelöfen bei Dieppe, die entdeckung römischer gräber auf Malta mitgetheilt. — Anzeigen von H. Houssaye, Histoire d'Alcibiade et de la rép. athén. depuis la mort de Périclès jusqu'à l'avénement des trente tyrans (welches werk sehr gerühmt wird und welchem der preis "Thiers" zuerkannt worden ist) und von Lieblein, Recherches sur la chronologie égyptienne welche der beachtung empfohlen werden.

Nr. 11. Nov. De Rougé, Geographische texte etc. Forts. -Pigorini, Prähistorische funde im lande der Ligures Velleïates, mit abbildungen. - F. Lenormant, Sabazius, der phrygische gott und sein verhältniss zu Zagreus bei den orphikern und zu Zeus. --E. Le Blant, Aegyptische holztäfelchen etc. Forts. (s. o. oct.). — E. Burnouf, Inschriften aus der akropolis, vorläufig bis auf einige worte wie 'Αρειουπάγου, 'Αηνόβαρβον unentzifferbar. — Conestabile, Ueber beerdigung und leichenverbrennung bei den Etruskern, forts. (s. o. oct.). Der verf. sieht Villanova und die dort zum vorschein gekommenen gegenstände, im gegensatz zu A. Bertrand, für etruskisch an; er unterscheidet von der ursprünglichen einwanderung der Tyrrhener aus Lydien eine spätere und dauernde einwirkung dieses landes durch zuzug und verkehr, der sich hauptsächlich auf das eigentliche Etrurien beschränkt hat und in geringerem masse und immer erst später sich nach den jenseits des Apennins von Etruriern colonisirten laudstrichen erstreckt hat. -Unter den archäologischen wird die folgende inschrift eines auf dem gipfel des Puy de Dôme aufgefundenen tempels des Apollo Dumiates (wie wahrscheinlich der berg ursprünglich hiess) mitgetheilt: Num. Aug. et Deo Mercuri(o) Dumiati Matutinius Victorinus d. d.; ferner folgende inschrift aus der janitscharen - caserne in Constantine: Curatoribus . ei(et)iui . . . us . (tutoribus?) dan-

dis, primo constituto. curatori Nolanorum; fratri. Arvali; augur(i), sodali . Marciano . Antoniniano . juridico regionis Transpadaneae, curatori Ariminie(n)sium . curatori . civitatum . per Aemiliam . aedili . curuli., ab actis Senatus., (s)eviro . equitum . Romanorum . quaest(ori) urbano., tribuno . leg . IIII Scythicae., quattuorviro . viarum . curandarum., patrono IIII col(oniarum) C. Julius . Libo . trierarchus . classis . novae . Lybice . (Lybicae) patrono . dd . . . . . no (decreto decurionum?); ferner Newton's meinung über Schliemann's entdeckungen; auch er hält diese antiquitäten für älter als das homerische Troja; zuletzt nachricht von dem erscheinen einer neuen zeitschrift Revue philologique et d'ethnographie, Paris chez E. Leroux. — Anzeigen von Daremberg und Saglio, dictionnaire des antiquités grecques et romaines (in welchem die römischen alterthümer besser bedacht sind als die griechischen) und von Demetrio Livaditi, la tavola di Cebete Tebano, eine italiänische übersetzung des πίναξ von Cebes, den der verf. als zeitgenossen Plato's nachzuweisen sucht.

Nr. 12. Dec. De Cessac, Grabmal eines jungen gallo-römischen mädchens bei den ruinen einer römischen villa zu Védignac (Creuse) entdeckt. In dem flachen mit einer granitplatte zugedeckten sarkophag hat sich ausser einigen altrömischen thongefässen eine silberne urne befunden, welche ein goldenes armband, zwei goldene ringe und bruchstücke einer dünnen silberplatte enthielt. An dem armband befand sich ein ring mit einer glocke mit silbernem klöppel, vielleicht das von Plin. (Hist. nat. XIII, 52). und von Tertullian (de cultu fem. II, 13) erwähnte spalathium. Eine broncemunze, welche sich in einem der irdenen gefässe befand, stellt entweder Tiberius oder Nerva dar; das grabmal ist demnach aus dem ersten oder zweiten jahrhundert unsrer zeitrechnung. Das kind muss, da es beerdigt, nicht verbrannt war, unter sieben jahren gewesen sein (nach Cochet, Normandie souterraine p. 133. 137). Mit abbildungen. — E. Miller, Poëmes vulgaires de Théodoros Prodromos (um das jahr 1150). Abhandlung, text (in vulgärsprache) und französische übersetzung. — Graf von Gobineau, Ueber die keilförmigen schriften der Cyprier und der Lycier. Der verf. behauptet, dass manche schriftzeichen dieser (und andrer) orientalischen völker verschiedene geltung hatten und beruft sich auf Diodor II, 57, welcher sagt, sie haben 28 laute aber nur sieben buchstaben, von denen jeder eine vierfache modification erfährt. — Fr. Lenormant, Sabazius, forts. (s. o. nov.) Der verf. behandelt hier seinen cultus in Thracien, wo ihn Griechen mit Bacchus zusammenbrachten, und abbildungen desselben auf den felsen bei Philippi, so wie mehrere sculpturen, die den gott mit verschiedenen göttinnee zusammen darstellen. — Le Blant, Holztäfelchen etc. (s. o. oct. und nov.). Es folgen bemerkungen des (verstorbenen) de Rougé über die in den inschriften erwähnten

namen. — Ch. Em. Ruelle, Ueber ein manuscript des Aristoteles, enthaltend einige seiten der parva naturalia. Der verf. glaubt, dass es aus dem XV. jahrhundert herstammt und zu der klasse L (cod. Vat. 253) gehört; er empfiehlt einige lesarten desselben. — A. Castan, Neues siegel eines römischen augenarztes, mit der inschrift (auf zwei verschiedenen kanten des steiges): Ti(berii) Cl(audii) Onesiphori diapsoricum; Ti(berii) Cl(audii) Onesiphori (pe)nicille ex ov(o). Das diapsoricum ist ein von Marcellus Empiricus in seiner zusammensetzung beschriebenes augenheilmittel; penicille steht fälschlich statt penecillus oder penicillum. — Unter den archäologischen nachrichten wird die auffindung von broncearmbändern in einem gallischen grabe bei Varzy (Nièvre) und die auffindung eines gallischen helmes und einer gallischen axt, beide in bronce, aus Pontlevoy mitgetheilt. Der letzte fund ist besonders wichtig; da die axt unzweifelhaft gallisch ist, so stellt sich der gallische ursprung mehrerer ganz ähnlicher helme im museum von St. Germain jetzt unzweiselhaft heraus. — Anzeigen von Quicherat, Histoire du costume en France depuis les temps les plus reculés (erstes jahrhundert vor unsrer zeitrechnung) und von Heydemann, Griechische vasenbilder, Berlin 1870; G. Perrot, der das letztere werk sehr rühmt, führt an, dass A. Dumont in die klagen des verfassers einstimmt über die erschwerung, welche die griechische regierung den archäologischen forschungen in den weg legt.

1875. nr. 1. Jan. Le Blant, lampe aus der sammlung Fol's in Genf, mit dem stempel ANNISER (d. h. Anni Serviani?), der sich zugleich auf heidnischen und auf christlichen lampen findet, mit bemerkungen über die formverschiedenheit beider (abbildungen). — Duchesne, ein gallischer einfall in Macedonien; eine bei Thessalonich gefundene stele hat die sehr ausgedehnte inschrift aus dem jahre 117 geliefert, welche der verf. zum abdruck bringt, zugleich die lage der stadt Δητή, welcher sie angehört, erörternd. — Colonna Ceccaldi, ein sarkophag aus Athienau; aus den cypriotischen nachgrabungen des generals Cesnola herrührend (mit abbildung der darauf befindlichen basreliefs und zweier dazu gehöriger stelen ohne inschrift). Die basreliefs stellen die geburt des Chrysaor und des Pegasus aus dem hals der Medusa, eine jagd, ein wagenwettrennen und ein festmahl mit frauen und nackten jünglingen dar, die drei letzten gegenstände übereinstimmend mit den fresken eines grabmals aus Tarquinii; der styl, meint der verf., ist assyrisch, die composition und das costüm griechisch und anatolisch. — Mowat, über eine gruppe von inschriften in bezug auf den gallischen Mercur. Der verf. glaubt, dass Dumiates der örtliche beiname des Mercur gewesen ist, von welchem der Puy de Dôme seinen namen bekommen hat, nicht aber umgekehrt der gott von dem berge (s. rev. arch. 1874, nov.); er bringt die

nachrichten über den tempel des gottes auf dem Puy de Dôme und die auf den gallischen Mercur bezüglichen inschriften bei. — Fr. Lenormant, Sabazius (forts. aus 1874, nov. und dec.). Die beziehungen des thracischen gottes zu dem hellenischen Dionysos und sein cultus, nebst den dazu gehörigen monumenten. — D'Arbois de Jubainville, die Tamh' ou und die Celten. Der verf. weist die vermuthung Devéria's, dass unter den Tamh' ou der ägyptischen monumente die Celten gemeint sein könnten, zurück; er selbst erklärt sie für die Libyer. — Miller und Legrand, gedichte von Theod. Prodromus in der vulgärsprache (forts.). — Unter den nachrichten wird die auffindung von 1200 römischen münzen zum theil in gold und in silber und von einer inschrift auf den gott Borvo und die göttin Damona zu Bourbonne-les-Bains, die entdeckung vieler schmucksachen, vasen und münzen zu Marsaunay (Côte d'Or) und einer kaiserbüste in bronce bei Digoin mitgetheilt.

Nr. 2. Febr. Bourgeois, ein grab aus dem broncealter; der wichtigste fund ist ein bronce-helm, jetzt im mus. von St. Germain; A. Bertrand glaubt, dass, trotz der abwesenheit des eisens, die aufgefundenen gegenstände dem ersten eisenzeitalter angehören. — Le Men, auffindung von Vorgium. Der verf. führt seine in 1873 apr. mitgetheilte identificirung von Vorganium mit Kerscao weiter aus und giebt an, auf welche weise es ihm gelungen ist, das gewöhnlich damit verwechselte Vorgium in Carhaix aufzufinden. — Colonna Ceccaldi, neue griechische inschriften aus Cypern, von den nachgrabungen des generals Cesnola herrührend, über funfzig, grösstentheils nur namen enthaltend. — Lefort, die halsbänder und bullen der flüchtigen sclaven in den letzten zeiten des kaiserreichs; sie waren in der christlichen zeit statt der früher üblichen brandmarkung eingeführt werden. — Foucart, metrische inschrift aus Theben:

Οὐχ ἔστ' οὐδὲν τέρμα βίου θνητ[ῶν ἔ]π[ι]νοί[α]ις, ἀλλὰ τύχη κρείσσων ἐλπίδος [ἐξ]εφάνη' ἢ καὶ Τιμοκλέην Ασωπίχου ἡφάνισ' υίόν πρόσθε πρὶν ἐνδείξασθ' ἔργα πρέποντα φύσει, [ὅς] Βασίλεια Διὸς καὶ ἐν Ἡρακλέρυς τρὶς ἐνάθλοις ἴπποις νικήσας δώματ' ἐπηγλάϊσεν. Πολύκλειτος ἐπόεισε'

Die inschrift ist entweder kurz vor der zerstörung Thebens durch Alexander oder bald nach der wiedererbauung durch Kassander aufgestellt worden. Der verf. giebt eine andre schon veröffentlichte inschrift aus Theben in etwas verbesserter form. — Bericht über die französische schule in Athen für das jahr 1873—74; enthält besonders die nachricht von der neuerung, derzufolge die eleven zuerst ein jahr in Rom unter leitung Dumont's zubringen, so wie mittheilung von ihren studien daselbst. — Anzeigen von Delaunay, Moines et sibylles dans l'antiquité judéo-grecque.

- Nr. 3. März. Cochet, jährlicher bericht über die archäologischen nachforschungen im departement Seine-Inférieure für 1874. Vivien de Saint-Martin, das Ilion Homer's und das Ilium der Römer. Der verf. sucht nachzuweisen, dass beide städte eine verschiedene lage hatten, und dass das homerische Ilion in Bounarbaschi gesucht werden müsse. Rayet, über einige künstlernamen auf vasen des eigentlichen Griechenlands. Vervollständigung der von Dumont in Pcintures céramiques de la Grèce propre gegebenen liste. Havet, Vasso Galeti; so etwa muss, nach einer inschrift (Brambach, Inscr. rhen. 836), bei Gregor von Tours 1, 30 die falsche lesart Galatae corrigirt werden. E. Miller, bemerkungen über die von Duchesne veröffentlichte griechische inschrift aus Thessalonich, jan. 1875. Le Blant, ägyptische tablae mit griechischen inschriften (s. oct., nov., dec. 1874 nr. 49—57). Miller und Legrand, gedichte von Th. Prodromus, forts. —
- Nr. 4. April. Vivien de Saint-Martin, das Ilion Homer's und das llium der Römer. Der verf. beschreibt die entdeckung des homerischen llions in Bounarbaschi durch Lechevalier und die bestätigung dieser entdeckung durch Mauduit, Firmin Didot und Forchhammer; er behauptet, dass Schliemann, dessen archäologische funde er nicht unterschätzt, mit dem vorurtheil an's werk gegangen ist, in dem llium der Römer (bei Hissarlik) das alte Troja Homer's sehen zu müssen. — Le Blant, ägyptische tablae mit griechischen inschriften, nr. 58-80. — Al. Bertrand, der helm aus Berru (s. Bulletin de la société des antiquaires de France 1873 den aufsatz von Barthélemy); der verf. giebt eine abhildung desselben, schreibt ihn der zeit zwischen 600 und 200 v. Chr. zu und legt ihm einen orientalischen ursprung bei. — Miller und Legrand, gedichte von Theodoros Prodomus, forts. — Anzeigen von Catalogue du musée Fol à Genève und Musée Fol, études d'art et d'antiquités publiées par la ville de Genève; ferner von Lefébure, Le Mythe osirien, Ière partie: Les yeux d'Horus, mit einigem vorbehalt von Pierret empfohlen; sodann von Cerquand, Etudes de mythologie grecque; Ulysse et Circé, les Sirènes, eine arbeit in welcher die wissenschaftliche strenge den willkürlichen einfällen der einbildungskraft zu viel spielraum lässt, endlich von Baudry und Ballereau, Puits funéraires gallo-romains, von Quicherat lebhaft gerühmt. — Unter den nachrichten wird die auffindung der "jungen Venus" auf dem Esquilin mitgetheilt, welche indessen nicht so hoch geschätzt wird, wie es in der Augsburger zeitung geschehen ist.
- Nr. 5. Mai. A. Bertrand, die Gallier. Der verf. unterscheidet eine celtische, ältere, und eine gallische, jüngere bevölkerung Galliens; er glaubt, dass die Gallier von der Donau und vom nordosten her in das Celtenland eingedrungen, eiserne waffen und eine ihnen eigenthümliche kunst mitgebracht haben. Le Blant, ägyptische tablae mit griechischen inschriften, nr. 81 95. Alle

diese tafeln rühren, nach dem verf., aus der kaiserzeit ber und die regierung des Commodus, welcher in einer derselben genannt wird, möchte die mitte der zeit bilden, welcher sie angehören. trement, über die ethnographie der Tamahu (s. oben januar) und das alter des gebrauchs des pferdes. Der verf., obgleich hauptsächlich von den pferden sprechend, weist nach, dass die Tamahu (auch Tamh'ou geschrieben), die Lebu (Λίβυες) und die Maschuasch (Múzveg) eine autochthone bevölkerung des nördlichen Afrika's gewesen sind. — D'Arbois de Jubainville: Vasso Galeti (s. oben märz). Der verf. liest bei Gregor von Tours, Vasso Galata, welches der lateinische schriftsteller unverändert aus dem celtischen herübergenommen hat, für das declinirte Vassum Galatam; nach dem verf. bedeutet Vassos Galata puer (servus) qui bellum gerit (qui interficit) und ist ein beiwort des Mercur wie Apyesφόντης; in der Bittburgschen inschrift bei Brambach scheint dem verf. Vasso Galeti der celtische dativ zu sein. - Dumont, inschrift aus Scopelos von Riemann aus msc. 996 der Riccardianischen bibliothek copirt:

Αγαθή τύχη. Έπι ἄρχοντος εν Αθηναίς Κωπονίου Μαξίμου, μηνός έκατομβαιώνος, εν δε Πεπαρήθω Ασκληπιοδώρου του Φιλίππου 'Ραμνουσίου, μηνός πιθοικιώνος, Τιβ. Κλαύδιος Χαροπείνος Φρασινείκου 'Ραμνούσιος.

Durch diese inschrift wird die identität von Scopelos und Peparethus entschieden; der dem έχατομβαΐος entsprechende monat πι-9οιχιών ist neu. — Schliemann, bemerkungen gegen Vivien de Saint-Martin's aufsatz über das homerische Ilium; der verf. wiederholt, dass (auch nach v. Hahn und Ziller) auf Bounarbaschi nicht die geringste spur einer alten grossen stadt, anzutressen sei, dass die dort befindlichen cyclopischen mauern dem von Attalus zerstörten Gergis angehören, dass der Mendére der Skamander ist, dass das Troja des Priamus 1200 jahre vor Homer, 2000 jahre vor unsrer zeitrechnung zerstört worden ist. - Lefort, der christliche kirchhof von Iulia Concordia bei Porto Gruaro, nach Bull. de l'Inst. de corr. arch. 1873-75 und Rossi, Bullett. di archeologia cristiana. — Unter den nachrichten findet sich ein bericht über die entdeckung einer gallischen mauer bei Beaupréau und bemerkungen über die verschanzten lager der umgegend von le Havre, welche man jetzt den gallischen zeiten zuschreibt.

Nr. 6. Juni. Ravaisson, ein attisches leichen-basrelief, mit abbildung. Die hauptperson ist ein jüngling, unter den zügen des attischen nationalheros Theseus abgebildet, mit einem hunde, nach des verfassers bekannter meinung in der ruhe des andern glücklichen lebens dargestellt. — Le Blant, über eine epikuräische be-

deutung des zeitworts benefacere. In der von Fr. Lenormant bei gelegenheit seines letzten aufsatzes über Sabazius angeführten inschrift: fac bene, dum vivis erklärt der verf. nicht: thue wohl, sondern: lebe gut. Bei Augustinus kommt in diesem sinne vor: Bene nobis faciamus. — Clermont-Ganneau, wo lag Hippos der Dekapolis? Der verf. findet nach dem arabischen livre des routes et des provinces des Ibn Khordad beh die stadt Hippos in Sousya oder Sousitha, welcher name eine übersetzung von Hippos ist (sous =  $l\pi no\varsigma$ ). — Moggridge, sculpturen auf felsen am wundersee bei Menton im südöstlichen Frankreich; die sage schreibt sie den soldaten Hannibals zu (mit abbildungen). — Miller, inschriften auf thongefässen des museums von Alexandria, 90 nr. — A. Bertrand, die Gallier, zusatz zu dem aufsatz im maiheft, bestehend in der erklärung einer in der geographischen ausstellung zu Paris 1875 vorgelegten karte, welche die vertheilung und die verschiedenheit der celtischen racen nach den von ihnen hinterlassenen kunstgegenständen in bronce oder eisen zeigt. — Die sculpturen des Parthenon und des Theseustempels. Auszug aus Brunn's im juli 1874 zu München gehaltenem vortrag. — Unter den nachrichten findet sich die mittheilung des erscheinens einer neuen zeitschrift Gazette archéologique unter leitung von De Witte und Fr. Lenormant, die aufzählung der in Martigny gefundenen küchengeräthschaften nach dem Journal de Genève. - Anzeige von Fustel de Coulanges, geschichte der politischen institutionen des alten Frankreichs, welche sehr gerühmt wird.

Nr. 7. Juli. Collignon, drei gemalte vasen des eigentlichen Griechenlands mit vergoldeten verzierungen; sie gehören zu den wenigen, bei welchen eine solche vergoldung angewendet worden ist; das erste zeigt einen reiher zwischen einer sitzenden frau und einem kauernden geflügelten jüngling. — D'Arbois de Jubainville, die Celten, die Galater und die Gallier; der verf. widerspricht den ansichten Bertrand's und erklärt die namen für gleichbedeutend. — Rayet, unveröffentlichte inschrift aus Megara, 35 zeilen, meist namen. — Robiou, zwei fragen der chronologie und der geschichte aufgehellt durch die annalen Assurbanipal's. Der verf. sucht die in den begebenheiten des buchs Judith aufstossenden schwierigkeiten aus assyrischen quellen zu lösen. — Lefort, die neueren entdeckungen in der katakombe der Domitilla bei Rom, nach Rossi. — Van Lennep und Perrot, inschriften aus Kleinasien.

1. Aus Thyatirae:

Αγαθή [τύχη]

Ή βουλή καὶ ὁ δήμος ἐτείμησαν Τ. Ἰουλιανήν θυγατέρα Τ. Ἰουλίου Κελσιανοῦ
στρατηγοῦ, ἀγορανόμου, ἱππάρχου, δεκαπρώτου, τριτευτοῦ, ἱέρειαν τῆς μητρὸς τῶν θεῶν διὰ βίου, ἀγωνοθετήσα-

σαν λαμποώς και πολυδαπάνως.

### 2. Eben daher:

Αγαθη τύχη.

Η φιλοσέβαστος βουλή
και ὁ ἱερώτατος δημος
της λαμπροτάτης και μεγίστης
κατὰ τὰς ἱερὰς ἀντιγραφὰς
και κατὰ τα δόξαντα και ψηφισθέντα ὑπὸ τοῦ λαμπροτάτου της Ασίας ἔθν[ο]υς Θυατιρηνῶν πόλεως [Δ]αμάσκιον
Πωλλιανὸν τὸν ἐπόνυ[μον
ἄρχοντα πρῶτον καὶ
ἀγωνο]θέτη[ν

Die lequi artiquagal, so vermuthet Perrot, werden kaiserliche erlasse gewesen sein, welche der stadt gewisse vorrechte bewilligt haben und mit  $\tau \delta$  λαμπρότατον  $\tau \tilde{\eta} \varsigma$  Ασίας έθνος ist  $\tau \delta$  κοινδν Ασίας, die versammlung der abgeordneten der provinz, gemeint.

### 3. Eben daher:

κατεσκεύ ασ]εν την σορον ξαυτη και γλυκυτάτφ [άνδρὶ ....

## 4. Aus Smyrna:

... καὶ τοῖς ἰδίοις πᾶσι ... καὶ τοῦτο τὸ μνημήον κληρονόμω ουκ ακολουθήσει. μηδενὶ δὲ ἔξέστω τοῦτο τὸ μνημῆον ἢ μέρος τι αὐτοῦ μήτε πωλῆσαι μήτε μεταθήναι μήτε έξαλλοτοιώσαι μήτε δόλφ πονηρώ τι ποιήσαι · όμοίως δε μηδενί έξέστω ἀγοράσαι αὐτὸ ἢ δόλω πονηρῷ [τι] ποιῆσαι· τῷ δὲ ὑπενάντιον τούτοις τι ποιήσαντι ἢ πωλήσαντι η μεταθέντι η δόλω πονηρώ τι ποι[ή]σαντι μήτε γη επιβατή μήτε κάρπους εκ γης η εκ θαλάσσης ίλαρούς είη δέξασθαι, οί τε θεοί οί ούρανιοι καὶ οἱ κατὰ γῆς δα[i]μονες κεχολωμένοι αὐτῷ και γένει αὐτοῦ εἴασαν και ὁ παρὰ ταῦτα ποιήσας ἢ πωλήσας η μεταθείς η άγοράσας απ[ο]τεισάτω τη Ζμυρναίων γερουσία άργυρίου δηνάρια δισχείλια καὶ τῷ ξπεξελευσομ[ένφ . . . δηνάρια χείλια καί ο

### 5. Aus Sardes:

. . . . Ι]ούλιον Δεπίδι[ον

. . ἀγωνοθέ]τη[ν] καὶ ἀρχιερῆ[α . . .
τ]ῆς δευτέρας κ . . . .
ηβοι τῆς βουλῆσ
ν
βίου

Unter den nachrichten wird eine neuerdings für den Louvre erworbene griechische vase, die Gigantenschlacht in eigenthümlicher weise darstellend, beschrieben, ein münzfund von 3000 stücken bei Annecy, so wie der fund einer münze des Alexander Severus bei Hamberichtet; in einem briefe an A. Bertrand erklärt der graf v. Gobineau den helm von Berru (s. o. april) für iberisch. — Anzeigen von Mazard, Etudes sur la céramique du Musée de St. Germain; von Pappadopoulos, Τὰ ἀρχαϊκὰ σμυρναϊκὰ σταθμὰ τοῦ Μουσείαν

τῆς εὐαγγελικῆς σχολῆς; von Conat, Etude sur Catulle.

Nr. 8. August. Collignon, drei gemalte vasen des eigentlichen Griechenlands mit vergoldeten verzierungen (s. juli). Das zweite gefäss zeigt eine junge frau, vor ihr Eros mit einer schaale voll äpfel, hinter ihm ein junger mann, der die beiden andern figuren ansieht. Das dritte gefäss führt drei frauen vor, von welchen, wie eine überschrift zeigt, eine Thalia (eine der Charitinnen) eine andre Eunomia (eine der Horen) vorstellt; der gegenstand ist neu. Es folgt eine liste der bisher bekannten gefässe mit vergoldung. - Robiou, zwei fragen der chronologie und der geschichte, aufgehellt durch die annalen Assurbanipal's. Der verf. findet in den assyrischen quellen eine bestätigung der in der letzten zeit vielfach angegriffenen chronologie Herodot's; zugleich, meint er, lassen sich alle im buch Judith erwähnten thatsachen, wenn sie auch nicht in andern quellen erwähnt werden, durch die anderweit bekannten begebenheiten wenigstens erklären. — Perrot, eine inschrift aus Cyzicus, von Carabella eingesendet:

ξπ]ὶ Εὐφήμου τοῦ Λεωδάμα]ντος ἱππάρχεω παρὰ στρατη]γῶν καὶ φυλάρχων τῶμ μετὰ] Ἑρμοδίκου τοῦ Λιονυσίου
κα]ὶ τῶμ μετὰ ᾿Αριστολόχου τοῦ ᾿Αντιαγόρου καὶ τειχοποιοῦ
. . . εως τοῦ Ὀνήτορος ἐμισθώ[σατο Τεῦκρος Λιοδότου
τὸμ πύργον
οἰκοδομῆσαι
στατήρων τριακοσίων
τ]εσσεράκοντα ἐγγυος
Κηφι]σόδοτος (?) τ[οῦ . . . .

der name in der sechsten zeile ist nicht sicher; der verf. macht auf den unterschied von µ1030v, locare, und µ1030vo3a1, condu-

cere, den bau übernehmen, aufmerksam; er glaubt, dass die inschrift aus der mitte des vierten jahrhunderts herrührt. — Miller (und C. Renier), griechische (und latein.) inschriften, in Aegypten entdeckt, die ersten vier nur namen und darunter fremde, wie Aρσιήσιος, Ψοῖτος, Κολλοθούδιος, Σέκητος, auch den seltenen griechischen Πλουτογένης enthaltend; die fünfte lautet:

Βασιλίσσης καὶ βασιλέως προσταξάντων
ἀντὶ τῆς προανακειμένης περὶ τῆς ἀναθέσεως τῆς προσευχῆς πλακὸς ἡ ὑπογεγραμμένη
ἐπιγραφήτω .
Βασιλεὺς Πτολεμαῖος Εὐεργέτης τὴν προσευχὴν
ἄσυλον.

Regina et Rex iusser[unt]

Sie stammt aus Cairo. Aus dem lager Cäsars bei Alexandria rührt die folgende her, deren facsimile beigegeben ist:

POMPEIVS SEVERINVS MIL · LEG II TR · F ORGER7VIR · POST STIP VIIII ANTISTIVS P ROBVS PROC INSTITVS BEN M · P

In der zweiten linie hat man zu lesen centuria VIRii PO-STumi, STIPendiorum VIIII; institus ist eine in späterer zeit üblich gewordene populäre zusammenziehung für institutus. Neben einer andern von L. Renier Compt. rend. de l'Ac. 1872, p. 210 veröffentlichten inschrift in Boulaq ist dies die einzige, in welcher der beiname Germanica der legion II Iraiana fortis gegeben wird. — Longperier, eine mit dem grabstichel unter dem fuss eines griechischen gefässes (in Constantinopel) eingegrabene inschrift: Μικρά, Λεῖα ἐννενήκοντα, Γαβδωτὰ ἐννενήκοντα. Eine notiz für den künstler, bei dem kleine gefässe, 90 glatte, 90 streifige bestellt worden waren. Έννενήκοντα ist bezeichnet [ ΔΔΔΔ. - Unter den nachrichten findet sich ein bericht über die entdeckung eines zweiten leichenfeldes zu Caranda (Aisne) mit vielen münzen aus der zeit Constantin's, so wie die schilderung der auffindung eines hausarchivs im hause des Stieres zu Pompeji, nach dem journal de Genève. — Anzeigen von Henzen, Acta fratrum Arvalium quae supersunt und nebenbei von Boissier, La religion romaine d'Auguste aux Antonins; sodann vou Maspero, Histoire ancienne des peuples de l'Orient einem sehr gerühmten werke, in dessen anhang der mechanismus der hieroglyphen - und der keilschrift deutlicher als irgend sonst wo erklärt wird.

Nr. 9. Sept. Montelius, Sculpturen auf felsen in Skandinavien, mit abbildungen. Der verf. glaubt, dass sie alle dem

broncezeitalter angehören. — Chatellier, der tumulus von Renongat (Finisterre); auch hier haben sich sculpturen auf den felsstücken der grabkammer gefunden. — Ravaisson, plan zu einem museum von gypsabgüssen, mit abbildungen. Der verf. führt, zu den schon bekannten, mehrere beispiele von ungehörigen restaurationen antiker bildwerke im Louvre an. - Schliemann, das Ilion Homers und herr Vivien de Saint-Martin (s. o. april und mai). Der verf. führt zeugnisse deutscher und englischer gelehrter an, welche, übereinstimmend mit ihm, das homerische llium in Hissarlik angesetzt haben und noch ansehen, und behauptet, dass Mauduit und Lechevalier mit ihren angeblichen resten einer uralten stadt bei Bounarbaschi das publikum mystificirt haben. — Castan, die deaematres in Sequanien; beschreibung eines kürzlich in Besançon aufgefundenen bildwerks, welches zwei derselben in sitzender stellung darstellt, mit abbildung. — A. Bertrand, das gefäss von Graekwyl. Mit andern antiquitäten, welche hier aufgezählt werden, ist in Graekwyl bei Meikirch in der Schweiz eine bronce-vase gefunden worden, welche in St. Germain hat restaurirt werden können und von welcher man für das museum dieser stadt einen gypsabguss genommen hat; das original befindet sich in Bern; der hals stellt die geflügelte Diana (s. Pausan. V, 19) vor, an deren seite sich löwen und hasen befinden; zwei andere löwen stehen auf dem rand der vase; A. Jahn hält die arbeit für etruskisch, und A. Bertrand selbst glaubt, dass dies gefäss durch die eroberungszüge der Gallier nach Italien in diese gegend der Schweiz gekommen sein könnte. Eine abbildung ist beigegeben. — Anzeigen von Perrot, Mémoires d'archéologie, d'épigraphie et d'histoire, welches von Fr. Lenormant gebührend gelobt wird; und vom Chappell, the History of Music from the earliest records to the fall of the roman empire; nach dem kritiker Ruelle ist das werk keinesweges werthlos, steht jedoch hinter der arbeit Gevaert's weit zurück, da es, für die griechische musik, von den arbeiten Bellermann's, Fortlage's, Vincent's und Westphal's keine notiz nimmt.

Nr. 10. Oct. Collignon, Ueber eine in Griechenland gefundene (in Athen in einer privatsammlung befindliche) gruppe des Eros und der Psyche, aus später zeit, mit abbildung. — Montelius, Sculpturen auf felsen etc. (s. sept.). — D'Arbois de Jubainville, Les Liguses, vulgairement dits Ligures. 1. abth. Die Siculer; zusammenstellung der zeugnisse der alten über sie und ihrer wanderungen, nebst etymologie. — A. Bertrand, archäologischer congress in Stockholm. — Unter den nachrichten wird der fund eines sehr alten manuscripts Strabo's in Grotta Ferrata bei Frascati, aus dem VI. jahrhundert, die auffindung von fünf etruskischen gräbern in Bologna, und von vielen römischen antiquitäten bei Carnac in der Bretagne und die entdeckung eines votivaltars zu Monthelon bei Autun mit der inschrift:

DEO APOL LINIGRAN NO AMAR COLITAN VERANVS TILANDE. VS·LM·

mitgetheilt.

Nr. 11. Nov. Vivès, Ein tumulus des Jura; bei Salins; aufzählung der gefundenen gallischen schmucksachen, mit abbildungen. — De Saulcy, Ueber die verfluchte fünfstadt; entgegen der gewöhnlichen annahme, dass Sodom und Gomorra vom todten meer verschlungen worden sind, will der verf. die reste beider städte aufgefunden haben. — Werly, Ueber die gränzen der Lingones und der Leuci. — D'Arbois de Jubainville, Die Liguses, gewöhnlich Ligures genannt (s. o. oct.). 2. Die Liguses selbst. Der verf. braucht diese form, um die gewöhnliche etymologie von dem baskischen li — gor, volk des berges (li für iria, ilia stadt und gora oder gara hoch) abzuweisen. Er selbst leitet Liguses von der wurzel ragh oder logh (sich beeilen) ab, aus welcher althochdeutsch lingan vorwärtsgehen gi - lingan glücken herkommen und erklärt Ligus "der welcher schnell geht", "der, welchem es gelingt". Er weist an den andern wenigen namen, welche diesem volksstamm angehören, nach, dass sie dem europäischen zweig der indo-germanischen race entlehnt sind. Es folgt eine zusammenstellung der wenigen von ihnen bekannten geschichtlichen thatsachen. — A. Bertrand, Archäologischer congress in Stockholm. — Unter den nachrichten wird eine von Posno aus Aegypten nach Paris geschickte broncestatuette erwähnt, welche wahrscheinlich älter ist, als alle andern bisher bekannten; es folgt eine durch Vict. Egger gelieferte zusammenstellung der neuerdings in Corsica entdeckten antiquitäten und die notiz von der auffindung eines marmorsimses in der villa Barberini, bei Castel Gandolfo, der von dem palast Domitians herrührt.

Nr. 12. Dec. Mowat, Der tempel Vassogalate der Arverner und die widmungsworte: Mercurio Vassocaleti (s. o. märz und mai). Der verf. hat von allen bibliotheken, in denen manuscr. Gregors von Tours vorhanden sind, die lesarten des worts sich einschicken lassen und giebt sie im facsimile; es geht daraus hervor, dass diese sylben in eben so vielen handschriften ein wort bilden, als zwei; er möchte vassogalate lesen und erklärt es "gallischer tempel", sich an Léon Renier's meinung anschliessend, dass die Gallier auf gemeinsame kosten den cult des Mercurius im Arvernerlande unterhielten, oder auch templum des gottes Vassogalatae, des invenis fortis. In der Bittburger inschrift dagegen liest er, nach einem neuen ihm zugesendeten und in der rev. arch. reproducirten facsi-